

فَيْضُ الْجَنَانِ

شَرْحُ كِتَابِ التَّوْحِيدِ

تألِيفُ

الْمُسْعِدِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَمْزَةِ الْمَقْبُرِ

رَاجِعٌ مَرْأَيَةً وَسَمْعَهُ وَعَلَى عَلَيْهِ سَمَاءُ الْمُسْتَغْفِلِ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بَازِ



دارُ التَّبَلَّغِ لِتَسْبِيرِ الْقُرْآنِ

# فتح الْجَنَاحَيْنِ

شَرْحُ كِتَابِ التَّوْحِيدِ

تألِيفُ

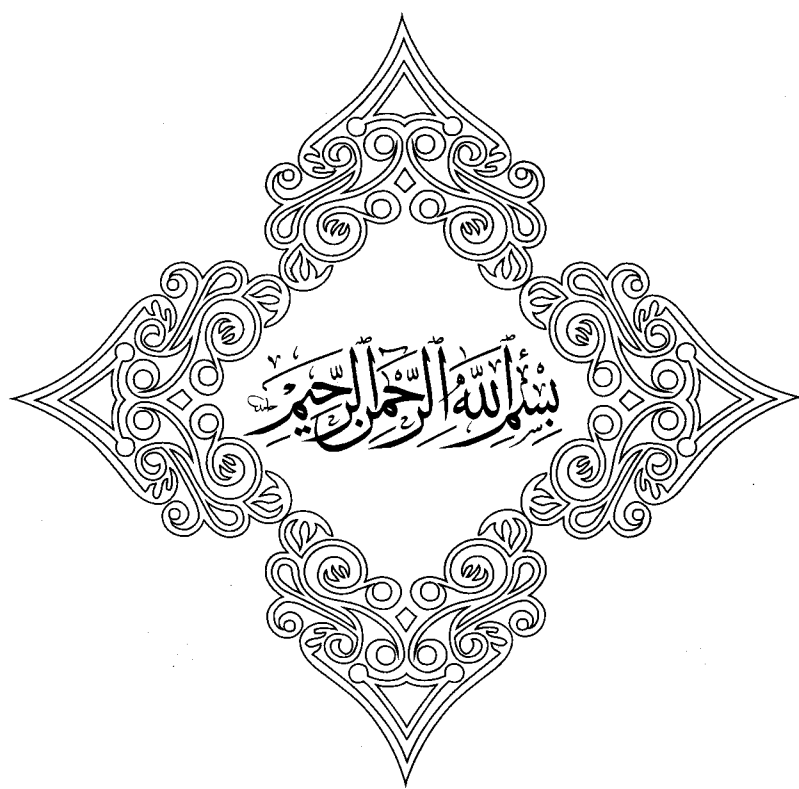
الشَّيخِ عبد الرحمن بن حَسَنِ آل الشَّيخِ

اجْمَعَهُ مَوْلَاهُ وَصَحْفَهُ وَعَلَيْهِ سَمَاءَةُ اسْتِغْ

عبد العزِيزُ بْنُ عبد الله بْن باز



هَذَا إِذَا سَلَامٌ لِلنَّبِيِّ وَالْقُرْآنِ  
الْأَزِيَاضُ



# جميع حقوق الطبع محفوظة



## دار السلام للنشر والتوزيع

شارع الأمير عبد العزيز بن جلوى (الضباب سابقاً) مقابل الغرفة التجارية

المملكة العربية السعودية ص. ب: ٢٢٧٤٣ ١١٤١٦

هاتف: ٤٠٣٣٩٦٢ - ٤٠٩٦٦-١-٤٠٤٣٤٣٢ فاكس: ٠٠٩٦٦-١-٤٠٢١٦٥٩

E-mail: darussalam@awalnet.net.sa, riyadh@dar-us-salam.com Website: www.dar-us-salam.com

|                             |                          |                   |
|-----------------------------|--------------------------|-------------------|
| دار السلام العليا:          | تلفون: 00966-1-4614483   | فاكس: 4644945     |
| دار السلام المثلث:          | تلفون: 00966-1-4735220   | فاكس: 4735221     |
| دار السلام جدة:             | تلفون: 00966-2-6879254   | فاكس: 6336270     |
| دار السلام المدينة المنورة: | تلفون: 00966-503417155   | فاكس: 8151121     |
| دار السلام حميس مشيط:       | تلفون: 00966-7-2207055   | فاكس: 0500710328  |
| دار السلام الخبر:           | تلفون: 00966-3-8692900   | فاكس: 8691551     |
| دار السلام الشارقة:         | تلفون: 00971-6-5634623   | فاكس: 5632624     |
| دار السلام باكستان:         | تلفون: 0092-42-7240024   | فاكس: 7354072     |
| دار السلام لندن:            | تلفون: 0044-208-539 4885 | فاكس: 208-5394889 |
| دار السلام نيويورك:         | تلفون: 001-718-6255925   | فاكس: 718-6251511 |
| دار السلام هيوستن:          | تلفون: 001-713-7220419   | فاكس: 7220431     |
| دار السلام هونج كونج:       | تلفون: 00852-23692722    | فاكس: 23692944    |
| دار السلام ماليزيا:         | تلفون: 00603-77109750    | فاكس: 77100749    |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تقديم

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد فقد اطلعت على الحواشى التي وضعها الأستاذ العلامة الشيخ / محمد حامد الفقى، على كتاب «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد» تأليف الإمام العلامة المحقق الشیخ عبد الرحمن بن حسن، ابن الشیخ الإمام المجدد لمعالم الإسلام في القرن الثاني عشر الهجري الشیخ / محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن علي التميمي الحنبلي رحمهم الله جمیعاً، فألفيتها کثیرة الفائدة قد أجاد فيها وأفاد ونقل أكثرها من قرة العيون للشيخ / عبد الرحمن المذکور، غير أنني وجدت فيها أخطاء قليلة فرأيت التنبيه عليها في مواضعها بنجوم تمیزاً لها عن الحواشى الأصلية، وأسأل الله أن ينفع بها كل من اطلع عليها، وأن يضاعف الأجر للجميع إنما جواد كريم، وهذا بيان تلك التنبيهات.

والله ولي التوفيق.

عبد العزيز بن باز

رئيس الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة (سابقاً)

والمفتى العام للملكة العربية السعودية (حالياً)



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عذوان إلا على الظالمين -  
كالمبتدعة والمشركين - وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، إله الأولين  
وآخرين، وقيوم السماوات والأرضين. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وخيرته من  
خلقه أجمعين. اللهم صل على محمد وأصحابه ومن تبعهم بإحسان  
إلى يوم الدين. وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد: فإن كتاب التوحيد الذي ألفه الإمام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب<sup>(١)</sup>  
أجزل الله له الأجر والثواب، وغفر له ولمن أجاب دعوته إلى يوم يقوم الحساب - قد  
جاء بديعاً في معناه - من بيان التوحيد ببراهينه، وجمع جملًا من أدله لإيضاحه  
وبتبينه، فصار علمًا للموحدين، وحجّة على الملحدين. فانتفع به الخلق الكبير، والجم  
الغفير. فإن هذا الإمام رحمه الله في مبدأ مشئه قد شرح الله صدره للحق المبين، الذي  
بعث به المرسلين: من إخلاص العبادة بجميع أنواعها الله رب العالمين، وإنكار ما كان  
عليه الكثير من شرك المشركين، فأعلى الله همته، وقوى عزيمته، فتصدى لدعوة أهل  
نجد إلى التوحيد - الذي هو أساس الإسلام والإيمان - ونهى عن عبادة الأشجار  
وال أحجار والقبور، والطواحيت والأوثان، وعن الإيمان بالسحر والمنجمين والكهان.  
فأبطل الله بدعوته كل بدعة وضلاله يدعو إليها كل شيطان، وأقام الله به علم الجهاد،  
وأدْحَضَ به شُبهَ المعارضين من أهل الشرك والعناد، ودان بالإسلام أكثر أهل تلك  
البلاد، الحاضر منهم والباد. وانتشرت دعوته ومؤلفاته في الآفاق، حتى أقرَّ له بالفضل  
من كان من أهل الشقاق، إلا من استحوذ عليه الشيطان. وكَرِهَ إليه الإيمان، فأصرَّ على  
العناد والطغيان. وقد أصبح أكثر أهل جزيرة العرب بدعوته، كما قال قنادة رحمه الله  
عن حال أول هذه الأمة: «إن المسلمين لما قالوا: لا إله إلا الله أنكر ذلك المشركون  
وَكَبَرَتْ عَلَيْهِمْ، وضاق بها إبليس وجنته. فأبى الله إلا أن يُمْضِيَها ويظهرها، ويُفلِّجها  
وينصرها على من ناوأها، إنها كلمة من خاصم بها فَلَجْ، ومن قاتل بها نُصْر، إنما

(١) ولد في العُيُّنة سنة ١١١٥ هـ وتوفي بالدرعية سنة ١٢٠٦ هـ رحمه الله.

يعرفها أهل هذه الجزيرة التي يقطعها الراكب في ليالٍ قلائل، وي sisir من الدهر، في فَتَّامٍ من الناس، لا يعرفونها ولا يُفْرُون بها».

وقد شرح الله صدور كثير من العلماء لدعوته، وسُرُوا واستبشروا بطلعته، وأثنوا عليه نثراً ونظمًا.

فمن ذلك ما قاله عالم صناع: محمد بن إسماعيل الأَمِير<sup>(١)</sup> في هذا الشيخ رحمة الله تعالى:

يُعيِّدُ لنا الشرع الشرييف بما يبدي  
ومُبتدع منه، فوافقَ ما عندي  
مشاهدَ، ضلَّ الناس فيها عن الرشد  
يغوثُ وَوَدُّ، بئس ذلك من وَدٌ  
كما يهتفُ المضططر بالصمدِ الفرد  
أهْلَت لغير الله جَهْرًا على عمد  
ومُسْتَلِم الأركان منهُنَّ بِالْأَيْدِي  
وقال شيخنا عالم الأحساء أبو بكر حسين بن غنَام رحمة الله تعالى فيه<sup>(٢)</sup>:

بوقٍت به يُعلَى الضلالُ ويرفع  
وعام بتِيار المعارف يقطع  
وأوهَى به من مطلع الشرك مَهْيَع<sup>(٣)</sup>  
سواه، ولا حاذَى فناها سَمِيَّدَع<sup>(٤)</sup>  
يشيد يحيى ما تعفَى، ويرفع  
أمرنا إليها في التنازع نرجع  
وأمسى محياتها يُضيء ويلمع

وقد جاءت الأخبارُ عنه بأنه  
ويَنْشَر جهراً ما طَوَى كل جاهم  
ويَعْمَر أركانَ الشريعة هادماً  
أعادوا بها معنى سُواع ومثِلِه  
وقد هتفوا عند الشدائِد باسمها  
وكم عَقَروا في سُوحها من عَقِيرَة  
وكم طائفٍ حول القبور مُقْبِلٌ

لقد رفعَ المولى به رُتبة الهدى  
سقاه نمير الفهم مولاه، فارتوى  
فأحيا به التوحيد به اندراسه  
سما ذِرْوة المجد التي ما ارتقى لها  
وشَمَر في منهاج سُنة أَحمد  
يناظر بالآيات والسنَة التي  
فأضحت به السمحاء يَبْسُمُ ثَغْرَها

(١) ولد بصنعاء سنة ١٠٩٩هـ وتوفي في شعبان سنة ١١٨٢هـ. وكان إماماً جليلًا، له المؤلفات الكثيرة النافعة، منها «سبل السلام شرح بلوغ المرام»، و«منتجة الغفار على ضوء النهار»، و«العدة على شرح العمدة» لابن دقيق العيد، و«شرح التنبيح في علوم الحديث».

(٢) قالها في رثاء الشيخ رحمة الله، وهي تسعه وثلاثون بيتاً مذكورة بتمامها في كتاب «عنوان المجد في تاريخ نجد» في حوادث سنة ١٢٠٦هـ. ج ١ ص ٩٥. توفي ابن غنام سنة ١٢٢٥هـ. وله ترجمة في عنوان المجد: ج ١ ص ١٤٩.

(٣) في عنوان المجد «وأقهى به من مظلوم الشرك» والمهيع: الطريق الواسع.

(٤) في عنوان المجد «ولا حاذَى فيها» والسميدع: الشجاع القوي.

وقد كان مسلوًّا به الناس ترْتَبِعُ<sup>(١)</sup>

وحق لها بالألْمَاعِي ترْفَعُ

وأنواره فيها تُضيءُ وتلمع

وأما كتابه المذكور فموضوعه: في بيان ما بعث به الله رسله: من توحيد العبادة، وبيانه بالأدلة من الكتاب والسنّة، وذكر ما ينافيه من الشرك الأكبر، أو ينافي كماله الواجب، من الشرك الأصغر ونحوه، وما يقرُّب من ذلك أو يوصل إليه.

وقد تصدّى لشرحه حفيده المصنف، وهو الشيخ سليمان بن عبد الله رحمه الله تعالى<sup>(٢)</sup> فوضع عليه شرحاً أجاد فيه وأفاد، وأبرز فيه من البيان ما يجب أن يطلب منه ويراد، وسماه: «تيسير العزيز الحميد، في شرح كتاب التوحيد».

وحيث أطلق «شيخ الإسلام» فالمراد به أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية، وـ«الحافظ» فالمراد به أحمد بن حجر العسقلاني.

ولما قرأته شرحه رأيته أطربَ في مواضع، وفي بعضها تكرار يستغنى بالبعض منه عن الكل، ولم يكمله. فأخذت في تهذيبه وتقريبه وتمكيله، وربما أدخلت فيه بعض النقول المستحسنة تتميماً للفائدة وسميتها: «فتح المجيد بشرح كتاب التوحيد».

وأسأل الله أن ينفع به كل طالب للعلم ومستفيد، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم وموصلاً مَنْ سعى فيه إلى جنات النعيم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

(١) في عنوان المجد «تربيع».

(٢) كان عالماً فاضلاً بارغاً في الحديث والتفسير والفقه، أمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر، صادق الانصاف بالله. قُتل رحمه الله في آخر سنة ١٢٣٣ هـ وشُيّ به بعض المنافقين إلى إبراهيم باشا بن محمد علي باشا، بعد دخوله الدرعية واستيلائه عليها، فأحضره إبراهيم؛ وأظهر بين يديه آلات اللهو والمنكر إغاظة للشيخ، ثم أخرجه إلى المقبرة وأمر العساكر أن يرموه بالرصاص جمِعاً فمزقوا جسمه رحمه الله ورضي عنه. اهـ. عنوان المجد ج ١ ص ٢١٠.

قال المصنف رحمة الله تعالى :

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ابداً كتابه بالبسملة اقتداء بالكتاب العزيز، وعملاً بحديث «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بسم الله الرحمن الرحيم فهو أقطع». أخرجه ابن حبان من طريقين. قال ابن الصلاح: وال الحديث حسن. ولأبي داود وابن ماجه «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد الله أو بالحمد فهو أقطع». ولأحمد «كل أمر ذي بال لا يفتح بذكر الله فهو أبُرُّ أو أقطع». وللدارقطني عن أبي هريرة مرفوعاً «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بذكر الله فهو أقطع».

والمصنف قد اقتصر في بعض نسخه على البسملة؛ لأنها من أبلغ الثناء والذكر للحديث المتقدم. وكان النبي ﷺ يقتصر عليها في مراسلاتة، كما في كتابه لهرقل عظيم الروم<sup>(١)</sup>. ووقع لي نسخة بخطه رحمة الله تعالى بدأ فيها بالبسملة، وشتبه بالحمد والصلاحة على النبي ﷺ وآلها. وعلى هذا: فالابتداء بالبسملة حقيقي، وبالحمدلة نسبيٍ إضافي، أي بالنسبة إلى ما بعد الحمد يكون مبدواً به.

والباء في «بسم الله» متعلقة بمحذوف، واختار كثير من المتأخرین كونه فعلاً خاصاً، متأخراً.

أما كونه فعلاً، فلأن الأصل في العمل للأفعال.

وأما كونه خاصاً، فلأن كل مبتدئ بالبسملة في أمر يضمُّ ما جعل البسملة مبدأ له. وأما كونه متأخراً، فدلالته على الاختصاص، وأدخل في التعظيم، وأوفق للوجود، ولأن أهم ما يبدأ به ذكر الله تعالى.

وذكر العلامة ابن القيّم رحمة الله تعالى لحذف العامل فوائد، منها: أنه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه غير ذكر الله. ومنها: أن الفعل إذا حُذف صحّ الابتداء بالبسملة في كل عمل وقول وحركة. فكان الحذف أعمّ. انتهى ملخصاً.

وباء «بسم الله» للمصاحبة. وقيل: للاستعانة. فيكون التقدير: بسم الله أؤلّف حال

(١) رواه البخاري في حديث أبي سفيان الطويل الذي رواه عن ابن عباس في كتاب بده الوحي.

.....  
كوني مستعيناً بذكره، متبركاً به. وأما ظهوره في ﴿أَقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ﴾ [العلق: ١] وفي ﴿إِسْمِ اللَّهِ مَعْرِبِهَا﴾ [هود: ٤١] فلأن المقام يقتضي ذلك كما لا يخفى.

والاسم: مشتق من السُّمُّ و هو العلو. وقيل: من الوَسْم وهو العلامة، لأن كل ما سُمِّي فقد نُوِّه باسمه ووسم.

قوله: (الله) قال الكسائي والفراء: أصله إِلَه، حذفوا الهمزة، وأدغموا اللام في اللام، فصارتا لاماً واحدة مشددة مُفخمة. قال العلامة ابن القيم رحمه الله. الصحيح: أن مشتق، وأن أصله إِلَه، كما هو قول سيبويه وجمهور أصحابه إلا من شَذَّ. وهو الجامع لمعاني الأسماء الحسنى والصفات العُلى. والذين قالوا بالاشتقاق إنما أرادوا أنه دال على صفة له تعالى. وهي الإلهية، كسائر أسمائه الحسنى، كالعليم والقدير، والسميع، والبصير، ونحو ذلك. فإن هذه الأسماء مشتقة من مصادرها بلا ريب، وهي قديمة؛ ونحن لا نعني بالاشتقاق، إلا أنها ملاقيه لمصادرها في اللفظ والمعنى، لا أنها متولدة منه تولد الفرع من أصله. وتسمية النهاة للمصدر والمشتق منه: أصلاً وفرعاً، ليس معناه أن أحدهما متولد من الآخر، وإنما هو باعتبار أن أحدهما يتضمن الآخر وزيادة.

قال أبو جعفر بن جرير: «الله» أصله «إِلَه»، أسقطت الهمزة التي هي فاء الاسم فاللتقت اللام التي هي عين الاسم واللام الزائدة وهي ساكنة فأدغمت في الأخرى، فصارتا في اللفظ لاماً واحدة مشددة. وأما تأويل «الله» فإنه على معنى ما روي لنا عن عبدالله بن عباس قال: «هو الذي يأله كل شيء ويعبده كل خلق» وساق بسنده عن الصحاح عن عبدالله بن عباس قال: «الله ذو الأولوية والعبودية على خلقه أجمعين» فإن قال لنا قائل: وما دلّ على أن الأولوية هي العبادة وأن إِلَه هو المعبد؛ وأن له أصلاً في فعل ويُفْعَل<sup>(١)</sup>.

وذكر بيت رؤبة بن العجاج:

**اللَّهُ دُرُّ الْغَانِيَاتِ الْمُدَوِّيِّ** سُبْحَنَ وَاسْتَرْجَعْنَ مِنْ تَأْلُمِي<sup>(٢)</sup>

(١) كذا في الأصل. والعبارة ناقصة. ونصها: فإن قال لنا قائل فهل لذلك في فعل ويُفْعَل أصل كان منه بناء هذا الاسم؟ قيل: أما سماعًا من العرب فلا. ولكن استدلالًا. فإن قال: وما دل على أن الأولوية هي العبادة وأن إِلَه هو المعبد، وأن له أصلًا في فعل ويُفْعَل؟ قيل: لا تمانع العرب في الحكم لقول القائل يصف رجلاً بعبادة الله ويطلب مما عند الله «تأله فلان» بالصحة ولا خلاف. ومن ذلك قول رؤبة. إلخ.

(٢) قال في اللسان: مدهه يمدده مدها، مثل مدحه، والجمع: المده، أي: المستحقات المدح لحسنها وجمالها. والتاله: التنسك والبعد. واسترجعون: قلن إنا لله وإنا إليه راجعون.

يعني من تَعْبُدِي وطلبي الله بعملي. ولا شك أن التَّالِهُ التَّفْعُلُ، من أَلَهُ يَأْلُهُ، وأن معنى «أَلَهٌ» إذا نطق به: عبد الله. وقد جاء منه مصدر يدل على أن العرب قد نطقوا منه بفعل يفعل بغير زيادة. وذلك ما حدثنا به سفيان بن حكيم وساق السند إلى ابن عباس أنه قرأ: «وَيَذَرَكَ وَإِلَاهَتَكَ»<sup>(١)</sup> قال: «عبادتك». ويقول: إنه كان يعبد ولا يعبد»، وساق بسند آخر عن ابن عباس «ويذرك وإلاهتك». قال: «إنما كان فرعون يعبد ولا يعبد» وذكر مثله عن مجاهد، ثم قال: فقد بين قول ابن عباس ومجاهد هذا: أن «أَلَهٌ»: عبد وأن الإله مصادره، وساق حديثاً عن أبي سعيد مرفوعاً «أن عيسى أسلمته أمه إلى الكتاب ليعلمه؛ فقال له المعلم: اكتب باسم الله؛ فقال عيسى: أتدري ما الله؟ الله إله الإله». قال العلامة ابن القيم رحمه الله: لهذا الاسم الشريف عشر خصائص لفظية؛ وساقها. ثم قال: وأما خصائصه المعنوية فقد قال أعلم الخلق [به] ﷺ: «لا أُحْصِي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك» وكيف نحصي خصائص اسم لمسماه كل كمال على الإطلاق، وكل مدح وحمد، وكل ثناء وكل مجد، وكل جلال وكل كمال؛ وكل عز وكل جمال، وكل خير وإنسان؛ وجود وفضل وبر فله ومنه. فما ذكر هذا الاسم في قليل إلا كثُره، ولا عند خوف إلا أزاله؛ ولا عند كرب إلا كشفه، ولا عند هم وغم إلا فرجه؛ ولا عند ضيق إلا وسنه؛ ولا تعلق به ضعيف إلا أفاده القوة، ولا ذليل إلا أناله العز، ولا فقير إلا أصاره غنياً، ولا مستوحش إلا آنسه، ولا مغلوب إلا أيده ونصره، ولا مضطرب إلا كشف ضره، ولا شريد إلا آواه. فهو الاسم الذي تكشف به الكربات؛ وتستنزل به البركات، وتجاب به الدعوات، وتقال به العثرات، وتُستدفع به السيئات، وتُستجلب به الحسنات. وهو الاسم الذي قامت به الأرض والسماءات، وبه أنزلت الكتب، وبه أرسلت الرسل، وبه شُرعت الشرائع؛ وبه قامت الحدود، وبه شُرع الجهاد، وبه انقسمت الخليقة إلى السعداء والأسقياء، وبه حَقَّت الحقيقة؛ ووَقَعَت الواقعَةُ. وبه وُضِعَت الموازين القسط وُنصِبَ الصراط؛ وقام سوق الجنة والنار؛ وبه عبد رب العالمين وحده؛ وبمحقق بُعثت الرسل؛ وعنده السؤال في القبر ويوم البعث والنشور؛ وبه الخصم وإليه المحاكمة، وفيه الموالاة والمعاداة، وبه سعد من عَرْفَه

.....  
قام بحقه، وبه شَقِيٍّ من جهله وترك حقه؛ فهو سر الخلق والأمر؛ وبه قاما وثبتا؛

(١) «وَقَالَ اللَّهُ أَكْبَرٌ مِّنْ قَوْمٍ قَرَعُونَ أَنْذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرُكَ وَإِلَاهَتَكَ» [الأعراف: ١٢٧].

وإليه انتها؛ فالخلق به وإليه ولأجله؛ فما وجد خلق ولا أمر ولا ثواب ولا عقاب إلا

مبتدئاً منه ومتنتهاً إليه. وذلك موجبه ومقتضاه ﴿رَبَّنَا مَا حَلَقْتَ هَذَا بَطِلاً سُبْحَنَكَ فَقَاتَ عَذَابَ النَّارِ﴾ [آل عمران: ١٩١] إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى.

قوله: (الرحمن الرحيم) قال ابن جرير: حدثني السري بن يحيى حدثنا عثمان بن رُقْر سمعت العزرمي يقول: «الرحمن بجميع الخلق، والرحيم بالمؤمنين». وساق بسنده عن أبي سعيد - يعني الخدري - قال: قال رسول الله ﷺ: «إن عيسى ابن مريم قال: الرحمن: رحمن الآخرة والدنيا. والرحيم: رحيم الآخرة».

قال ابن القيم رحمة الله تعالى<sup>(١)</sup>: فاسمه «الله» دل على كونه مألوهاً معبوداً؛ يأله الخلائق: محبة وتعظيمًا وخصوصاً؛ ومفرغاً إليه في الحاجة والنوائب. وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته؛ المتضمنين لكمال الملك والحمد؛ وإلهيته وربوبيته ورحمانيته وملكه: مستلزم لجميع صفات كماله؛ إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس بحبي؛ ولا سميع؛ ولا بصير؛ ولا قادر؛ ولا متكلم؛ ولا فعال لما يريد؛ ولا حكيم في أقواله وأفعاله. صفات الجلال والجمال أخص باسم «الله»، وصفات الفعل والقدرة والتفرد بالضر والنفع والعطاء والمنع ونفوذ المشيئة وكمال القوة وتدبير أمر الخلقة: أخص باسم الرب، وصفات الإحسان والجود والبر والحنان والمنة والرأفة واللطف أخص باسم «الرحمن».

وقال رحمة الله، أيضاً: «الرحمن» دال على الصفة القائمة به سبحانه «والرحيم» دال على تعلقها بالمرحوم. وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله تعالى: «وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا» [الأحزاب: ٤٣] «إِنَّمَا يَعْلَمُ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ» [التوبة: ١١٧] ولم يجيء قط رحمان بهم.

وقال: إن أسماء الرب تعالى هي أسماء ونحوت؛ فإنها دالة على صفات كماله؛ فلا تنافي فيها بين العلمية والوصفية؛ فالرحمن اسمه تعالى ووصفه. فمن حيث هو صفة، جرى تابعاً لاسم الله ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع؛ بل ورد الاسم العلم. كقوله تعالى «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى» [طه: ٥] انتهى ملخصاً.

الحمدُ للهُ، وصَلَى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ<sup>(١)</sup>.

قوله: (الحمد لله) معناه الثناء بالكلام على الجميل الاختياري على وجه التعظيم. فمورده اللسان والقلب؛ والشکر يكون باللسان والجنان والأركان، فهو أعم من الحمد مُتَعَلِّقاً، وأخص منه سبباً؛ لأنه يكون في مقابلة النعمة، والحمد أعم سبباً وأخص مُتَعَلِّقاً؛ لأنه يكون في مقابلة النعمة وغيرها. فيبينهما عموم وخصوص وجهي؛ يجتمعان في مادة وينفرد كل واحد عن الآخر في مادة.

قوله: (وصلى الله على محمد وعلى آله وسلم) أصح ما قيل في معنى صلاة الله على عبده: ما ذكره البخاري رحمه الله تعالى عن أبي العالية: قال: «صلاة الله على عبده ثناؤه عليه عند الملائكة»، وقرره ابن القيم رحمه الله ونصره في كتابه «جلاء الأفهام» و«بدائع الفوائد».

قلت: وقد يُراد بها الدعاء، كما في المسند عن علي مرفوعاً: «الملائكة تصلّي على أحدكم ما دام في مصلحة: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه».

قوله: «وعلى الله» أي: أتباعه على دينه؛ نص عليه الإمام أحمد هنا؛ وعليه أكثر الأصحاب. وعلى هذا: فيشمل الصحابة وغيرهم من المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

(١) هذه الجملة في بعض النسخ دون بعض.

(٢) انظر تفصيل ذلك في كتاب «جلاء الأفهام في الصلاة على خير الأنام»، للعلامة المحقق ابن القيم رحمه الله، فإنه استوفى المذاهب في ذلك، وبين الحق فيها، وأن المراد من الآل أتباعه الذين آمنوا به.

## كتاب التوحيد

كتاب: مصدر: كتب يكتب كتاباً وكتابة وكتباً؛ ومدار المادة على الجمع. ومنه: تكتب بنو فلان، إذا اجتمعوا. والكتيبة لجماعة الخيل؛ والكتابة بالقلم لاجتماع الكلمات والحروف. وسمى الكتاب كتاباً: لجمعه ما وضع له.

والتوحيد، نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات. وتوحيد في الطلب والقصد، وهو توحيد الإلهية والعبادة.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: وأما التوحيد الذي دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب فهو نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات؛ وتوحيد في الطلب والقصد، فال الأول: هو إثباتحقيقة ذات الرب تعالى، وصفاته وأفعاله وأسمائه، وتتكلم بكتبه، وتتكلمه لمن شاء من عباده؛ وإثبات عموم قضاياه وقدرته وحكمته؛ وقد أفصح القرآن عن هذا النوع جد الإفصاح، كما في أول سورة الحديد، وسورة طه؛ وآخر الحشر؛ وأول تنزيل السجدة؛ وأول آل عمران، وسورة الإخلاص بكمالها، وغير ذلك.

النوع الثاني: ما تضمنته سورة ﴿قُلْ يَأْتِيَهَا الْكَتَبُون﴾ وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَأْتِهَا الْكَتَبُونَ إِلَى كَلِمَةٍ سَوَامِيَّةٍ وَيَنْتَكُرُ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا شَرِيكَ لَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَلَمْ تَوَلَّنَا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِإِنَّا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٤]. وأول سورة تنزيل الكتاب؛ وآخرها. وأول سورة المؤمن ووسطها؛ وآخرها؛ وأول سورة الأعراف؛ وآخرها. وجملة سورة الأنعام؛ وغالب سور القرآن. بل كل سورة في القرآن فهي متضمنة لمعنى التوحيد؛ شاهدة به داعية إليه.

فإن القرآن إنما خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله، فهو توحيد العلمي الخبري، وإنما دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له وخلع ما يعبد من دونه؛ فهو التوحيد الإرادي الظاهري. وإنما أمر ونهي، والإلزام بطاعته وأمره ونهيه؛ فهو حقوق التوحيد ومكملاته؛ وإنما خبر عن إكرام أهل التوحيد وما فعل بهم في الدنيا وما يكرهم به في الآخرة؛ فهو جراء توحيده؛ وإنما خبر عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال وما يحفل بهم في العقبى من العذاب، فهو جراء من خرج عن حكم التوحيد. فالقرآن كله في التوحيد؛ وحقوقه وجزائه؛ وفي شأن الشرك وأهله وجرائمهم. انتهى.

قال شيخ الإسلام: التوحيد الذي جاءت به الرسل إنما يتضمن إثبات الإلهية لله وحده بأن يشهد أن لا إله إلا الله: لا يعبد إلا إياه، ولا يتوكل إلا عليه؛ ولا يوالى إلا له؛ ولا

يعادي إلّا فيه؛ ولا يُعملُ إلّا لأجله. وذلك يتضمن إثبات ما أثبتته لنفسه من الأسماء والصفات. قال تعالى: «وَإِنَّهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ» [البقرة: ١٦٣]. وقال تعالى: «وَقَالَ اللَّهُ لَا تَسْجُدُوا إِلَيْهِنَّ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَيَعْدُ فَإِنَّمَا فَارَّهُوْنَ» [التحل: ٥١]. وقال تعالى: «وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا إِلَّا لَآتَاهُ اللَّهُ بِهِ، فَإِنَّمَا حَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ» [المؤمنون: ١١٧]. وقال تعالى: «وَسَلَّمَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ إِلَّاهَهُ يُعَذَّبُونَ» [الزخرف: ٤٥]. وأخبر عن كل نبيٍّ من الأنبياء أنَّهم دعوا الناس إلى عبادة الله وحده لا شريك له؛ وقال: «قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُشْوَى حَسَنَةً فِي إِيمَانِهِ وَالَّذِينَ عَمِّلُوكُمْ إِنَّا بِرُءْبَرِّئُ مِنْكُمْ وَمَا تَبْدِلُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كُفَّارًا إِنَّمَا يَعْلَمُكُمُ الْعَذَابُ وَالْبَصَارَةُ أَبَدًا حَتَّى تُرْمَيُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ» [المتحنة: ٤]. وقال عن المشركين: «إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكِبُرُونَ ٥ وَيَقُولُونَ إِنَّا لَنَا رِبُّكُمْ إِلَهُنَا لِشَاعِرٍ تَجْنُونُ» [الصفات: ٣٥، ٣٦]. وهذا في القرآن كثير.

وليس المراد بالتوحيد: مجرد توحيد الربوبية، وهو اعتقاد أنَّ الله وحده خلق العالم؛ كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام والتصوف. ويظن هؤلاء أنَّهم إذا أثبتو ذلك بالدليل فقد أثبتو غاية التوحيد. وأنَّهم إذا شهدوا هذا وفروا فيه فقد فروا في غاية التوحيد، فإنَّ الرجل لو أقرَّ بما يستحقه الله تعالى من الصفات ونزعه عن كل ما ينزعه عنه، وأقرَّ بأنه وحده خالق كل شيء؛ لم يكن موحداً حتى يشهد أن لا إله إلّا الله وحده؛ فيقرَّ بأنَّ الله وحده هو الإله المستحق للعبادة، ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له، و«الإله»: هو المألوه المعبد الذي يُستَحْقُّ العبادة، وليس هو الإله بمعنى القادر على الاختراع. فإذا فتَّر المفسر «الإله» بمعنى القادر على الاختراع، واعتقد أنَّ هذا المعنى هو أخصُّ وصف الإله. وجعل إثبات هذا هو الغاية في التوحيد - كما يفعل ذلك من يفعله من متكلمة الصفاتية - وهو الذي يقولونه عن أبي الحسن وأتباعه، لم يعرفوا حقيقة التوحيد الذي بعث الله به رسوله ﷺ. فإنَّ مشركي العرب كانوا مقرّين بأنَّ الله وحده خالق كل شيء، وكانوا مع هذا مشركين. قال تعالى: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ» [يوسف: ١٠٦]. قالت طائفة من السلف: تسألهُم: من خلق السموات والأرض؟ فيقولون: الله وهم مع هذا يبعدون غيره<sup>(١)</sup>. قال تعالى: «قُلْ لَمَنْ أَرَأَتْ أَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُثُرْتُمْ تَعْمَلُونَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَدْكُرُونَ ٥ قُلْ مَنْ رَبُّ الْكَوْكَبَاتِ الْمُسْتَعِنِيَّاتِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ٥ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَنْقُوْنَ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَفَعٍ وَهُوَ بِحِيرٍ وَلَا يَحْكُمُ عَلَيْهِ إِنْ كُثُرْتُمْ تَعْمَلُونَ ٥ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَاقْتُلْ تُسْحَرُونَ» [المؤمنون: ٨٩-٨٤]. فليس كل من أقرَّ بأنَّ الله تعالى ربُّ كل شيء وحالقه يكون عابداً له، دون ما سواه، داعياً له دون

(١) ذكره ابن كثير عن ابن عباس ومجاحد وعطاء وعكرمة والشعبي وقتادة والضحاك وعبدالرحمن بن زيد بن أسلم.

وقول الله تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» [الذاريات: ٥٦].

ما سواه، راجياً له خافقاً منه دون ما سواه، يُوالى فيه ويعادي فيه، ويطيع رسleه ويأمر بما أمر به، وينهى عما نهى عنه. وعامة المشركين أقرؤا بأن الله خالق كل شيء، وأثبتو الشفاعة الذين يشركونهم به، وجعلوا له أنداداً، قال تعالى: «أَمْ أَخْدُوْنَا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوْلَئِكَ لَا يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلَا يَعْقِلُونَ ۝ قُلْ لِلَّهِ السَّقْعَةُ جَمِيعاً لَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [الزمر: ٤٣، ٤٤]. وقال تعالى: «وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُنَّا شَفَعَوْنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتَنْتَشِرُ أَنْتَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سَبَحْتُهُ وَتَمَلَّ عَنَّا يَشْرِيكُوكَ» [يونس: ١٨]. وقال تعالى: «وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فِرْدَائِ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ وَرَكِبْتُمْ مَا حَوَلَتُكُمْ وَرَأَهُ ظُهُورُكُمْ وَمَا نَرَكِ مَعَكُمْ شُفَعَاءَ كُمُ الدَّيْنَ زَعْمَتْ أَنْتُمْ فِي كُمْ شَرَكْتُمْ لَقَدْ قَطَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَرْعُمُونَ» [الأنعام: ٩٤]. وقال تعالى: «وَمِنْ أَنَّاسٍ مَنْ يَنْجِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُجْبِهُمْ كُحْبَرُ اللَّهِ» [البقرة: ١٦٥]. ولهذا كان أتباع هؤلاء<sup>(١)</sup> من يسجد للشمس والقمر والكواكب ويدعوها، ويصوم وينسك لها ويتقرب إليها<sup>(٢)</sup>. ثم يقول: إن هذا ليس بشرك. إنما الشرك إذا اعتقدت أنها المدببة لي، فإذا جعلتها سبيلاً وواسطة لم أكن مشركاً. ومن المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام أن هذا شرك. انتهى كلامه.

قوله: (وقول الله تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ») [الذاريات: ٥٦] بالجر عطف على التوحيد. ويجوز الرفع على الابتداء.

قال شيخ الإسلام: العبادة هي طاعة الله بامتثال ما أمر به على ألسنة الرسل. وقال، أيضاً: العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

قال ابن القيم: ومدارها على خمس عشرة قاعدة، من كملها كمل مراتب العبودية. وبيان ذلك: أن العبادة منقسمة على القلب واللسان والجوارح. والأحكام التي للعبودية خمسة: واجب، ومستحب، وحرام، ومكروه، ومحظوظ. وهنّ لكل واحد من القلب، واللسان، والجوارح.

وقال القرطبي: أصل العبادة التذلل، والخضوع، وسميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات، لأنهم يتزمونها ويفعلونها خاضعين متذليلين لله تعالى. ومعنى الآية: أن الله تعالى أخبر أنه ما خلق الجن والإنس إلا لعبادته. فهذه هي الحكمة

(١) أي من يزعمون معرفة التوحيد على هذا المعنى، كثير من يتسب إلى الإسلام، ويشتغل بالسحر الذي هو عبادة الكواكب والشياطين بأنواع العزائم والبخور وذبح الحيوان الأسود أو الأحمر وغير ذلك مما سيأتي تفصيله.

(٢) أي يذبح لها الذبائح، ويصنع الأطعمة، كما يفعل الحاج ليت الله من المناسب.

في خلقهم.

قلت: وهي الحكمة الشرعية الدينية.

قال العmad ابن كثير: وعبادته هي طاعته بفعل المأمور وترك المحظور. وذلك هو حقيقة دين الإسلام، لأن معنى الإسلام: الاستسلام لله تعالى، المتضمن غاية الانقياد والذل والخضوع. انتهى.

وقال أيضاً - في تفسير هذه الآية - : ومعنى الآية: أن الله خلق الخلق ليعبدوه وحده لا شريك له، فمن أطاعه جازاه أتم الجزاء، ومن عصاه عذبه أشد العذاب. وأخبر أنه غير محتاج إليهم، بل هم الفقراء إليه في جميع أحوالهم وهو خالقهم ورازقهم. وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه في الآية: «إلا لأمرهم أن يعبدونني وأدعوهم إلى عبادي» وقال مجاهد: «إلا لأمرهم وأنهاهم». اختاره الرجاج وشيخ الإسلام. قال: ويدل على هذا قوله: ﴿أَنْجَسْتُ الَّذِينَ أَنْجَسْتُ سُدَى﴾ [القيامة: ٣٦] قال الشافعي: «لا يُؤْمِرُ ولا يُنْهَى» وقال في القرآن في غير موضع: ﴿أَعْبُدُوا رَبِّكُمْ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿أَتَقُوا رَبِّكُمْ﴾ [النساء: ١] فقد أمرهم بما خلقوا له، وأرسل الرسل بذلك. وهذا المعنى هو الذي قصد بالآية قطعاً؛ وهو الذي يفهمه جماهير المسلمين ويتحتجون بالآية عليه.

قال وهذه الآية تُشبه قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَّأَ يَأْذِنِ اللَّهُ﴾ [النساء: ٦٤] ثم قد يُطَاعُ وقد يُعصى؛ وكذلك ما خلقهم إلا لعبادته، ثم قد يَعبدُون وقد لا يَعبدُون. وهو سبحانه لم يقل: إنه فعل الأول، وهو خلقهم ليفعل بهم كلهم الثاني: وهو عبادته، ولكن ذكر أنه فعل الأول ليفعلوا بهم الثاني، فيكونوا هم الفاعلين له. فيحصل لهم بفعله سعادتهم ويحصل ما يحبه ويرضاه منهم ولهم. انتهى.

ويشهد لهذا المعنى: ما تواترت به الأحاديث.

فمنها: ما أخرجه مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى لأهون أهل النار عذاباً: لو كانت لك الدنيا وما فيها أكنت مفتدياً بها؟» فيقول: نعم. فيقول: قد أردت منك أهون من هذا وأنت في صلب آدم لا تشرك بي - أحسبه قال: ولا أدخلك النار - فأبىت إلا الشرك<sup>(١)</sup>» فهذا المشرك قد خالف ما أراده الله تعالى منه: من توحيده وألا يشرك به شيئاً، فخالف ما أراده الله منه، فأشرك به غيره، وهذه هي الإرادة الشرعية الدينية كما تقدم.

(١) رواه الإمام أحمد والبخاري أيضاً.

وقوله: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْبَأْتُمُوهُمْ أَنَّا أَعْبُدُوا اللَّهَ وَإِنَّنَا بِالظَّاغُوتِ﴾

[النحل: ٣٦].

فَبَيْنَ الإِرَادَةِ الشَّرِيعَةِ الْدِينِيَّةِ وَالْإِرَادَةِ الْكُوْنِيَّةِ الْقَدِيرَةِ عُومُ وَخَصُوصُ مَطْلَقٍ، يَجْتَمِعُانِ فِي حَقِّ الْمُحَلِّصِ الْمُطِيعِ. وَتَنْفَرِدُ الإِرَادَةُ الْكُوْنِيَّةُ الْقَدِيرَةُ فِي حَقِّ الْعَاصِيِّ، فَافْتَهِمُ ذَلِكَ تَنْجُ منْ جَهَالَاتِ أَرْبَابِ الْكَلَامِ وَتَابِعِيهِمْ.

قال: قوله: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْبَأْتُمُوهُمْ أَنَّا أَعْبُدُوا اللَّهَ وَإِنَّنَا بِالظَّاغُوتِ﴾ [النحل: ٣٦] الطاغوت: مشتق من الطغيان، وهو مجازة الحد. قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «الطاغوت الشيطان»<sup>(١)</sup>. وقال جابر رضي الله عنه: «الطواحيت: كُلُّهُنَّ كَانَتْ تَنْزَلُ عَلَيْهِمُ الشَّيَاطِينَ» رواهما ابن أبي حاتم. وقال مالك: «الطاغوت كل ما عُبِدَ من دون الله».

قال العmad ابن كثير: الطاغوت: الشيطان وما زينه من عبادة غير الله.

قلت: وذلك المذكور بعض أفراده، وقد حدّه العلامة ابن القتيم حدّاً جاماً فقال: كل ما تجاوز به العبد حدّه، من معبد، أو متبع، أو مطاع. فطاغوت كل قوم: من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله أو يتبعونه على غير بصيرة من الله أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة الله، فهذه طواحيت العالم؛ إذا تأملتها وتأملت أحوال الناس معها، رأيت أكثرهم أعرض عن عبادة الله تعالى إلى عبادة الطاغوت وعن طاعة رسول الله ﷺ إلى طاعة الطاغوت ومتابعته.

وأما معنى الآية: فأخبر تعالى أنه بعث في كل طائفة من الناس رسولاً بهذه الكلمة ﴿أَنْبَأْتُمُوهُمْ أَنَّا أَعْبُدُوا اللَّهَ وَإِنَّنَا بِالظَّاغُوتِ﴾ أي: عبدوا الله وحده واتركوا عبادة ما سواه، كما قال تعالى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَ لَا أَنْفَصَاهُ هُنَّا﴾ [البقرة: ٢٥٦]. وهذا معنى «لَا إِلَهَ إِلَّا الله» فإنها هي العروة الوثقى.

قال العmad ابن كثير في هذه الآية: كلهم - أي الرسل - يدعون إلى عبادة الله، وينهى عن عبادة ما سواه، فلم يزل سبحانه يرسل إلى الناس الرسل بذلك منذ حدث الشرك في بني آدم في قوم نوح الذين أُرْسِلُ إِلَيْهِمْ، وكان أول رسول بعثه الله تعالى إلى أهل الأرض إلى أن ختمهم محمد ﷺ، الذي طبقت دعوته الإنس والجن في المشارق والمغارب، وكلهم كما قال الله تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِي﴾ [الأنباء: ٢٥]. وقال تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْبَأْتُمُوهُمْ أَنَّا أَعْبُدُوا اللَّهَ وَإِنَّنَا بِالظَّاغُوتِ﴾. فكيف يسوغ لأحد من المشركين - بعد هذا - أن يقول: «لَوْ شَاءَ

(١) ذكره ابن كثير عن حسان بن قائد العبسي عن عمر قال: «إن الجبٰت السحر والطاغوت الشيطان، وإن الشجاعة والجبن تكون غرائز في الرجال إلّغ» ثم قال الحافظ: ومعنى قوله في الطاغوت: «إنه الشيطان» قوي جداً، فإنه يشمل كل شر كان عليه أهل الجاهلية من عبادة الأوثان، والتحاكم إليها، والاستنصار بها. وكذلك رواه ابن جرير.

وقوله: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنًا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَّاهُمَا فَلَا تُقْلِلْهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الَّذِلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ اتْرَحَمَهُمَا كَمَا رَبَّكَافَ سَعِيدًا﴾ [الإسراء: ٢٣، ٢٤].

الله ما عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ فمشيئة الله تعالى الشرعية عنهم منفية؛ لأنَّه نهاهم عن ذلك على أَسْسِ رُسْلِهِ، وأما مشيئته الكونية - وهي تمكينهم من ذلك قدرًا - فلا حجة لهم فيها، لأنَّه تعالى خلق النار وأهلها من الشياطين والكفرة، وهو لا يرضي لعباده الكفر، ولو في ذلك الحجة البالغة، والحكمة القاطعة، ثم إنَّه تعالى قد أخبر أنه أنكر عليهم بالعقوبة في الدنيا بعد إنذار الرسل، فلهذا قال: ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الْأَضْلَالُ﴾ [النحل: ٣٦].  
انتهى .

قلت: وهذه الآية تفسر الآية التي قبلها. وذلك قوله: ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الْأَضْلَالُ﴾ فتدبر!

ودللت هذه الآية على أنَّ الحكمة في إرسال الرسل، دعوتهم أممهم إلى عبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وأنَّ هذا هو دين الأنبياء والمرسلين، وإن اختلَّت شريعتهم. كما قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شَرِيعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ [المائدة: ٤٨] وأنَّه لا بد في الإيمان من عمل القلب والجوارح.

قال: (قوله تعالى: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنًا﴾) [الإسراء: ٢٣] قال مجاهد: ﴿وَقَضَى﴾ يعني وصى. وكذا قرأ أبي بن كعب وابن مسعود وغيرهم. ولابن جرير عن ابن عباس ﴿وَقَضَى رَبُّكَ﴾ يعني أمر.

وقوله تعالى: ﴿أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ المعنى: أن تعبدوه وحده دون ما سواه، وهذا معنى: «لا إله إلا الله».

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: والنفي الممحض ليس توحيداً، وكذلك الإثبات بدون النفي، فلا يكون التوحيد إلا متضمناً للنفي والإثبات، وهذا هو حقيقة التوحيد.

وقوله: ﴿وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا﴾ أي: قضى أن تحسنوا بالوالدين إحساناً، كما قضى بعبادته وحده لا شريك له. كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى الْظَّصِيرُ﴾ [لقمان: ١٤].

وقوله: ﴿إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَّاهُمَا فَلَا تُقْلِلْهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا﴾ أي: لا تسمعهما قولًا سيئاً، حتى ولا التأنيف الذي هو أدنى مراتب القول السيئ ﴿وَلَا تَنْهَرْهُمَا﴾ أي: لا يصدر منك إليهما فعل قبيح، كما قال عطاء بن رباح: «لا تنفض يديك [على والديك]».

ولما نهاد عن الفعل القبيح والقول القبيح، أمره بالفعل الحسن والقول الحسن، فقال: «وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا» أي: ليئن طيباً بأدب وتقدير. قوله: «وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذَّلِيلِ مِنَ الْأَرْجَحَةِ» أي: تواضع لهما. «وَقُلْ رَبِّ أَرْجُهُمَا» أي: في كبرهما وعند وفاتهما «كَمَا رَبَّيْنَا صَغِيرَكُمَا». وقد ورد في بره الوالدين أحاديث كثيرة، منها: الحديث المروي من طريق عن أنس وغيره: أن رسول الله ﷺ لما صعد المنبر قال: «آمين، آمين». فقالوا: يا رسول الله، على ما أمنت؟ قال: «أتاني جبريل فقال: يا محمد، رَغْمَ أَنْفُ امْرَءٍ ذُكِرَتْ عَنْهُ فَلِمَ يَصِلُّ عَلَيْكَ قَلْ: آمين، فقلت: آمين، ثم قال: رغم أنف امرئ دخل عليه شهر رمضان ثم خرج ولم يُغفر له، قل: آمين، فقلت: آمين. ثم قال رغم أنف امرئ أدرك أبويه أو أحدهما فلم يدخل الجنة، قل: آمين، فقلت: آمين»<sup>(١)</sup> وروى الإمام أحمد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «رغم أنف، ثم رغم أنف رجل أدرك والديه، أحدهما أو كلاهما، لم يدخل الجنة» قال العmad ابن كثير: صحيح من هذا الوجه. وعن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أنتكم بأكبر الكبائر قلنا: بل يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوبة الوالدين. وكان متكتئاً فجلس، فقال: ألا وقول الزور، ألا وشهادة الزور، مما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت» رواه البخاري ومسلم. وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «رضا رب في رضا الوالدين، وسخطه في سخط الوالدين» [رواية الترمذى وصححه ابن حبان والحاكم] وعن أبي أسيد الساعدي رضي الله عنه قال: «بينا نحن جلوس عند النبي ﷺ إذ جاءه رجل من بنى سلمة فقال: يا رسول الله، هل بقي من بري أبيوي شيء أبربهما به بعد موتهما؟ فقال: نعم، الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما من بعدهما، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما، وإكرام صديقهما» رواه أبو داود وابن ماجه. والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جداً.

(١) أخرجه عن أنس: ابن أبي شيبة والبزار في مستديهمما من طريق سلمة بن وردان عنه، وسلمة ضعيف. رواه الحاكم في المستدرك وقال صحيح الإسناد. وابن حبان في ثقائه وصححه. والطبراني في الكبير، والبخاري في الكبار، والبيهقي في شعب الإيمان، والضياء المقدسي في المختار، كلهم عن كعب بن عجرة، ورجاله ثقات. رواه البخاري في الأدب المفرد، والطبراني في تهذيبه، والدارقطني في الأفراد. وأشار إليه الترمذى وأخرجه النسائي وابن السنى في اليوم والليلة والضياء المقدسي في المختار، كلهم عن جابر بن عبد الله. وأخرجه البزار والطبراني عن عمار بن ياسر. وأخرجه البزار عن ابن مسعود وأخرجه الطبراني عن ابن عباس وأبي ذر. وأخرجه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحهما عن أبي هريرة وهو عند البيهقي في الدعوات مختصرًا. وعند الترمذى وأحمد وقال الترمذى: حسن غريب: وأخرجه الدارقطنى في الأفراد والبزار في مستنه والطبراني في الكبير عن جابر بن سمرة، وأخرجه البزار والطبراني وابن أبي عاصم عن عبدالله بن الحارث بن جزء الزبيدي.

وقوله: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦].

وقوله: ﴿فَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّمَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عِيَّتُكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَالَّذِينَ لَمْ يَحْسَنُوا﴾

قال : (وقوله : ﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾<sup>(١)</sup>) قال العمامد ابن كثير رحمه الله في هذه الآية : يأمر الله تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له ، فإنه الخالق الرازق المفضل على خلقه في جميع الحالات ، وهو المستحق منهم أن يوحدوه ولا يشركوا به شيئاً من مخلوقاته . انتهى :

وهذه الآية هي التي تسمى آية الحقوق العشرة، وفي بعض النسخ المعتمدة من نسخ هذا الكتاب تقديم هذه الآية على آية الأنعام، ولهذا قدمتها لمناسبة كلام ابن مسعود الآتي لآية الأنعام، ليكون ذكره بعدها أنساب.

[قال]: (وقوله تعالى: ﴿فَلْ تَكَالُوا أَنْلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَيْنَكُمْ أَلَا نُشَرِّكُ بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَتَا﴾) الآيات <sup>(٢)</sup> [الأنعام: ١٥١-١٥٣].

قال العمامي بن كثير رحمة الله: يقول تعالى لنبيه ورسوله محمد ﷺ: ﴿قُلْ﴾ لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله، وحرموا ما رزقهم الله: ﴿تَمَّاً﴾ أي: هلموا وأقبلوا ﴿أَتُلْ﴾

(١) قال في قرة العيون: وهذه الآية تبين العبادة التي خلقوا لها، أيضًا. فإنه تعالى قرن الأمر بالعبادة التي فرضها بالنهي عن الشرك الذي حرمه وهو الشرك في العبادة فدللت هذه الآية على أن اجتناب الشرك شرط في صحة العبادة فلا تصح بدونه أصلًا كما قال تعالى: «وَلَوْ أَشْرَكُوكُ لِحِيطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْتَدُونَ» [الأنعام: ٨٨]. وقال تعالى: «وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتُ لِيَعْبُطَنَّ عَنْكَ وَلَتَكُونُنَّ مِنَ الْمُفْتَرِينَ بِكَ اللَّهُ أَعْبُدُ وَلَمْ يَرِكُوكُ الظَّاهِرِينَ» [الزمر: ٦٥، ٦٦] فتقديم المعمول يفيد الحصر أي: بل الله فاعبد وحده لا غيره كما في فاتحة الكتاب: «إِنَّا لَنَعْبُدُ وَإِنَّا لَنَسْتَعِنُ» وقرر تعالى هذا التوحيد بقوله: «فَلَمَّا أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الْأَيْنَ» [الزمر: ١١] والذين هو العبادة بفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه، كما قال العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى:

الأمر والنهي الذي هو دينه وجزاؤه يوم المعاذ الثاني

وتقىد أن أصله وأساسه توحيد العبادة فلا تغفل عما تقدم.

(٢) في قرة العيون: وقد وقع الأكثرون من متأخرى هذه الأمة في هذا الشرك الذي هو أعظم المحرمات؛ كما وقع فيه أهل الجاهلية قبل مبعث النبي ﷺ، عبدوا القبور والمشاهد والأشجار والطواغيث والجح، كما عبد أولئك اللات والعزى ومنة وهبل وغيرها من الأصنام والأوثان، واتخذوا هذا الشرك دينًا، ونفروا إذا دعوا إلى التوحيد أشد نفرة؛ وأشتغل غضبهم لمعبوداتهم كما قال تعالى ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ أَشْمَأَرْتُ فُلُوبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَشْهِرُونَ﴾ [الزمر: ٤٥]. وقال تعالى ﴿وَإِذَا ذُكِرْتَ رَبَّكَ فِي الْقَوْمَانِ وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَلَوْا عَلَى أَذْيَرِهِنَ تُنَوَّرُ﴾ [الإسراء: ٤٦]. وقال ﴿إِنَّهُمْ كَافُرُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ۝ وَيَقُولُونَ إِنَّا لَتَاهُوكُمْ ۝ إِنَّهُمْ لَنَا شَاعِرٌ مَّغْمُونٌ﴾ [الصافات: ٣٥] علموا أن لا إله إلا الله تبني الشرك الذي وقعوا فيه، وأنكرروا التوحيد الذي دلت عليه. فصار أولئك المشركون أعلم بمعنى هذه الكلمة «لا إله إلا الله» من أكثر متأخرى هذه الأمة لا سيما أهل العلم منهم الذين لهم دراية في بعض الأحكام وعلم الكلام؛ فجهلوا توحيد العبادة فوقعوا في الشرك المنافي له وزينوه، وجهلوا توحيد الأسماء والصفات وأنكروه؛ فوقعوا في نفيه، أيضًا. وصفنوا فيه الكتب، لاعتقادهم أن ذلك حق وهو باطل، وقد اشتلت غربة الإسلام حتى عاد المعروف مكرًا والمنكر معروفاً، فنشأ على هذا الصغير، وهرم عليه الكبير. وقد قال النبي ﷺ: «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ» وقد قال ﷺ: «افتقرت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وافتقرت النصارى على اثنين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة

وَلَا تَقْتُلُوا أَنْذَكُم مِّنْ إِمَانِكُمْ تَحْنُ نَرْفُكُمْ وَإِيَاهُمْ وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا

أقصىٌ عَلَيْكُمْ (مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ) حَقًّا، لا تخرصا ولا ظناً، بل وحيًا منه وأمراً من عنده (أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا) وكان في الكلام محفوفاً دل عليه السياق تقديره: وصاكم ألا تشركوا به شيئاً، ولهذا قال في آخر الآية (ذَلِكَ وَصَنْكُمْ بِهِ) اهـ.

قلت: فيكون المعنى: حرم عليكم ما وصاكم بتراكه من الإشراك به، وفي المعني لابن هشام في قوله تعالى: (أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا) سبعة أقوال، أحسنها: هذا الذي ذكره ابن كثير، ويليه: بين لكم ذلك لثلا تشركوا، فحذفت الجملة من أحدهما، - وهي «وصاكم» - وحرف الجر وما قبله من الأخرى. ولهذا إذا سئلوا عما يقول لهم رسول الله ﷺ قالوا: يقول «اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً». واتركوا ما يقول آباءكم» كما قال أبو سفيان لهرقل<sup>(١)</sup> وهذا هو الذي فهمه أبو سفيان وغيره من قول رسول الله ﷺ لهم: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا».

وقوله تعالى: (وَيَا أَيُّلِ الَّذِينَ إِحْسَانًا) قال القرطبي: الإحسان إلى الوالدين برهما وحفظهما وصيانتهما وامتثال أمرهما، وإذالة الرق عنهما، وترك السلطة عليهم وإنساناً نصب على المصدرية، وناصبه فعل من لفظه تقديره: وأحسنوا بالوالدين إحساناً.

وقوله: (وَلَا تَقْتُلُوا أَنْذَكُم مِّنْ إِيمَانِكُمْ تَحْنُ نَرْفُكُمْ وَإِيَاهُمْ) الإملاق: الفقر، أي لا تندوا بناتكم خشية العيلة والفقير، فإني رازقكم وإيابهم، وكان منهم من يفعل ذلك بالإلانت وبالذكور خشية الفقر، ذكره القرطبي. وفي الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه (قلت: يا رسول الله، أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل الله ندّاً وهو حلقك». قلت: ثم أي؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك. قلت: ثم أي؟ قال: أن تزاني بحليلة جارك. ثم تلا رسول الله ﷺ: (وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَّا هُمْ أَخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِيقَ وَلَا يَرْتَبُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَّا مَا ۝ يُضْعَفُ لَهُ الْعِذَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاجِنًا ۝ إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّغَاتِهِمْ حَسَنَاتِهِمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا) [الفرقان: ٦٨-٧٠].

وقوله: (وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ) قال ابن عطية: نهي عام عن

على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة. قالوا؛ ومن هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي» وهذا الحديث قد صح من طرق كما ذكره العmad ابن كثير وغيره من الحفاظ وهو في السنن وغيرها. ورواه محمد بن نصر في كتاب الاعتصام، وقد وقع ما أخبر به النبي ﷺ بعد القرون الثلاثة.

فلهذا عم الجهل بالتوحيد الذي هو أصل دين الإسلام؛ فإن أصله لا يعبد إلا الله وألا يعبد إلا بما شرع، وقد ترك هذا وصارت عبادة الأوثان مشوبة بالشرك والبدع، ولكن الله تعالى وله الحمد لم يخل الأرض من قائم له بحججه، وداع إليه على بصيرة، لكيلا تبطل حجج الله وبنياته التي أنزلها على أنبيائه ورسله؛ فله الحمد والشكر على ذلك.

(١) رواه البخاري في بدء الوفي، في حديث أبي سفيان الطويل.

**بَطْنٌ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفَسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۝ وَلَا تَقْرِبُوا مَالَ الْيَتَامَاءِ إِلَّا بِالْيَتَامَىٰ هَيَ أَحْسَنُ حَقَّ يَبْلُغُ أَشَدَّهُ ۝ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا تُكْلِفُ نَفْسًا إِلَّا**

جميع أنواع الفواحش، وهي المعاشي. (ظهر) و(بطن) حالتان تستوفيان أقسام ما جعلتا له من الأشياء. انتهى.

وقوله: («وَلَا تَقْتُلُوا النَّفَسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ») في الصحيحين: عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الرانى، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة».

وقوله: («ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ») قال ابن عطية: (ذلكم) إشارة إلى هذه المحرمات، والوصية: الأمر المؤكد المقرر. قوله (العلمكم تعقلون) (العل) للتعليق أي: إن الله تعالى وصانا بهذه الوصايا لتعلقها عنه ونعمل بها، وفي تفسير الطبرى الحنفى: ذكر أو لا (تعقلون) ثم (تذكرون) ثم (تقون)؛ لأنهم إذا عقلوا تذكروا فإذا تذكروا خافوا واتقوا.

وقوله: («وَلَا تَقْرِبُوا مَالَ الْيَتَامَاءِ إِلَّا بِالْيَتَامَىٰ هَيَ أَحْسَنُ حَقَّ يَبْلُغُ أَشَدَّهُ») قال ابن عطية: هذا نهي عام عن القرب الذي يعمُّ وجوه التصرف، وفيه سد الذريعة، ثم استثنى ما يحسن: وهو السعي في نماءه، قال مجاهد: التي هي أحسن، التجارة فيه، قوله: (حتى يبلغ أشدده) قال مالك وغيره: هو الرشد وزوال السفة مع البلوغ، روى نحو هذا عن زيد بن أسلم والشعبي وربيعة وغيرهم.

وقوله: («وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ») قال ابن كثير: يأمر تعالى بإقامة العدل في الأخذ والإعطاء («لَا تُكْلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا») أي: من اجتهاد بأداء الحق وأخذه، فإن أخطأ بعد استفراغ الوسع وبذل جهده فلا حرج عليه.

وقوله: («وَإِذَا فَتَشَرْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ») هذا أمر بالعدل في القول والفعل، على القريب والبعيد. قال الحنفى: العدل في القول في حق الولي والعدو، لا يتغير في الرضا والغضب. بل يكون على الحق وإن كان ذا قربى فلا يميل إلى الحبيب والقريب: («وَلَا يَجْمِنَّكُمْ شَتَّانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدَلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ») [المائدة: ٨].

وقوله: («وَمَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا») قال ابن جرير: وبوصية الله تعالى التي وصاكم بها أوفوا. وإيفاء ذلك: بأن يطعوه بما أمرهم به ونهاهم عنه، وأن يعملوا بكتابه وسنة رسوله ﷺ وذلك هو الوفاء بعهد الله، وكذا قال غيره. قوله («ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْلَكُمْ تَذَكَّرُونَ») تعطون وتنتهون عمما كتم فيه.

وقوله: («وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنِعِمُوا السُّبْلَ فَنَفَرَّ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ») قال القرطبي: هذه آية عظيمة عطفها على ما تقدم، فإنه نهى وأمر وحذر عن اتباع غير سبيله على

وَسَعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَكُنْتُمْ كَانَ ذَا فَرِيقًا وَيَعْهِدُ اللَّهُ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَنَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ٥  
وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْتَعِوا أَشْبِلَ فَنَفَرَ يَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَنَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ  
تَنَقْعُونَ ﴿١٥٣﴾ [الأنعام: ١٥٣-١٥٤].

ما بيته الأحاديث الصحيحة وأقاويل السلف. (أن) في موضع نصب. أي أتلوا أن هذا صراطي، عن الفراء والكسائي. ويجوز أن يكون خضأاً، أي وصاكم به وبأن هذا صراطي. قال: والصراط: الطريق الذي هو دين الإسلام. (مستقيماً) نصب على الحال ومعناه مستويأً قيئماً لا اعوجاج فيه. فأمر باتباع طريقه الذي طرقه - على لسان محمد ﷺ - وشرعه ونهيته الحسنة. وتشعبت منه طرق، فمن سلك الجادة نجا، ومن خرج إلى تلك الطرق أفضت به إلى النار. قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَنْتَعِوا أَشْبِلَ فَنَفَرَ يَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ﴾ أي تميل. انتهى.  
وروى الإمام أحمد والنسائي والدارمي وابن أبي حاتم والحاكم - وصححه - عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «خط رسول الله ﷺ خططاً بيده، ثم قال: هذا سهل مستقيماً؛ ثم خط خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شماله ثم قال: وهذه سهل ليس منها سهل إلا وعليه شيطان يدعو إليه، ثم قرأ ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْتَعِوا أَشْبِلَ﴾ - الآية»  
وعن مجاهد: ﴿وَلَا تَنْتَعِوا أَشْبِلَ﴾ قال: البدع والشهوات.

قال ابن القيم رحمه الله: ولذكر في الصراط المستقيم قوله وجيزاً، فإن الناس قد توعدت عباراتهم عنه بحسب صفاته ومتعلقاته، وحقيقة شيء واحد، وهو طريق الله الذي نصبه لعباده موصلاً لهم إليه؛ ولا طريق إليه سواه، بل الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا طريقه الذي نصبه على ألسن رسle، وجعله موصلاً لعباده إليه وهو إفراد بالعبادة، وإفراد رسle بالطاعة؛ فلا يشرك به أحداً في عبادته ولا يشرك برسوله ﷺ أحداً في طاعته. فيجرد التوحيد، ويجرد متابعة الرسول ﷺ، وهذا كله مضمون شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله فأي شيء فسر به الصراط المستقيم فهو داخل في هذين الأصلين. ونكتة ذلك: أن تحبه بقلبك وترضيه بجدهك كله، فلا يكون في قلبك موضع إلا معهراً بحبه، ولا يكون لك إرادة إلا متعلقة بمرضااته. فال الأول يحصل بتحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، والثاني: يحصل بتحقيق شهادة أن محمداً رسول الله، وهذا هو الهدى ودين الحق، وهو معرفة الحق والعمل به؛ وهو معرفة ما بعث به رسوله والقيام به، وقل ما شئت من العبارات التي هذا آخيتها<sup>(١)</sup> وقطب رحاتها. قال: وقال سهل بن عبد الله: عليكم بالأثر والسنّة، فإني أحاف، أنه سيأتي عن قليل زمان إذا ذكر إنسان النبي ﷺ والاقتداء به في جميع أحواله ذمه ونفروعاً عنه وتبرؤوا

(١) الآخية - بالمد والتشديد - حبيل، أو عويد يعرض في الحاطط ويدفن طرافه فيه ويصير طرفه كالعروة تشد فيها الدابة، وجمعها: الأواخي.

قال ابن مسعود: «مَنْ أَرَادَ أَنْ يُنْظَرَ إِلَى وَصِيَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ الَّتِي عَلَيْهَا خَاتَمُهُ فَلْيَئْرُأْ قَوْلَهُ تَعَالَى: «قُلْ تَكَالُوا أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا شَرِكًا بِهِ شَيْئًا» إلى قوله «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا» الآية».

منه وأذلوه وأهانوه. اهـ.

قوله: (قال ابن مسعود: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه فليقرأ: «قُلْ تَكَالُوا أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» إلى قوله: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّمُوهُ») الآية.

قوله: (ابن مسعود) هو عبدالله بن مسعود بن غافل - بمعرفة وفاء - ابن حبيب الهذلي، أبو عبد الرحمن، صحابي جليل من السابقين الأولين؛ وأهل بدر، وأحد، والخدنق، وبيعة الرضوان، ومن كبار علماء الصحابة، أمره عمر على الكوفة، ومات سنة اثنتين وثلاثين رضي الله عنه.

وهذا الأثر، رواه الترمذى وحسنه، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبرانى بنحوه. وقال بعضهم: معناه من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كتبت وختمت عليها فلم تغير ولم تبدل فليقرأ: (قل تعالوا - إلى آخر الآيات) شبهها بالكتاب الذي كتب، ثم ختم فلم يزد فيه ولم يتقصى. فإن النبي ﷺ لم يوص إلا بكتاب الله، كما قال - فيما رواه مسلم -: «إِنِّي تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله» وقد روى عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله ﷺ: «أَيُّكُمْ يَبْيَعِنِي عَلَى هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ الْثَلَاثَ؟ ثُمَّ تَلَاقَ قَوْلُهُ: «قُلْ تَكَالُوا أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» حتى فرغ من الثلاث الآيات. ثم قال: من وفى بهن فاجره على الله، ومن انقص منهن شيئاً فأدركه الله به في الدنيا كانت عقوبته، ومن أخره إلى الآخرة كان أمره إلى الله إن شاء أخذه وإن شاء عفا عنه» رواه ابن أبي حاتم والحاكم - وصححه - ومحمد بن نصر في الاعتصام.

قلت: ولأن النبي ﷺ لم يوص أمه إلا بما وصاهم الله تعالى به على لسانه. وفي كتابه الذي أنزله «تَبَيَّنَ لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَىٰ وَرَحْمَةٌ وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ» [الحل: ٨٩]. وهذه الآيات وصية الله تعالى ووصية رسوله ﷺ.

قوله: (وعن معاذ بن جبل قال «كنت رديف النبي ﷺ على حمار؛ فقال لي: يا معاذ، أتدرى ما حق الله على العباد؟ وما حق العباد على الله؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً - قلت: يا رسول الله، أفلأ أبشر الناس؟ قال: لا تبشرهم فيتكلوا») أخرجاه في الصحيحين.

هذا الحديث في الصحيحين من طرق. وفي بعض روایاته نحو مما ذكره المصنف.

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: كُنْتُ رَدِيفَ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى حِمَارٍ فَقَالَ لِي: «يَا مُعاذْ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ، وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ؟ قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ

(معاذ بن جبل) رضي الله عنه هو: ابن عمرو بن أواس الأنباري الخزرجي أبو عبد الرحمن؛ صحابي مشهور من أعيان الصحابة، شهد بدرًا وما بعدها، وكان إليه المتنبه في العلم والأحكام والقرآن رضي الله عنه. وقال النبي ﷺ: «معاذ يحضر يوم القيمة أمام العلماء برثوة»<sup>(١)</sup> أي بخطوة، قال في القاموس والرثوة الخطوة وشرف من الأرض، وسُويعة من الزمان، والدعوة، والفطرة، ورمية بسهم أو نحو ميل أو مدى البصر، والراتي العالم الرباني. انتهى.

وقال في النهاية: إنه يتقدم العلماء برثوة أي: برمية سهم، وقيل: بميل: وقيل مَدَّ البصر. وهذه الثلاثة أشبه بمعنى الحديث، مات معاذ سنة ثمانية عشرة بالشام في طاعون عمواس، وقد استخلفه النبي ﷺ على أهل مكة يوم الفتح يعلمهم دينهم. قوله: (كُنْتُ رَدِيفَ النَّبِيِّ ﷺ) فيه: جواز الإرداد على الدابة، وفضيلة معاذ رضي الله عنه.

قوله: (على حمار) في رواية اسمه: عُفِير، قلت: أهداه إليه المقوقس صاحب مصر. وفيه: تواضعه ﷺ لركوب الحمار والإرداد عليه، خلافاً لما عليه أهل الكبر. قوله: (أتدرى ما حق الله على العباد؟) أخرج السؤال بصيغة الاستفهام، ليكون أوقع في النفس، وأبلغ في فهم المتعلم. و«حق الله على العباد» هو ما يستحقه عليهم. و«حق العباد على الله» معناه أنه قد وعدهم ذلك جزاء لهم على توحيده: ﴿وَعَدَ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ﴾ [الروم: ٦].

قال شيخ الإسلام: كان المطيع يستحق الجزاء، هو استحقاق إنعام وفضل، ليس هو استحقاق مقابلة، كما يستحق المخلوق على المخلوق، فمن الناس من يقول: لا معنى للاستحقاق، إلا أنه أخبر بذلك ووعده صدق، ولكن أكثر الناس يثبتون استحقاقاً زائداً على هذا، كما دل عليه الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الروم: ٤٧]. ولكن أهل السنة يقولون: هو الذي كتب على نفسه الرحمة وأوجب على نفسه الحق، لم يوجبه عليه مخلوق. والمتعللة يدعون أنه واجب عليه بالقياس على المخلوق وأن العباد هم الذين أطاعوه بدون أن يجعلهم مطعiven له، وأنهم يستحقون الجزاء بدون أن يكون هو الموجب، وغلطوا في ذلك؛ وهذا الباب غلطت فيه الجبرية والقدرة أتباع جهم، والقدرة

(١) قال الحافظ ابن حجر في الإصابة: أخرجه محمد بن عثمان بن أبي شيبة في تاريخه من مرسى أبي عون الثقفي وأورده ابن عساكر في تاريخ دمشق من طرق عن محمد بن الخطاب.

أَعْلَمَ . قَالَ : حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَحْقُ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ أَنْ لَا يُعَذَّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ، قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَلَا أُبَشِّرُ النَّاسَ ؟ قَالَ : لَا تُبَشِّرُهُمْ ،

النافية .

قوله : (قلت الله ورسوله أعلم) فيه حسن الأدب من المتعلم ، وأنه ينبغي لمن سئلَ عما لا يعلم أن يقول ذلك ، بخلاف أكثر المتكلفين .

قوله : (أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً) أي يوحدوه بالعبادة . ولقد أحسن العلامة ابن القيم رحمه الله حيث عرّف العبادة بتعريف جامع فقال :

وعبادة الرحمن: غاية حبه مع ذلّ عابده، هما قطبان  
ومداره بالأمر - أمر رسوله - لا بالهوى والنفس والشيطان<sup>(١)</sup>

قوله : (ولا يشركوا به شيئاً) أي يوحدوه بالعبادة ، فلا بد من التجرد من الشرك في العبادة ، ومن لم يتجرد من الشرك لم يكن آتياً بعبادة الله وحده ، بل هو مشرك قد جعل الله ندًا . وهذا معنى قول المصنف رحمه الله :

(وفيه أن العبادة هي التوحيد ، لأن الخصومة فيه ، وفي بعض الآثار الإلهية «إنى والجن والإنس في نبا عظيم ، أخلق ويعبد غيري ، وأرزق ويسكر سوالي ، خيري إلى العباد نازل ، وشرهم إلى صاعد ، أتحبب إليهم بالنعم ، ويتبعضون إلى بالمعاصي») .

قوله : (وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً) قال الحافظ : اقتصر على نفي الإشراك لأنه يستدعي التوحيد بالاقتضاء ، ويستدعي إثبات الرسالة باللزوم ، إذ من كذب رسول الله ﷺ فقد كذب الله ، ومن كذب الله فهو مشرك وهو مثل قول القائل : ومن توضأ صحت صلاته ، أي مع سائر الشروط . اهـ .

قوله : (لا تبشرهم فيتكلوا) أي يعتمدوا على ذلك فيتربكون التنافس في الأعمال . وفي رواية «فأخبر بها معاذ عند موته تائماً» أي تحرجاً من الإثم . قال الوزير أبو المظفر : لم يكن يكتمها

(١) في قرة العيون :

حق الإله عبادة بالأمر لا  
من غير إشراك به شيئاً هما  
سببا النجاة فحبذا السبابان  
إلا الذي قامت به الأصلان  
والناس بعد فمشرك بإلهه

وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً . ليس على الله حق واجب بالعقل كما تزعم المعتزلة . لكن هو سبحانه أحق ذلك على نفسه تقضلاً وإحساناً على المؤمنين المخلصين الذين لم يلتفتوا في إرادتهم ومهماتهم ورغباتهم ورهباتهم إلى أحد سواه ، ولم يتقرّبوا بما يقولونه ويعملونه من الطاعات إلا إليه وحده والله أعلم .

فَيَتَكَلُّوا». أخرجاه في الصحيحين.

### فيه مسائل :

الأولى:

الحكمة في خلق الجن والإنس.

الثانية:

أن العبادة هي التوحيد لأن الخصومة<sup>(١)</sup> فيه.

الثالثة:

أن من لم يأت به لم يعبد الله. ففيه معنى قوله: ﴿وَلَا أَنْتُ عَبِيدُونَ مَا آَعْبُدُ﴾.

الرابعة:

الحكمة في إرسال الرسل.

إلا عن جاهل يحمله جهله على سوء الأدب بترك الخدمة في الطاعة؛ فأما الأكياس الذين إذا سمعوا بمثل هذا زادوا في الطاعة؛ ورأوا أن زيادة النعم تستدعي زيادة الطاعة، فلا وجه لكتمانها عنهم.

وفي الباب من الفوائد غير ما تقدم؛ الحث على إخلاص العبادة لله، وأنها لا تنفع مع الشرك، بل لا تسمى عبادة. والتنبيه على عظمة حق الوالدين، وتحريم عقوبتهما، والتنبيه على عظمة الآيات المحكمات في سورة الأنعام، وجواز كتمان العلم للمصلحة.

قوله: (آخرجاه) أي البخاري ومسلم. و«البخاري» رحمه الله هو الإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن بريذبه الجعفي مولاهم؛ الحافظ الكبير صاحب الصحيح والتاريخ والأدب المفرد وغير ذلك من مصنفاته. روى عن الإمام أحمد بن حنبل والحميدي وابن المديني وطبقتهم. وروى عنه مسلم والنسائي والترمذى والفربرى راوي الصحيح. ولد سنة أربع وتسعين ومائة، ومات سنة ست وخمسين ومائتين.

و«مسلم» رحمه الله هو ابن حجاج بن مسلم أبو الحسين القشيري النيسابوري صاحب الصحيح والعلل والوجدان وغير ذلك. روى عن أحمد بن حنبل ويحيى بن معين وأبي خيثمة وابن أبي شيبة وطبقتهم. وروى عن البخاري. وروى عنه الترمذى وإبراهيم بن محمد بن سفيان راوي الصحيح وغيرها. ولد سنة أربع ومائتين. ومات سنة إحدى وستين ومائتين بنيسابور رحمهما الله.

\* \* \*

(١) يعني أن الخصومة إنما وقعت بين النبي ﷺ وبين المشركين في تحقيق «لا إله إلا الله» المكونة من جملتين إحداهما: نفي والثانية إثبات. فالالأولى: تبني كل الآلهة التي يدعها الناس والثانية: ثبت الإلهية لله وحده. يعني ينبغي أن يكفر بكل عبود لخلص العبادة لله.

الخامسة: أن الرسالة عمت كل أمة.

السادسة: أن دين الأنبياء واحد.

السابعة: المسألة الكبيرة أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت، ففيه معنى قوله: ﴿فَمَن يَكْفُرُ بِالظَّلْعَوْتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ بِالْمَرْوَةِ الْوُثْقَى﴾.

الثامنة: أن الطاغوت عامٌ في كل ما عبد من دون الله.

التاسعة: عظم شأن الثلاث الآيات المحكمات في سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل<sup>(١)</sup>. أولها: النهي عن الشرك.

العاشرة: الآيات المحكمات في سورة الإسراء وفيها ثمانية عشرة مسألة بدأها الله بقوله: ﴿لَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَنَقْعَدُ مَذْمُومًا مَذْهُولًا﴾ وختتمها بقوله: ﴿وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَذْهُورًا﴾ ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله: ﴿ذَلِكَ مِنَ أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ﴾.

الحادية عشرة: آية سورة النساء التي تسمى آية الحقوق العشرة، بدأها الله تعالى بقوله: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾.

الثانية عشرة: التنبية على وصية رسول الله ﷺ عند موته.

الثالثة عشرة: معرفة حق الله علينا.

الرابعة عشرة: معرفة حق العباد عليه إذا أدوا حقه.

الخامسة عشرة: أن هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة.

ال السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة<sup>(٢)</sup>.

السابعة عشرة: استحباب بشارة المسلم بما يسره.

الثامنة عشرة: الخوف من الاتكال على سعة رحمة الله.

التاسعة عشرة: قول المسؤول عما لا يعلم: «الله ورسوله أعلم».

العشرون: جواز تخصيص بعض الناس بالعلم<sup>(٣)</sup> دون بعضٍ.

(١) التي هي الوصايا العشر. وأولها وأهمها: (أن لا تشرك بالله شيئاً).

(٢) لا يعرفها أكثر الصحابة لأن النبي أمر معاذًا أن يكتبهما عن الناس مخافة أن يتكلوا على سعة رحمة الله ويترکوا العمل فلم يخبر بها إلا عند موته تائماً. فلذلك لم يعرفها أكثر الصحابة في حياة معاذ.

(٣) يعني العلم الزائد على القدر المحتاج إليه في إقامة الدين، وإنما يجز بدليل وعيد الله الشديد على كتمان العلم في قوله: =

الحادية والعشرون: تواضعه كذلك لركوب الحمار، مع الإرداد عليه.

الثانية والعشرون: جواز الإرداد على الدابة.

الثالثة والعشرون: فضيله معاذ بن جبل.

= إِنَّ الَّذِينَ يَكْحُدُونَ مَا بَرَأَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْمُهَدِّدُ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَنَا لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْهَمُنَا اللَّهُ وَيَلْهَمُهُمُ الْأَعْوَنَ ۝ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا ﴿١٥٩﴾ [البقرة: ١٥٩] ، وقوله : «وَإِذَا آتَدَ اللَّهُ مِنْتَهَى الَّذِينَ أُولَئِكُمُ الْكِتَابَ لَتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ وَلَا تُكَحُّمُونَ» ﴿٦٠﴾ [آل عمران: ٦٠] ، وقول النبي ﷺ : «لِيَلْعَنَ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبِ» .

## ١ - باب فضل التوحيد<sup>(١)</sup> وما يكفر من الذنوب

وقول الله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطْلٌ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ [الأنعام: ٨٢].

قوله: (باب بيان فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب) «باب» خبر مبتدأ محدوف تقديره هذا (قتل) ويجوز أن يكون مبتدأ خبره محدوف تقديره هذا. و«ما» يجوز أن تكون موصولة والعائد محدوف، أي وبيان الذي يكفره من الذنوب، ويجوز أن تكون مصدرية، أي وتکفیره الذنوب، وهذا الثاني أظهر.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطْلٌ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ [الأنعام: ٨٢] قال ابن جرير: حديثي المثنى - وساق بسنده - عن الربيع بن أنس قال: «إِلَيْمَانُ: الإخلاص لله وحده»).

وقال ابن كثير في الآية: أي هؤلاء الذين أخلصوا العبادة لله وحده، ولم يشركوا به شيئاً: هم الآمنون يوم القيمة، المهتدون في الدنيا والآخرة. وقال زيد بن أسلم وابن إسحاق: هذا من الله على فصل القضاء بين إبراهيم وقومه.

وعن ابن مسعود: لما نزلت هذه الآية قالوا: فأينا لم يظلم نفسه؟ فقال رسول الله ﷺ: «ليس بذلك، ألم تسمعوا إلى قول لقمان: ﴿إِنَّ الشَّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾» وساقه البخاري بسنده فقال: حدثنا عمر بن حفص بن غياث حدثنا أبي حدثنا الأعمش حدثني إبراهيم عن علقة عن عبدالله رضي الله عنه قال: «لَمَا نَزَلتْ ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطْلٌ﴾ قلنا: يا رسول الله، أيها لا يظلم نفسه؟ قال: «ليست كما تقولون؛ لم يلبسو إيمانهم بظلم، بشركه. أولم تسمعوا إلى قول لقمان لابنه: ﴿يَبْيَنَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾».

ولأحمد بنحوه عن عبدالله قال لما نزلت: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطْلٌ﴾ شق ذلك على أصحاب رسول الله ﷺ فقالوا: يا رسول الله فأيها لا يظلم نفسه؟ قال: «إنه ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: ﴿يَبْيَنَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ إنما هو الشرك». وعن عمر: أنه فسره بالذنب. فيكون المعنى: الأمن من كل عذاب. وقال الحسن، والكلبي: «أولئك لهم الأمن، في الآخرة، وهم مهتدون في الدنيا».

(١) في قرة العيون: والمراد بالتوحيد توحيد العبادة، وهو إفراد الله تعالى بأنواع العبادة الظاهرة كالدعاء والذبح والتذر وغير ذلك. كما قال تعالى: ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُعْلِمِينَ لَهُ الَّذِينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكُفَّارُ﴾ [غافر: ١٤]، وقال تعالى: ﴿فَكَذَّبُوهُ مُعْلِمِينَ لَهُ الَّذِينَ﴾ [غافر: ٦٥].

(٢) في قصة إبراهيم عليه السلام من أحاديث الأنبياء.

قال شيخ الإسلام: والذي شق عليهم، أنهم ظنوا أن الظلم المشروط عدمه هو: ظلم العبد نفسه، وأنه لا أمن ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه، فحين لهم النبي ﷺ ما دلّهم على أن الشرك ظلم في كتاب الله، فلا يحصل الأمان والاهتداء إلا لمن لم يلبس إيمانه بهذا الظلم، فإن من لم يلبس إيمانه بهذا الظلم كان من أهل الأمان والاهتداء، كما كان من أهل الاصطفاء في قوله تعالى: **﴿ثُمَّ أَرْزَقْنَا الْكَتَبَ الَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادَنَا فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْنَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَايِقٌ بِالْخَيْرِ إِذَا ذَلَّكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ﴾** [فاطر: ٢٢]، وهذا لا ينفي أن يؤخذ أحدهم بظلمه لنفسه بذنب إذا لم يتبرأ كما قال تعالى: **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مُثْكَارَ دَرَءَ حَيْرَةً يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْكَارَ ذَرَقَ شَرًا يَرَهُ﴾** [الزلزلة: ٧، ٨] وقد سأله أبو بكر الصديق رضي الله عنه النبي ﷺ فقال: «يارسول الله، أئنا لم يعمل سوءاً؟» فقال: «يا أبو بكر ألسنت تنصب؟ ألسنت تحزن؟ أليس يصيبك الألواء؟ فذلك ما تجزون به» فحين: أن المؤمن الذي إذا مات دخل الجنة، قد يُجزى بسيئاته في الدنيا بالمصاديب، فمن سلم من أجناس الظلم الثلاثة: الشرك، وظلم العباد، وظلمه لنفسه بما دون الشرك، كان له الأمان التام والاهتداء التام. ومن لم يسلم من ظلمه لنفسه كان له الأمان والاهتداء المطلق. بمعنى: أنه لا بد أن يدخل الجنة كما وعد بذلك في الآية الأخرى: وقد هدأ الله إلى الصراط المستقيم، الذي تكون عاقبته فيه إلى الجنة ويحصل له من نقص الأمان والاهتداء، بحسب ما نقص من إيمانه بظلمه لنفسه، وليس مراد النبي ﷺ بقوله: «إنما هو الشرك» أن من لم يشرك الشرك الأكبر، يكون له الأمان التام والاهتداء التام. فإن أحاديثه الكثيرة، مع نصوص القرآن: تبين أن أهل الكبائر مُعَرَّضون للخوف؛ لم يحصل لهم الأمان التام والاهتداء التام اللذان يكونون بهما مهتمدين إلى الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم، من غير عذاب يحصل لهم. بل معهم أصل الاهتداء إلى هذا الصراط؛ ومعهم أصل نعمة الله عليهم ولا بد لهم من دخول الجنة. وقوله: «إنما هو الشرك» إن أراد الأكبر: فمقصوده أن من لم يكن من أهله فهو آمن مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة، وإن كان مراده جنس الشرك يقال: ظلم العبد نفسه، كبخله - لحب المال - بعض الواجب هو شرك أصغر، وحبه ما يبغضه الله تعالى حتى يُقدم هواه على محبة الله شرك أصغر وهو ذلك. فهذا فاته من الأمان والاهتداء بحسبه. ولهذا كان السلف يدخلون الذنوب في هذا الشرك بهذا الاعتبار انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>.

وقال ابن القاسم رحمة الله: قوله: **﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُو إِيمَانَهُمْ بِطْلٌ إِنَّكُمْ لَمُّمَتَّهِدُونَ﴾** قال الصحابة: «وأئنا يارسول الله لم يلبس إيمانه بظلم؟» قال: «ذلك الشرك. ألم

(١) من كتاب الإيمان لشيخ الإسلام ابن تيمية رضي الله عنه.

عن عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ شَهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ. وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ .....»

سمعوا قول العبد الصالح: **﴿إِنَّ الشَّرِيكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾** لما أُسْكِلَ عليهم المراد بالظلم، فظنوا أن ظلم النفس داخل فيه.

وأن من ظلم نفسه - أي ظلم كان - لم يكن آمناً ولا مهتماً، أجباهم صلوات الله وسلامه عليه: بأن الظلم الرافع للأمن والهدى على الإطلاق هو الشرك. وهذا والله، هو الجواب الذي يشفى العليل ويروي الغليل. فإن الظلم المطلق التام: هو الشرك، الذي هو وضع العبادة في غير موضعها. والأمن والهدى المطلق: مما الأمان في الدنيا والآخرة، والهدى إلى الصراط المستقيم. فالظلم المطلق التام رافع للأمن والاهتداء المطلق التام. ولا يمنع أن يكون [مطلق] الظلم مانعاً من مطلق الأمان ومطلق الهدى. فتأمله. فالمطلق للمطلق، والمحضة للمحضة. اهـ ملخصاً<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله؛ وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمه ألقاها إلى مريم ورُوحُ منه. والجنة حق والنار حق؛ أدخله الله الجنة على ما كان من العمل». (أخرجاه).

عبادة بن الصامت: ابن قيس الأنصاري الخزرجي؛ أبو الوليد؛ أحد النقائب بدري مشهور مات بالرملة سنة أربع وثلاثين، وله اثنتان وسبعون سنة؛ وقيل: عاش إلى خلافة معاوية رضي الله عنه.

قوله: (من شهد أن لا إله إلا الله) أي: من تكلم بها عارفاً لمعناها، عاملاً بمقتضها، باطناً ظاهراً، فلا بد في الشهادتين من العلم واليقين والعمل بمدلولها؛ كما قال الله تعالى: **﴿فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾** [محمد: ١٩] قوله: **﴿إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾** [الزخرف: ٨٦] أما النطق بها من غير معرف لمعناها ولا يقين ولا عمل بما تقضيه: من البراءة من الشرك،

(١) قال في فرة العيون: قال تعالى: **«لَمْ يُؤْكِنَا الْكِتَابُ الَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فِيهِمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُّقْصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْحِكْمَةِ يُذَلِّكُ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ»** [فاطر: ٣٢] فالظالم لنفسه هو الذي خلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً؛ فهو تحت مشيئة الله: إن شاء غفر له، وإن شاء أخذه بذنبه، ونجاه بتوحيده من الخلود في النار. وأما المقصد فهو الذي عمل بما أوجب الله عليه وترك ما حرم عليه فقط، وهذه حال الأبرار. وأما السابق فهو الذي حصل له كمال الإيمان باستغراه وسعيه في طاعة الله علماً وعملاً. فهذا إن لهم الأمان التام والاهتداء التام في الدنيا والآخرة فالكل للكل، والمحضة للمحضة، لأن كمال الإيمان يمنع صاحبه من المعاصي وعقوباتها، فلم يلق ربه بذنب يعاقب به كما قال تعالى: **«مَا يَعْلَمُ اللَّهُ بِعَدَّ إِيمَانِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَإِمَانُهُمْ»** [النساء: ١٤٧] وهذا الذي ذكرته في معنى هذه الآية هو [معنى] ما قررهشيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله تعالى وابن القمي رحمة الله في معناها، وهو الذي دل عليه القرآن، وهو قول أهل السنة والجماعة خلافاً لأهل البدع من الخارج والمعتزلة ونحوهم.

وإخلاص القول والعمل - قول القلب واللسان؛ وعمل القلب والجوارح - فغير نافع  
بإجماع<sup>(١)</sup>.

قال القرطبي في المفهوم على صحيح مسلم: باب لا يكفي مجرد التلفظ بالشهادتين؛ بل لا بد من استيقان القلب - هذه الترجمة تنبئه على فساد مذهب غلاة المرجحة؛ القائلين بأن التلفظ بالشهادتين كاف في الإيمان - وأحاديث هذا الباب تدل على فساده. بل هو مذهب معلوم الفساد من الشريعة لمن وقف عليها، ولأنه يلزم منه توسيع النفاق؛ والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح. وهو باطل قطعاً. اهـ.

وفي هذا الحديث ما يدل على هذا، وهو قوله: «من شهد» فإن الشهادة لا تصح إلا إذا كانت عن علم ويقين وإخلاص وصدق.

قال النووي: هذا حديث عظيم جليل الموقع؛ وهو أجمع - أو من أجمع - الأحاديث المشتملة على العقائد. فإنه عَلَيْهِ السَّلَامُ جمع فيه ما يُخرج من ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وتباعدها. فافقصر عَلَيْهِ السَّلَامُ في هذه الأحرف على ما ي بيان جميعهم أهـ.

ومعنى «لا إله إلا الله» لا معبد بحق إلا الله. وهو في غير موضع من القرآن، ويأتيك في قول البقاعي صريحاً. قوله: (وحده) تأكيد للإثبات (لا شريك له) تأكيد للنفي. قال

(١) قال في فرة العيون: وقد تضمنت هذه الكلمة العظيمة نفياً وإباتاً، فنفت الإلهية عن كل ما سوى الله بقولك «لا إله» وأثبتت الإلهية الله وحده بقولك «إلا الله» قال تعالى: «شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلِكُ كُلُّهُ وَأَنُّوْلَمُ الْيَمَ قَائِمًا بِإِقْسِطِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَظِيمُ الْعَظِيمُ» [آل عمران: ١٨] فكم ضل بسبب الجهل بمعناها من ضل وهم الأكثرون، فقبلوا حقيقة المعنى فأثبتوا الإلهية المبنية لمن نفيت عنه من المخلوقين أرباب القبور والمشاهد والطواحيت والأشجار والأحجار والجبن وغير ذلك، واتخذوا ذلك ديناً وشبهوا وزخرفوا، واتخذوا التوحيد بدعة وأنكروه على من دعاهم إليه؛ فلم يعرفوا منها ما عرف أهل الجاهلية من كفار قريش ونحوهم <sup>(\*)</sup> فإنهم عرّفوا معناها وأنكروا ما دلت عليه من الإخلاص كما قال تعالى: «إِنَّمَا كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ۝ وَيَقُولُونَ إِنَّا لَنَا كُلُّنَا إِلَهٌ مُنِيبٌ لِشَاعِرٍ مُجْتَمِعٍ» [الصافات: ٣٥-٣٦] والمشركون من أواخر هذه الأمة أنكروا أولئك على من دعاهم إلى ترك عبادة ما كانوا يعبدونه من دون الله من الموتى والقبور والمشاهد والطواحيت ونحوها. فأولئك عرّفوا هذا المعنى وأنكروه؛ وهؤلاء جهلوها هذا المعنى وأنكروه؛ فلهذا تجده يقول: لا إله إلا الله، وهو يدعوه مع الله غيره.

(\*) سبب ذلك أن عرب الجاهلية هم أهل لغة القرآن الفصحاء فلا يجهلون شيئاً من معنى التوحيد الذي قرره. وأما هؤلاء الذين فشا فيهماليوم شرك العبادة فليسوا من أهل ملكة هذه اللغة وإنما يدينون بالاصطلاحات التي تلقاها بعضهم من بعض من كلامية وعامية. وإذا كان مثل الفخر الرازي من أكبر أئمة تكلمهم وأصوليهم أحاطاً في فهم معنى الإله في تفسير قوله تعالى: ﴿فَقَالُوا يَنْهَا عَجَّلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ إِلَهٌ﴾ [الأعراف: ١٢٨] فما الظن بمن دونه من علمائهم. دع عامتهم ودهماءهم؟ هل يستغرب منهم الجهل بأن من دعا مينا أو صالحنا حيّا فيما لا يدعى فيه إلا الله، أو طاف بقبره ونذر له يكون عابداً له ومتخذاً له إلهآ؟!!

الحافظ. كما قال تعالى: «وَلَهُكُلُّ إِلَهٌ وَجْدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ» [البقرة: ١٦٣] وقال: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهٌ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» [الأنبياء: ٢٥] وقال: «وَإِنَّ عَادَ أَعَاهُمْ هُدًى فَالْيَقُومُ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٌ عَبْرُوهُ» [الأعراف: ٦٥] فأجابوه - رداً عليه - بقولهم: «أَيَّقْتَنَا لِتَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ إِبَّا اُوْنَا» [الأعراف: ٧٠] وقال تعالى: «ذَلِكَ يَأْكُلُ اللَّهُ هُوَ الْعَقْ وَأَكُلُّ مَا يَكْسِبُ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَكُلُّ اللَّهُ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ» [الحج: ٦٢].

فتضمن ذلك نفي الإلهية عمما سوى الله؛ وهي العبادة. وإثباتها لله وحده لا شريك له، والقرآن من أوله إلى آخره يبين هذا ويقرره ويرشد إليه.

فالعبادة بجميع أنواعها إنما تصدر عن تأله القلب بالحب والخضوع والتخلل رغباً ورهباً، وهذا كله لا يستحقه إلا الله تعالى، كما تقدم في أدلة هذا الباب وما قبله، فمن صرف من ذلك شيئاً لغير الله فقد جعله الله نذراً؛ فلا ينفعه مع ذلك قول ولا عمل.

### ذكر كلام العلماء، في معنى «لا إله إلا الله»

قد تقدم كلام ابن عباس؛ وقال الوزير أبو المظفر في الإفصاح: قوله: «شهادة أن لا إله إلا الله» يقتضي أن يكون الشاهد عالماً بأنه لا إله إلا الله، كما قال تعالى: «فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» قال: واسم (الله) بعد (إلا) من حيث إنه الواجب له الإلهية، فلا يستحقها غيره سبحانه. قال: وجملة الفائدة في ذلك: أن تعلم أن هذه الكلمة مشتملة على الكفر بالطاغوت والإيمان بالله؛ فإنك لما نفيت الإلهية وأثبتت الإيجاب لله سبحانه كنت من كفر بالطاغوت وأمن بالله.

وقال ابن القيم في البدائع<sup>(١)</sup> ردًا لقول من قال: إن المستثنى مخرج من المستثنى منه. قال ابن القيم: بل هو مخرج من المستثنى منه وحكمه، فلا يكون داخلاً في المستثنى؛ إذ لو كان كذلك لم يدخل الرجل في الإسلام بقوله: «لا إله إلا الله» لأنه لم يثبت الإلهية لله تعالى. وهذه أعظم كلمة تضمنت بالوضع نفي الإلهية عمما سوى الله وإثباتها له بوصف الاختصاص. فدلالتها على إثبات إلهيته أعظم من دلالة قولنا: (الله إله) ولا يسترب أحد في هذا البتة. انتهى بمعناه.

وقال أبو عبدالله القرطبي في تفسيره: (لا إله إلا الله): أي: لا معبد إلا هو. وقال الزمخشري: الإله من أسماء الأجناس. كالرجل والفرس؛ يقع على كل معبد

(١) بداع الفوائد للعلامة ابن القيم: ج ٣ ص ٥٦، وهو بحث قيم جداً في الاستثناء والمستثنى.

بحق أو باطل؛ ثم غالب على المعبود بحق.

وقال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع، فإن الإله هو المألوه، والمألوه هو الذي يستحق أن يعبد. وكونه يستحق أن يعبد هو بما اتصف به من الصفات التي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحب، المخصوص له غاية الخصوص، قال: فإن الإله هو المحبوب المعبود الذي تأله القلوب بحبها، وتتخضع له وتذلل له، وتخافه وترجوه. وتنبئ إليه في شدائدها، وتدعوه في مهماتها، وتتوكل عليه في مصالحها، وتلتجأ إليه وتطمئن بذكره، وتسكن إلى جهه، وليس ذلك إلا الله وحده، ولهذا كانت (لا إله إلا الله) أصدق الكلام، وكان أهلها أهل الله وحزبه، والمنكرون لها أعداء وأهل غضبه ونقمته، فإذا صحت صحة بها كل مسألة، وحال، وذوق. وإذا لم يُصححها العبد فالفساد لازم له في علومه وأعماله.

وقال ابن القيم: (الإله) هو الذي تأله القلوب محبة وإجلالاً وإنابة، وإكراماً وتعظيمًا وذلاًّ وخصوصاً وخوفاً ورجاءً وتوكلاً.

وقال ابن رجب: (الإله) هو الذي يُطاع فلا يعصى، هيبة له وإجلالاً، ومحبة وخوفاً ورجاءً، وتوكلاً عليه، وسؤالاً منه ودعاء له، ولا يصلح هذا كله إلا لله عز وجل، فمن أشرك مخلوقاً في شيء من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية كان ذلك قدحاً في إخلاصه في قول (لا إله إلا الله) وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك.

وقال البقاعي: لا إله إلا الله، أي: انتفاء عظيمًا أن يكون معبود بحق غير الملك الأعظم، فإن هذا العلم هو أعظم الذكرى المنجية من أهوال الساعة؛ وإنما يكون علمًا إذا كان نافعاً، وإنما يكون نافعاً إذا كان مع الإذعان والعمل بما تقتضيه، وإلا فهو جهلٌ صرفاً.

وقال الطبي: (الإله) فعال بمعنى مفعول، كالكتاب بمعنى المكتوب - من أله إلهة - أي عبد عبادة. قال الشارح: وهذا كثير في كلام العلماء وإجماعهم.

فدللت (لا إله إلا الله) على نفي الإلهية عن كل ما سوى الله تعالى كائناً ما كان، وإثبات الإلهية لله وحده دون كل ما سواه، وهذا هو التوحيد الذي دعت إليه الرسل ودل عليه القرآن من أوله إلى آخره، كما قال تعالى عن الجن: «قُلْ أَوْحَى إِلَيَّ أَنَّهُ أَسْتَعْنُ نَفْرَ مِنْ أَلِينَ فَقَالُوا إِنَّا سَعْنَا قُرْءَانًا عَبَّا يَهْدِي إِلَى الْرُّشْدِ فَأَقَامَنَا بِهِ، وَكَنْ شَرِيكَ رِبَّنَا أَحَدًا» [الجن: ١٢] فلا إله إلا الله لا تنفع إلا من عرف مدلولها نفيًا وإثباتًا، واعتقد ذلك وقبله وعمل به. وأما من قالها من غير علم واعتقاد وعمل، فقد تقدم في كلام العلماء أن هذا جهلٌ صرفاً، فهي حجة عليه بلا ريب.

فقوله في الحديث: «وَحْدَهْ لَا شَرِيكَ لَهْ» تأكيد وبيان لمضمون معناها. وقد أوضح الله ذلك وبينه في قصص الأنبياء والمرسلين في كتابه المبين، مما أجهل عباد القبور بحالهم! وما أعظم ما وقعوا فيه من الشرك المنافي لكلمة الإخلاص لا إله إلا الله! فإن مشركي العرب

وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .. . . . .

ونحوهم جحدوا لا إله إلا الله لفظاً ومعنى. وهؤلاء المشركون أقروا بها لفظاً وجحدوها معنى، فتجد أحدهم يقولها وهو يأله غير الله بأنواع العبادة، كالحب والتعظيم، والخوف والرجاء، والتوكيل والدعاء، وغير ذلك من أنواع العبادة. بل زاد شركهم على شرك العرب بمراتب، فإن أحدهم إذا وقع في شدة، أخلص الدعاء لغير الله تعالى، ويعتقدون أنه أسرع فرجاً لهم من الله، بخلاف حال المشركين الأولين، فإنهم كانوا يشرون إلى الرخاء، وأما في الشدائدين، فإنما يخلصون الله وحده؛ كما قال تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ قَلَّمَا بَخْنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾ [العنكبوت: ٦٥] الآية. فبهذا يتبيّن: أن مشركي أهل هذه الأزمان أجهل بالله وبتوحيده من مشركي العرب ومن قبلهم<sup>(١)</sup>.

وقوله: (وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ) أي: وشهد بذلك، وهو معطوف على ما قبله على نية تكرار العامل. ومعنى: «العبد» هنا المملوك العابد، أي: أنه مملوك الله تعالى؛ والعبودية الخاصة وصفه، كما قال تعالى: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَكْفِي عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦] فأعلى مراتب العبد العبودية الخاصة والرسالة؛ فالنبي ﷺ أكمل الخلق في هاتين الصفتين الشرفتين. وأما الربوبية والإلهية فهما حق الله تعالى، لا يُشْرِكُهُ في شيء منها ملوك مُقرّب ولا نبئ مرسل. قوله: «عبدة ورسوله» أتى بهاتين الصفتين وجمعهما دفعاً للإفراط والتفريط، فإن كثيراً من يدعى أنه من أمرته أفرط بالغلو قولًا وفعلاً، وفرط بترك متابعته، واعتمد على الآراء المخالفة لما جاء به، وتعسف في تأويل أخباره وأحكامه، بصرفها عن مدلولها والصادف عن الانقياد لها مع إطراحها فإن شهادة أن محمدًا رسول الله تقتضي الإيمان به وتصديقه فيما أخبر؛ وطاعته فيما أمر؛ والانتهاء بما عنه نهى ونجزر؛ وأن يعظّم أمره ونهيه، ولا يقدّم عليه قول أحد كائناً من كان<sup>(٢)</sup>. الواقع اليوم قبله - من ينسب إلى العلم من القضاة والمفتين - خلاف ذلك، والله المستعان. وروى الدارمي في مسنده عن عبدالله بن سلام رضي الله عنه أنه كان يقول:

(١) في فرة العيون قلت: وهؤلاء المتأخرن جهلو معنى الإله وقلبو حقيقة المعنى إلى معنى توحيد الربوبية وهو القدرة على الاختراع فأثبتوا ما نفته (لا إله إلا الله) من الشرك وأنكروا ما أثبتته من إخلاص العبادة لله جهلاً منهم؛ وقد قال تعالى: ﴿فَأَغْيَيْتَ اللَّهَ مُخْلِصَاتَ الَّذِينَ تُرْكِيَتْ﴾ [الزمر: ٢] قال محيي الدين التوسي: أعلم أن باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قد ضيع من أزمان متطاولة ولم يبق في هذه الأزمان إلا رسوم قليلة جداً وهو باب عظيم، به قوام الأمر ولماه، وإذا كثر الخبث عم العقاب الصالح والطالع. قوله: في هذه الأزمان يعني القرنين الخامس والسادس، وإذا كان كذلك فما الظن بالقرن العاشر وما بعده وقد استحكمت فيها الغرابة. ولشيخنا محمد بن عبد الوهاب رحمة الله تعالى في تفسير هذه الكلمة كلام بديع واضح لم يُسبِّقْ إلى مثله فليراجع لميسين الحاجة إليه.

(٢) في فرة العيون: وألا تعارض بقول أحد لأن غيره يجوز عليه الخطأ والنبي ﷺ قد عصمه الله تعالى، وأمرنا بطاعة والنأسي به وتوعتنا على ترك طاعته بقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِتُؤْمِنُوا لَا مُؤْمِنَةٌ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ أَمْرًا أَنْ يَكُونُ لَهُمْ الْجُنُاحُ مِنْ أَمْرِهِمْ﴾ الآية. [الأحزاب: ٣٦] وقال: ﴿فَيَحْمِرُ الَّذِينَ جَحَّلُوكُونَ عَنْ أَمْرِهِمْ أَنْ تُصِيبُهُمْ فَسْنَةٌ أَوْ تُصِيبُهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [النور: ٦٣]

وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ .....

«إنا لنجد صفة رسول الله ﷺ: إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميته المتكمل، ليس بفظٍ ولا غليظ، ولا صخباً بالأسوق، ولا يجري بالسيئة مثلها، ولكن يغفو ويتجاوز، ولن أقبضه حتى يُقيم الملة المتعوجة بأن يشهد أن لا إله إلا الله، يفتح به أعيناً عمياً وأذاناً صمماً وقلوباً عُلْفَا» قال عطاء بن يسار: وأخبرني أبو واقد الليثي أنه سمع كعباً يقول مثل ما قال ابن سلام<sup>(١)</sup>.

قوله: (وأن عيسى عبد الله ورسوله) أي خلافاً لما يعتقد النصارى أنه الله أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة<sup>(٢)</sup>. تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً «مَا أَنْجَدَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ» [المؤمنون: ٤١] فلا بد أن يشهد أن عيسى عبد الله ورسوله على علم ويقين بأنه مملوك الله؛ خلقه من أتش بلا ذكر، كما قال تعالى: «إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ إَدَمَ حَفَّكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [آل عمران: ٥٩] فليس ربّا ولا إلهًا، سبحان الله عما يشركون. قال تعالى: «فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ تُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَيْبَأِ» قال إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ مَا تَنْقِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي بَيْتَأِ ٥ وَجَعَلَنِي مُبَارِكاً أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوةِ وَالرَّكْوَةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ٥ وَبَرَّا بِوَلْدِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيقًا ٥ وَاسْلَمَنِي عَلَىٰ يَوْمَ وُلْدَتُ وَيَوْمَ أُمْوتُ وَيَوْمَ أُبَعْثَرُ حَيًّا ٥ ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمٍ قَوْلُكَ الْحَقُّ الَّذِي فِيهِ يَمْرُونَ ٥ مَا كَانَ اللَّهُ أَنْ يَسْجُدَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحَنَهُ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ٥ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَرْطُ مُسْقَيْمٍ» [مريم: ٢٩-٣٦] وقال: «لَنْ يَسْتَكْفِيَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقْرَبُونَ وَمَنْ يَسْتَكْفِيَ عَنِ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرُ فَسِيرُهُمْ إِلَيْهِ جَيْعاً» [النساء: ١٧٢] ويشهد المؤمن أيضاً ببطلان قول أعدائه اليهود: إنه ولد بغيٍّ، لعنهم الله تعالى. فلا يصح إسلام أحد علم ما كانوا يقولونه حتى يبرأ من قول الطائفين جميعاً في عيسى عليه السلام؛ ويعتقد ما قاله

= قال الإمام أحمد رحمة الله تعالى: «أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة الشرك؛ لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك». وقد وقع التفريط في المتابعة وتركها وتقديم أقوال من يجوز عليهم الخطأ على قوله ﷺ: لا سيما من العلماء كما لا يخفى.

(١) آخر رواية الدارمي «ج ١ ص ٥» وفي الرواية عن كعب «نجده مكتوبًا في التوراة».

(٢) في قرة العيون، فيه بيان الحق الذي يجب اعتقاده كما في الآيات المحكمات، وما فيها من الرد على كفار النصارى وهم ثلاث طوائف: طافية قالوا: إن عيسى هو الله؛ وطافية قالوا: إنه ابن الله؛ وطافية قالوا: إن الله ثالث ثلاثة. يعنيون عيسى وأمه. فيين الله تعالى في كتابه الحق وأبطل الباطل فقال: «إِنَّ أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تَنْتَهُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَنْتَهُوا عَنِ اللَّهِ إِلَّا أَنْعَمْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمٍ رَسُولَ اللَّهِ وَكَلِمَتَهُ الَّتِي إِلَيْهِ رَوَحَ مِنْهُ فَقَامُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَقُولُوا ثُلَّتَهُ أَنْتُهُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنَّمَا الْمَسِيحُ إِلَهٌ وَحْدَهُ لَمْ يَكُونْ لَهُ وَلَدٌ لَمْ يَكُونْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَ إِنَّمَا الْمَسِيحُ إِلَهٌ وَحْدَهُ سُبْحَنَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَمْ يَكُونْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَ إِنَّمَا الْمَسِيحُ إِلَهٌ وَحْدَهُ وَكَيْلًا» [النساء: ١٧١] والآيات بعدها. وقال تعالى «لَقَدْ كَفَرَ الظَّرِيرُ كَالَّذِي قَالَوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمٍ» [المائدah: ٧٢] في مواضع من سورة المائدah وأخبر تعالى عما قاله المسيح عليه السلام وهو في المهد.

(٣) في قرة العيون: فيبين تعالى الصراط المستقيم الذي من سلكه نجا ومن خرج منه هلك وقال تعالى: «إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ إَدَمَ حَفَّكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ كُنْ فَيَكُونُ ٥ أَعْلَقُ مِنْ رَبِّكُمْ فَلَا تَكُونُ مِنَ الْمُتَبَرِّئِينَ» [آل عمران: ٥٩-٦٠] فيين تعالى الصراط المستقيم بياناً شافياً وواقياً وأقام حججه على توحيد الحق وأبطل الباطل ولو كره المشركون.

وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ،

الله تعالى فيه: إنه عبد الله ورسوله.

قوله: (وكلمته) إنما سُمِّي عيسى عليه السلام كلمة لوجوده بقوله تعالى: «كَنْ» كما قاله السلف من المفسرين. قال الإمام أحمد في الرد على الجهمية<sup>(١)</sup>: «بالكلمة التي ألقاها إلى مريم حين قال له: «كَنْ» فكان عيسى بكل، وليس عيسى هو «كَنْ» ولكن بكل كان. فكن من الله تعالى قوله، وليس «كَنْ» مخلوقًا، وكذب النصارى والجهمية على الله في أمر عيسى». انتهى.

قوله (ألقاها إلى مريم) قال ابن كثير: خلقه بالكلمة التي أرسل بها جبريل إلى مريم فنفح فيها من روحه بأمر ربه عز وجل: فكان عيسى ياذن الله عز وجل، فهو ناشئ عن الكلمة التي قال له: «كن فكأن» والروح التي أرسل بها؛ هو جبريل عليه السلام.

وقوله: (روح منه)<sup>(٢)</sup> قال أبي بن كعب: «يعسى روح من الأرواح التي خلقها الله

(١) صفحة ٢٠ طبعة عيسى الحلبي وأولاده في باب: ثم إن الجهمي أدعى أمراً فقال: إنا وجدنا آية في كتاب الله تدل على أن القرآن مخلوق. فقلنا: أي آية: قال: قول الله: ﴿إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ الَّتِي هَأْلَى إِلَيْنَا مَرْيَمٌ﴾ وعيسى مخلوق.

(٢) الظاهر أن معنى «وروح منه» أنه كغيره من بني آدم الذي يقول الله فيه: ﴿فَإِذَا سُوَمْلَهُ وَفَكَّتْ فِيهِ مِنْ رُوْحِي﴾ [الحجر: ٢٩] كما مثل له في الآية الأخرى بأنه مثل آدم. والله أعلم.

وقال في قرة العيون: أي من الأرواح التي استخرجها من صلب آدم عليه السلام وأخذ عليها العهد على أنه تعالى ربهم والهيم كما قال تعالى: «وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَسْتَرِيَّكُمْ فَأَلْوَأْتُهُمْ شَهَدَاتِهِمْ» الآية. [الأعراف: ١٧٢] وروح عيسى من تلك الأرواح التي خلقها الله تعالى . وذكر ابن جرير عن وهب ابن منبه قال: «نفح جبريل في جيب درع مريم حتى وصلت النفحـة إلى الرحم فاشتملت عليه» وعن السدي أن النفحـة دخلت في صدرها فحملت، وقال ابن جريج: يقولون إنما نفحـة في جيب درعها وكمها انتهـي مختصرـاً. فجبريل نفحـة والله خلقـة بقول «كـن» فكانـ. كما قال تعالى: «فَإِذَا سَوَّتْهُ وَنَفَحْتَ فِيهِ مِنْ رُوحِي» فسبحانـ من لا يخلقـ غيرـه ولا يعبد سواهـ . وقد أورد بعضـ النصارـي عـلمـ بـعـضـ علمـاءـ الـمـسـلـمـينـ قولـ اللهـ تـعـالـىـ: «فَوَهـوـ حـمـةـ».

فقال في الجواب: هذا ليس خاصاً بيعسى عليه السلام بل المخلوقات كذلك كلها. كما قال تعالى: «وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَهِنَّمَ مِنْهُ» [الجاثية: ١٣] أي خلقاً وإيجاداً وعيسي كذلك خلقه وأوجده كسائر مخلوقاته. وفي هذا الحديث الرد على اليهود أعداء الله وأعداء أنبيائه ورسله، فإنهم كانوا هم والنصارى على طرق تقيض فسبوه إلى أنه ولد بغي، قاتلهم الله، فأكذبهم الله تعالى في كتابه وأبطل قولهم كما أبطل قول الغلاة من النصارى فيما تقدم من الآيات ونحوها. فالنصارى غلوا في عيسى ابن مريم عليه السلام أعظم الغلو والكفر والضلالة، واليهود جفوا في حقة غاية الجفاء، وكلاهما قد ضل ضلالاً بعيداً، به الله تعالى في مواضع كثيرة من كتابه وبين تعالي الحق والصدق ورفع قدر المسيح عليه السلام وجعله من أولي العزم الخمسة المذكورين في (سورة الأحزاب: ٧ ، والشورى: ١٣): وأمر نبيه ﷺ أن يصبر كما صبروا فقال: «فَأَتَسْأِلُ كَمَا صَرَّ أُولُو الْعَزَمِ مِنَ الْأُرْسُلِ» [الأحقاف: ٣٥] فهم أفضل الرسل على التحقيق والنبي ﷺ أفضلهم صلوات الله وسلامه عليه وعلى جميع الأنبياء والمرسلين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

والجَنَّةُ حَقٌّ، وَالنَّارُ حَقٌّ، أَدْخِلُهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ» أَخْرَجَاهُ

تعالى واستنبطها بقوله: ﴿أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلْ﴾ [الأعراف: ١٧٢] بعثه الله إلى مريم فدخل فيها رواه عبد بن حميد وعبد الله بن أحمد في زوائد المسند؛ وابن جرير وابن أبي حاتم وغيرهم. قال الحافظ: ووصفه بأنه منه؛ فالمعنى أنه كائن منه؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ﴾ [الجاثية: ١٣] فالمعنى أنه كائن منه، كما أن معنى الآية الأخرى أنه سخر هذه الأشياء كائنة منه، أي أنه مكون ذلك وموجده بقدرته وحكمته.

قال شيخ الإسلام: المضاف إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه ولا بغيره من المخلوقات، وجب أن يكون صفة الله تعالى قائمة به؛ وامتنع أن تكون إضافته مخلوقاً مربوب. وإذا كان المضاف عيناً قائمة ب نفسها كعيسي وجرييل عليهما السلام وأرواحبني آدم امتنع أن تكون صفة الله تعالى؛ لأن ما قام بنفسه لا يكون صفة لغيره. لكن الأعيان المضافة إلى الله تعالى على وجهين:

أحدهما: أن تضاف إليه لكونه خلقها وأبدعها؛ فهذا شامل لجميع المخلوقات، كقولهم: سماء الله، وأرض الله. فجميع المخلوقين عبد الله؛ وجميع المال مال الله.

الوجه الثاني: أن يضاف إليه لما خصه به من معنى يحبه ويأمر به ويرضاه؛ كما خص البيت العتيق بعبادة فيه لا تكون في غيره. وكما يقال في مال الْخُمُسِ والفيء: هو مال الله ورسوله. ومن هذا الوجه: عباد الله هم الذين عبدوه وأطاعوا أمره. فهذه إضافة تتضمن ألوهيته وشرعه ودينه، وتلك إضافة تتضمن ربوبيته وخلقه. اهـ ملخصاً.

قوله: (والجنة حق والنار حق) أي وشهد أن الجنة التي أخبر بها الله تعالى في كتابه أنه أعدها للمتقين حق؛ أي ثابتة لا شك فيها، وشهد أن النار التي أخبر بها تعالى في كتابه أنه أعدها للكافرين حق كذلك ثابتة؛ كما قال تعالى: ﴿سَاقُوا إِلَيْنَا مَغْفِرَةً وَنَرَى كُوَفَّرَةً وَجَنَّةً عَرَضاً كَعَرَضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَعْدَتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ذَلِكَ فَضْلُّ اللَّهِ يُؤْتَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ دُوَّلَ الْفَضْلِ الْعَظِيمِ﴾ [الحديد: ٢١] وقال تعالى: ﴿فَأَتَقْوُا النَّارَ الَّتِي وَفَدُوهَا أَنْتَنَا وَلِلْمُجَاهَرَةِ أَعْدَتْ لِلْكَفِرِينَ﴾ وفي الآيتين ونظائرهما دليل على أن الجنة والنار مخلوقتان الآن، خلافاً للمبتدعة<sup>(١)</sup>. وفيهما: الإيمان بالمعاد.

وقوله: (أدخله الله الجنة على ما كان من العمل) هذه الجملة جواب الشرط وفي رواية: «أدخله الله من أي أبواب الجنة الشمانية شاء». قال الحافظ: معنى قوله: «على ما كان من العمل» أي من صلاح أو فساد، لأن أهل التوحيد لا بد لهم من دخول الجنة، ويحتمل أن

(١) في قرة العيون: ومن لم يؤمن بالجنة والنار فقد كفر بالقرآن والرسول، فإن الله تعالى بين الجنة وما أعد فيها من النعيم المقيم، وذكر أنها دار المتقين، وذكر النار وما فيها من العذاب وأنه أعد لها من كفر به وأشرك.

ولهمما في حديث عَتْبَانَ: «فَإِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ». وَجْهَ اللَّهِ.

يكون معنى قوله: «على ما كان من العمل» أن يدخل أهل الجنة على حسب أعمال كل منهم في الدرجات.

قال القاضي عياض: ما ورد في حديث عبادة يكون مخصوصاً لمن قال ما ذكره بِكُلِّ الْمُحْكَمِ وقرن بالشهادتين حقيقة الإيمان والتوحيد الذي ورد في حديثه، فيكون له من الأجر ما يرجع على سيئاته ويوجب له المغفرة والرحمة ودخول الجنة لأول وهلة.

(قال: ولهمما في حديث عَتْبَانَ «فَإِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ»).

(١) في قرة العيون: اختصره المصنف وذكر منه ما يناسب الترجمة وهو قوله: «من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله» وهذا هو حقيقة معناها الذي دلت عليه هذه الكلمة من الإخلاص ونفي الشرك، والصدق والإخلاص متلازمان لا يوجد أحدهما بدون الآخر، فإن من لم يكن مخلصاً فهو مشرك ومن لم يكن صادقاً فهو منافق، والمخلص أن يقولها مخلصاً الإلهية لمن لا يستحقها غيره وهو الله تعالى، وهذا التوحيد هو أساس الإسلام الذي قاله الخليل عليه السلام: «رَبَّنَا وَأَنْعَلَنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرْبَيْتَنَا أَنَّهُ مُسْلِمَةً لَكَ» وقالت بلقيس: «رَبِّتِ إِنِّي طَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ شَلَبَنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» وقال الخليل عليه السلام: «إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي إِلَيْيَ قَطْرَ السَّكُوتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ» والحيث: هو الذي ترك الشرك وأنساً وتبرأ منه وفارق أهله وعادهم وأخلص أعماله الباطنة والظاهرة لله وحده، كما قال تعالى: «وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْمُرْقَبِ الْوَقْعِيِّ» فإذا سلام الوجه هو: إخلاص العبادة المنافي للشرك والنفاق وهو معنى الآية ونحوها إجمالاً. وهذا هو الذي يدفعه قوله: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» ولهذا قال تعالى: «فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْمُرْقَبِ الْوَقْعِيِّ» [القمان: ٢٢]. وهذا بخلاف من يقرلها وهو يدعى غير الله ويستحيث به من ميت أو غائب لا يفع ولا يضر، كما ترى عليه أكثر الخلق، فهو لاء وإن قالوها فقد تأبسو بما ينافضها، فلا تنفع قائلها إلا بالعلم بمدلولها نفياً وإثباتاً. والجاهل بمعناها - وإن قالها - لا تفعه لجهله بما وضع له الوضع العربي الذي أريد منها من نفي الشرك، وكذلك إذا عرف معناها بغير تيقن له، فإذا انتفى اليقين وقع الشك.

ومما قيدت به في الحديث قوله بِكُلِّ الْمُحْكَمِ: «غير شاك» فلا تنفع إلا من قالها بعلم ويقين لقوله: «صادقاً من قلبه، خالصاً من قلبه» وكذلك من قالها غير صادق في قوله. فإنها لا تنفع لمخالفة القلب للسان كحال المنافقين الذين يقولون بأصلتهم ما ليس في قلوبهم. وكذلك حال المشرك فلا تقبل من مشرك لمنافية الشرك للإخلاص، ولما دلت عليه هذه الكلمة مطابقة، فإنها دلت على نفي الشرك والبراءة منه والإخلاص لله وحده لا شريك له مطابقة. ومن لم يكن كذلك لم يدفعه قوله: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» كما هو حال كثير من عبدة الأوثان يقولون: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» وينكرون ما دلت عليه من الإخلاص ويعادون أهله وينصرون الشرك وأهله. وقد قال الخليل عليه السلام لأبي وقومه: «إِنَّ بَرَاءَ وَمَا تَمْدُرُنَ O إِلَّا الَّذِي قَطَرَنِي فَإِنَّمَا سَهَدُونَ O وَجَعَلُوهَا كُلَّتَهَا بَأْيَةً فِي عَقِيمَةٍ» [الزخرف: ٢٦-٢٨] وهي «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» وقد عبر عنها الخليل بمعناها الذي وضع له دلت عليه، وهو البراءة من الشرك والإخلاص لله وحده لا شريك له كما تقدم تعريره، وكذلك من قالها ولم يقبل ما دلت عليه من الإخلاص كان قوله لهذه الكلمة كذلك منه بل قد عكس مدلولها فأثبتت ما نفته من الشرك ونفي ما أثبتته من الإخلاص. وهذا الذي ذكرناه هو حال الأكثرين من هذه الأمة بعد القرون الثلاثة، وسبب ذلك الجهل بمعناها واتباع الهوى فيصدفه عن اتباع الحق وما بعث الله به رسلاً من توحيده الذي شرعه لعباده ورضيه لهم.

قوله: (ولهمَا) أي البخاري ومسلم في صحيحيهما بكماله. وهذا طرف من حديث طويل آخرجه الشیخان.

وعتبان بكسر المهملة بعدها مثناة فوقية ثم موحدة، ابن مالك بن عمرو بن العجلان الأنصاري، من بنى سالم بن عوف، صحابي مشهور، مات في خلافة معاوية.

وأخرج البخاري في صحيحه بسنده عن قتادة قال: حدثنا أنس بن مالك أن النبي ﷺ و معاذ رديفه على الرَّحْل - قال: «يامعاذ»، قال: ليك يارسول الله وسعديك. قال: يامعاذ، قال: ليك يارسول الله وسعديك. قال: يامعاذ، قال: ليك يارسول الله وسعديك - ثلاثة - قال: ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صدقًا من قلبه إلا حرمه الله تعالى على النار. قال: يارسول الله أفلأ أخبر به الناس فيستبشروا؟ قال: إذن يتتكلوا»، فأخبر بها معاذ عند موته تائماً. وساق بسنده آخر: حدثنا معتمر قال: سمعت أبي، قال: سمعت أنساً قال: ذُكر لي أن النبي ﷺ قال لمعاذ بن جبل: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة». قال: ألا أبشر الناس؟ قال: لا، إنني أخاف أن يتتكلوا».

قلت: فتبيّن بهذا السياق معنى شهادة أن لا إله إلا الله، وأنها تتضمن ترك الشرك لمن قالها بصدق ويقين وإخلاص.

قال شيخ الإسلام وغيره - في هذا الحديث ونحوه - : أنها فيمن قالها ومات عليها، كما جاءت مقيدة بقوله: «حالصاً من قلبه غير شاك فيها بصدق ويقين» فإن حقيقة التوحيد انجذاب الروح إلى الله تعالى جملة، فمن شهد أن لا إله إلا الله حالصاً من قلبه دخل الجنة، لأن الإخلاص هو انجذاب القلب إلى الله تعالى بأن يتوب من الذنب توبة نصوحاً، فإذا مات على تلك الحال نال ذلك فإنه قد توالت الأحاديث بأنه «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله»، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، وما يزن خردة، وما يزن ذرة» وتوالت بأن كثيراً من يقول: لا إله إلا الله يدخل النار ثم يخرج منها، وتوالت بأن الله حرم على النار أن تأكل أثر السجود من ابن آدم، فهو لا يصلون ويسجدون لله، وتوالت بأنه يحرم على النار من قال لا إله إلا الله، ومن شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، لكن جاءت مقيدة بالقيود الثقل، وأكثر من يقولها لا يعرف الإخلاص، وأكثر من يقولها إنما يقولها تقليداً أو عادة، ولم تختلط حلاوة الإيمان بشاشة قلبه. وغالب من يُفتن عند الموت وفي القبور أمثال هؤلاء، كما في الحديث: «سمعت الناس يقولون شيئاً فقلت»<sup>(١)</sup> «وغالب أعمال هؤلاء إنما هي تقليد واقتداء بأمثالهم؛ وهم من أقرب الناس من قوله تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا إِبَآءَنَا عَلَى﴾

(١) في حديث البراء بن عازب الذي رواه أصحاب السنن وغيرهم في سؤال القبر.

أَمْتَهِ وَإِنَّا عَلَىٰ إِكْرَاهِهِمْ مُفْتَدِونَ ﴿٢٣﴾ الزخرف : ٢٣]

وحيثند فلا منافاة بين الأحاديث، فإنه إذا قالها بإخلاص ويقين تام لم يكن في هذه الحال مُصرًا على ذنب أصلًا، فإنَّ كمال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله أحب إليه من كل شيء، فإذاً لا يبقى في قلبه إرادة لما حرم الله؛ ولا كراهة لما أمر الله. وهذا هو الذي يحرم على النار، وإن كانت له ذنوب قبل ذلك، فإن هذا الإيمان وهذا الإخلاص؛ وهذه التوبة وهذه المحبة وهذا اليقين، لا تترك له ذنباً إلا مُحْيٍ عنه كما يمحو الليل النهار، فإذا قالها على وجه الكمال المانع من الشرك الأكبر والأصغر، فهذا غير مُصرٌ على ذنب أصلًا، فيغفر له ويحرم على النار. وإن قالها على وجه خلص به من الشرك الأكبر دون الأصغر، ولم يأت بعدها بما ينافي ذلك؛ بهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيئات فيرجع بها ميزان الحسنات، كما في حديث البطاقة<sup>(١)</sup> فيحرم على النار، ولكن تنقص درجته في الجنة بقدر ذنبه، وهذا بخلاف من رجحت سيئاته بحسنته ومات مُصرًا على ذلك، فإنه يستوجب النار. وإن قال لا إله إلا الله وَخَلَصَ بها من الشرك الأكبر ولكنه لم يمت على ذلك؛ بل أتى بعدها بسيئات رجحت على حسنة توحيده، فإنه في حال قولها كان مخلصاً لكنه أتى بذنب أو هنت ذلك التوحيد والإخلاص فأضاعفته، وقويت نار الذنب حتى أحرقت ذلك، بخلاف المخلص المستيقن، فإن حسناته لا تكون إلا راجحة على سيئاته ولا يكون مُصرًا على سيئات، فإن مات على ذلك دخل الجنة.

إنما يخاف على المخلص أن يأتي بسيئة راجحة، فيضعف إيمانه فلا يقولها بإخلاص ويقين مانع من جميع السيئات، ويخشى عليه من الشرك الأكبر والأصغر، فإن سلم من الأكبر بقي معه من الأصغر؛ فيصيف إلى ذلك سيئات تنضم إلى هذا الشرك فيرجح جانب السيئات، فإن السيئات تُضعفُ الإيمان واليقين، فيضعف قول لا إله إلا الله، فيمتنع الإخلاص بالقلب، فيصير المتكلِّمُ بها كالهادى أو النائم، أو من يحسن صوته بالأية من القرآن من غير ذوق طعم وحلوة، فهو لاء لم يقولوها بكمال الصدق واليقين، بل يأتيون بعدها بسيئات تنقض ذلك بل يقولونها من غير يقين وصدق ويحيون على ذلك، ويموتون على ذلك، ولهم سيئات كثيرة تمنعهم من دخول الجنة. فإذا كثرت الذنوب ثقل على اللسان قولها؛ وقصا القلب عن قولها، وكراه العمل الصالح وثقل عليه سماع القرآن، واستبشر بذكر غير الله، واطمأن إلى الباطل، واستحلَّ الرَّفَثَ، ومخالطة أهل الغفلة، وكراه مخالطة أهل الحق؛ فمثل هذا إذا قالها قال بلسانه ما ليس في قلبه، وبفيه ما لا يصدقه عمله.

وعن أبي سعيد الخدري عن رسول الله ﷺ قال: «قال موسى: يا رب علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به قال: قل يا موسى لا إله إلا الله. قال: يا رب كُلُّ عبادك يقولون

قال الحسن: «ليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني، ولكن ما وفر في القلوب وصدقه الأفعال، فمن قال خيراً وعمل خيراً قبل منه، ومن قال خيراً وعمل شرّاً لم يقبل منه». وقال بكر بن عبد الله المزني: «ما سبّهم أبو بكر بكثرة صيام ولا صلاة ولكن بشيء وفر في قلبه».

فمن قال: لا إله إلا الله ولم يقم بموجتها بل اكتسب مع ذلك ذنوباً، وكان صادقاً في قولها موقفاً بها - لكن له ذنوب أضعفته صدقه ويقينه - وانضاف إلى ذلك الشرك الأصغر العملي، فرجحت هذه السيئات على هذه الحسنة، ومات مصرًا على الذنوب، بخلاف من يقولها بيقين وصدق، فإنه: إما ألا يكون مصرًا على سيئة أصلًا، ويكون توحيده - المتضمن لصدقه ويقينه - رجح حسناته. والذين يدخلون النار ممن يقولها: إما أنهم لم يقولوها بالصدق واليقين التام المنافين للسيئات أو لرجحانها، أو قالوها واكتسبوا بعد ذلك سيئات رجحت على حسناتهم، ثم ضعف لذلك صدقهم ويقينهم، ثم لم يقولوها بعد ذلك بصدق ويقين تامين، لأن الذنوب قد أضعفته ذلك الصدق واليقين من قلوبهم، فقولها من مثل هؤلاء لا يقوى على محو السيئات، فترجح سيئاتهم على حسناتهم. انتهى ملخصاً.

وقد ذكر هذا كثير من العلماء، كابن القيم وابن رجب وغيرهم.

قلت: وبما قرره شيخ الإسلام تجتمع الأحاديث.

قال: وفي الحديث دليل على أنه لا يكفي في الإيمان النطق من غير اعتقاد وبالعكس، وفيه تحريم النار على أهل التوحيد الكامل، وفيه أن العمل لا ينفع إلا إذا كان خالصاً لوجه الله تعالى على ما شرعه على لسان رسوله.

تنبيه: قال القرطبي في «تذكرةه»: قوله في الحديث: «من إيمان» أي: من أعمال الإيمان التي هي من أعمال الجوارح. فيكون فيه دلالة على أن الأعمال الصالحة من الإيمان، والدليل على أنه أراد بالإيمان ما قلناه - ولم يرد مجرد الإيمان الذي هو التوحيد ونفي الشركاء والإخلاص بقول لا إله إلا الله - ما في الحديث نفسه من قوله: «آخر جوا». ثم بعد ذلك «يقبض سبحانه قبضة فيخرج قوماً لم يعملوا خيراً قط» يريد بذلك: التوحيد المجرد من الأعمال. اهـ ملخصاً من شرح سنن ابن ماجه.

قال المصنف رحمه الله: (وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «قال موسى عليه السلام: يا رب، علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به. قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله، قال: كل عبادك يقولون هذا. قال: يا موسى لو أن السموات السبع وعاصمها غيري؛ والأرضين السبع في كفة؛ ولا إله إلا الله في كفة؛ مالت بهن لا إله إلا الله» رواه ابن

هذا. قال يا موسى لو أن السموات السبع وعمرهن غيري والأرضين السبع في كفة ولا

جبان والحاكم وصححه).

(أبو سعيد): اسمه سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنباري الخزرجي، صحابي جليل وأبوه كذلك. استصغر أبو سعيد بأحد، وشهد ما بعدها. مات بالمدينة سنة ثلاط - أو أربع أو خمس - وستين. وقيل: سنة أربع وسبعين.

قوله: (أذكرك) أي: أنتي عليك به (وأدعوك) أي أسألك به.

قوله: (قل ياموسى لا إله إلا الله)<sup>(١)</sup> فيه: أن الذاكر بها يقولها كلها، ولا يقتصر على لفظ الجلالة، ولا على «هو» كما يفعله غلاة جهال المتصوفة، فإن ذلك بدعة وضلال.

قوله: (كل عبادك يقولون هذا) ثبت بخط المصنف بالجمع، والذي في الأصول (يقول) بالإفراد مراعاة للفظة (كل). وهو في المسند من حديث عبدالله بن عمرو وبلفظ الجمع كما ذكره المصنف على معنى (كل) ومعنى قوله: (كل عبادك يقولون هذا) أي: إنما أريد شيئاً تخصني به من بين عموم عبادك؛ وفي رواية - بعد قوله: (كل عبادك يقولون هذا) - قل: لا إله إلا الله، قال: لا إله إلا أنت يارب، إنما أريد شيئاً تخصني به).

ولما كان الناس - بل بالعالم كله - من الضرورة إلى لا إله إلا الله ما لا نهاية له؛ كانت من أكثر الأذكار وجوداً، وأيسرها حصولاً، وأعظمها معنى، والعوام والجهال يعدلون عنها إلى الدعوات المبتدعة التي ليست في الكتاب ولا في السنة.

قوله: (وعمرهن غيري)<sup>(٢)</sup> هو بالنصب عطف على السموات، أي: لو أن السموات السبع ومن فيهن من العُمَّار - غير الله تعالى - والأرضين السبع ومن فيهن وضعوا في كفة الميزان، ولا إله إلا الله في الكفة الأخرى، مالت بهن لا إله إلا الله.

(١) قال في فرة العيون: فلا، نافية للجنس نفيًا عامًا إلا ما استثنى، وخبرها محنوف تقديره لا إله حق إلا الله. قال تعالى: «ذلِكَ يَأْنَى اللَّهُ هُوَ الْقَوْنُ وَلَا مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَطَلُ وَلَا اللَّهُ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ» [لقمان: ٣٠] فالهيبة تعالى هي الحق وكل ما سواه من الآلهة فإليهته باطلة، كما في هذه الآية ونظائرها. فهذه الكلمة عظيمة هي العروة الوثقى وكلمة الإخلاص، وهي التي قامت بها السموات والأرض، وشرعت لتكميلها السنة والفرض، ولأجلها جردت سيفون الجناد، وبها ظهر الفرق بين المطيع وال العاصي من العباد. فمن قالها وعمل بها صدقًا وإخلاصًا وقوياً، ومحجة وإنقيادًا أدخله الله الجنة على ما كان من العمل.

(٢) قال في فرة العيون: أي: كل من في السموات والأرض وقوله: (غيري) استثنى من في السموات نفسه لأنه العلي الأعلى تعالى وتقدس كما قال تعالى: «وَقَوْنُ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ» [البقرة: ٢٥٥] علو القهر وعلو القدر وعلو الذات. فالثلاثة كلها صفتة ودللت على كماله كما قال تعالى: «إِلَرَبُّنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَرَى» [طه: ٥] «سَدَّ أَسْتَرَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ» الآية [الفرقان: ٥٩]. في سبعة مواضع من كتابه [٧: ٥٤ و ١٠: ٣ و ١٣: ٢ و ٣٢: ٤ و ٤٠: ٥٧ و ٤٤: ٤] كما قال تعالى: «إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكُلُّ الظَّبَابُ وَالْعَمَلُ الْصَّلِحُ يَرْفَعُهُ» [فاطر: ١٠] وقال تعالى: «يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مَنْ فَوْهَمَهُ» [التحل: ٥٠] وقال تعالى: «تَمَحَّلَ الْمَتَكِّهُ وَلَرْجُونَ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ يَقْدَارُهُ حَسِينَ أَلْفَ سَنَةً» [المعارج: ٤] «إِنَّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِئَكَ إِلَيْهِ» [آل عمران: ٥٥] وأمثال هذه الآيات. فمن سلب علو الله تعالى على حلقة فقد خالف الكتاب والسنة وألحد في أسمائه وصفاته. ومعنى هذه الكلمة: نفي الإلهية عن كل شيء سوى ما استثنى بها وهو الله تعالى.

وفي النص على أن الأرضين سبع كالسموات لكن هذه الكلمة العظيمة لا يحصل رجحانها إلا في حق من أتى

إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ فِي كِفَّةٍ لَمَالَتْ بِهِنَّ لَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ» رواه ابن حبان والحاكم وصححه.

وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ: «أن نوحًا عليه السلام قال لابنه عند موته: آمرك بلا إله إلا الله؛ فإن السموات السبع والأرضين السبع لو وضع في كفة، ولا إله إلا الله في كفة رجحت بهن لا إله إلا الله؛ ولو أن السموات السبع والأرضين السبع كُنَّ حَلْقَةً مُبْهِمَةً لَقَصَمَتْهُنَّ لَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ». وَرَأَى أَنَّ الْمَلَائِكَةَ تَسْتَعْذُ بِهِنَّ لَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ»

قوله: (في كفة) هو بكسر الكاف وتشديد الفاء، أي: كفة الميزان.

قوله: (مالت بهن) أي: رجحت؛ وذلك لما اشتملت عليه من نفي الشرك، وتوحيد الله: الذي هو أفضل الأعمال. وأساس الملة والدين، فمن قالها بإخلاص ويفيق؟ وعمل بمقتضها ولوازماها وحقوقها، واستقام على ذلك، فهذه الحسنة لا يوازنها شيء؛ كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبِّنَا اللَّهَ ثُمَّ أَسْتَقْنُمُو فَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَرُونَ﴾ [الأحقاف: ١٣].

ودل الحديث على أن: «لا إله إلا الله» أفضل الذكر. كحديث عبدالله بن عمرو مرفوعا:

بقيودها التي قيدت بها في الكتاب والسنة، وقد ذكر الله سبحانه في سورة براءة وغيرها كثيراً من يقولها ولم يفعهم قولها. كحال أهل الكتاب والمنافقين على كثريتهم وتنوعهم في نفقاتهم فلم تفهمهم مع ما قام بهم من ترك تلك القيود.

فمنهم، من يقولها جاهلاً بما وضعت له وبما دلت عليه من نفي الشرك والبراءة منه والصدق والإخلاص وغيرها؛ كعدم القبول من دعا إليها علمًا وعملاً، وترك الانقياد بالعمل بما تقتضيه كحال أكثر من يقولها قديماً وحديثاً، ولكن في أواخر هذه الأمة أكثر.

ومنهم، من يمنعه من محبتها والعمل بها ما قام بقلبه من كبير أو هوى أو غير ذلك من الأسباب وهي كثيرة، منها قوله تعالى: «فَلَمَّا كَانَ مَا يَأْتُكُمْ وَأَتَنَاكُمْ وَلَمْ يُؤْكِلُنَّكُمْ وَلَمْ يَعْنِيْكُمْ وَلَمْ يَأْتُوكُمْ أَقْرَبُنَّهُمْ وَلَمْ يَخْتَرُنَّ كَسَادَهَا وَمَسْكُنَهَا تَرَضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَهَادُونَ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُو حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ» [التوبه: ٢٤].

وأما أهل الإيمان الخالص فهم الذين أتوا بهذه الكلمة، واجتمعوا لهم قيودها التي قيدت بها علمًا وبيانياً وصدقًا وإخلاصًا ومحبة وقوياً وانقيادًا، وعادوا فيه ووالوا فيه وأحبوا فيه وأبغضوا فيه. وقد ذكرهم الله تعالى في مواضع من سورة براءة وغيرها وخصهم بالثناء عليهم، والغفو عنهم وأعد لهم جنته وأنجاهم من النار، كما قال تعالى: «وَالشَّاكِرُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَشَارَ وَالْأَتَّعُونُ يَأْتُكُمْ رَبِّكُمْ أَلَّا عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْذَّهُمْ جَنَّتِي تَمَرِّي تَحْمِلُهَا الْأَنْهَارُ خَلِيلِي فِيهَا أَبْدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ» [التوبه: ١٠٠]. فهؤلاء ومن أتبعهم بإحسان هم أهل «لا إله إلا الله»، وغير هذه من الآيات في الثناء عليهم وما أعد لهم في الدار الآخرة.

فمن تدبّر القرآن وعرف تفاوت الخلق في مجده ربهم وتوحيده والعمل بطاعته والهرب من معصيته وإيثار ما يحبه تعالى رغبة وعملاً. وترك ما يكرهه خشية وراء، واعتبر الناس بأحوالهم وأقوالهم وأعمالهم وبنائهم وما هم فيه من التفاوت البعيد؛ تبين له خطأ المغروبين. كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتنمي على الله الأماني».

وللترمذى - وحسنه - عن أنس: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قالَ اللَّهُ تَعَالَى يَا ابْنَ

«خِير الدُّعَاء دُعَاء يَوْمَ عَرْفَةٍ وَخِيرُ مَا قُلْتَ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْحَمْدُ وَلَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» رواهُ أَحْمَدُ وَالترمذى، وَعَنْهُ أَيْضًا مَرْفُوعًا: «يُصَاحُ بِرَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُؤُوسِ الْخَلَاقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُنَشَّرُ لَهُ تِسْعَةٌ وَتِسْعَونَ سَجْلًا، كُلُّ سَجْلٍ مِنْهَا مَدَّ الْبَصَرِ ثُمَّ يُقَالُ: أَتَنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا أَظْلَمُكَ كَبَيْتَ الْحَافِظُونَ؟» فَيُقَالُ: لَا يَارَبِّ. فَيُقَالُ: أَلَكَ عَذْرٌ أَوْ حَسْنَةٌ؟ فَيَهَابُ الرَّجُلُ فَيُقَالُ: لَا. فَيُقَالُ: بَلِي إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسْنَةٌ وَإِنَّهُ لَا ظُلْمٌ عَلَيْكَ الْيَوْمَ، فَيُخْرِجُ لَهُ بَطَاقَةً فِيهَا: أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: يَارَبِّ مَا هَذِهِ الْبَطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السَّجَلَاتِ؟ فَيُقَالُ: إِنَّكَ لَا تَظْلِمُ، فَتَوَضَّعُ السَّجَلَاتُ فِي كَفَةٍ؛ وَالْبَطَاقَةُ فِي كَفَةٍ فَطَاشَتِ السَّجَلَاتُ وَثَقَلَتِ الْبَطَاقَةُ» رواهُ الترمذى وحسنه. والنسيائى وابن حبان والحاكم. وقال: صحيح على شرط مسلم، وقال الذهبى في تلخيصه: صحيح.

قال ابن القيم رحمه الله: فالاعمال لا تتفاضل بصورها وعدها، وإنما تتفاضل بتفاضل ما في القلوب، فتكون صورة العملين واحدة وينتهما من التفاضل كما بين السماء والأرض. قال: وتأمل حديث البطاقة التي توضع في كفة ويقابلها تسعه وتسعون سجلًا كل سجل منها مدى البصر، فتشغل البطاقة وتطييش السجلات، فلا يُعدُّ، ومعلوم أن كل مُوحَّد له هذه البطاقة، وكثير منهم يدخل النار بذنبه.

قوله: (رواہ ابن حبان والحاکم) ابن حبان اسمه محمد بن حبان - بكسر المهملة وتشديد المودحة - ابن أحمد بن حبان بن معاذ، أبو حاتم التميمي البستي الحافظ صاحب التصانيف: كالصحيح، والتاريخ، والضعفاء، والثقات وغير ذلك. قال الحاکم: كان من أوعية العلم في الفقه واللغة والحديث والوعظ، ومن عقلاه الرجال. مات سنة أربع وخمسين وثلاثمائة بمدينة بُشت - بضم الموحدة وسكون المهملة.

وأما الحاکم، فاسمها محمد بن عبدالله بن محمد النیساپوری، أبو عبد الله الحافظ ويعرف بابن البیع ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة، وصنف التصانيف، كالمستدرک، وتاريخ نیساپور وغيرهما، ومات سنة خمس وأربعين.

قال المصنف رحمه الله: (وللترمذى، وحسنه، عن أنس سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ؛ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقَرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقَيْتَنِي لَا تَشْرِكَ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتَكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً»<sup>(١)</sup>). .

(١) في قرة العيون: في هذا الحديث ما بين معنى: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» التي رجحت بجمع المخلوقات، وجمع الستيات؛ وإن ذلك هو ترك الشرك قليله وكثیره، وذلك يقتضي كمال التوحيد، فلا يسلم من الشرك إلا من حق توحيده وأنى بما تقتضيه الكلمة الإخلاص من العلم واليقين والصدق والإخلاص والمحبة والقبول والانقاد وغير ذلك مما تقتضيه تلك الكلمة العظيمة، كما قال تعالى: «إِنَّمَا يَنْهَا مَنْ لَا يَعْلَمُ مِنَ الْأَنْفُسِ مَنْ لَا يَعْلَمُ سَلِيمًا» [الشعراء: ٨٨، ٨٩].

آدم، لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا، ثُمَّ لَقَيْتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا، لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً»

ذكر المصنف رحمة الله الجملة الأخيرة من الحديث، وقد رواه الترمذى بتمامه فقال: عن أنس قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم؛ إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي؛ يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي، يا ابن آدم، إنك لو أتيتني - الحديث».

الترمذى: اسمه محمد بن عيسى بن سورة - بفتح المهملة - ابن موسى بن الضحاك السلمى أبو عيسى؛ صاحب الجامع، وأحد الحفاظ؛ كان ضرير البصر، روى عن قتيبة وهناد والبخارى وخلق. مات سنة تسع وسبعين ومائتين .

وأنس: هو ابن مالك بن النضر الأنصارى الخزرجى؛ خادم رسول الله ﷺ خدمه عشر سنين، وقال له: «اللهم أكثر ماله وولده؛ وأدخله الجنة» مات سنة اثنتين وقيل: ثلاث وتسعين، وقد جاوز المائة .

والحديث قد رواه الإمام أحمد من حديث أبي ذرٌّ بمعناه، وهذا لفظه: «وَمَنْ عَمِلَ قُرَابَ الْأَرْضِ خَطِيئَةً، ثُمَّ لَقِيَنِي لَا يُشْرِكُ بِي جَعَلْتُ لَهُ مِثْلَهَا مَغْفِرَةً» ورواه مسلم، وأخرجه الطبرانى من حديث ابن عباس عن النبي ﷺ .

قوله: (لو أتيتني بِقُرَابِ الْأَرْضِ) بضم القاف: وقيل بكسرها والضم أشهر وهو ملؤها أو ما يقارب ملأها .

قوله: (ثُمَّ لَقِيَنِي لَا يُشْرِكُ بِي شَيْئًا) شرطٌ ثقيل في الوعد بحصول المغفرة، وهو السلامه من الشرك: كثيره وقليله، صغيره وكبيره. ولا يسلم من ذلك إلا من سلم الله تعالى، وذلك هو القلب السليم كما قال تعالى: «يَوْمَ لَا يَفْعَلُ مَالٌ وَلَا بُونٌ إِلَّا مَنْ أَقَى اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ» [الشعراء: ٨٩، ٨٨].

قال ابن رجب: من جاء مع التوحيد بِقُرَابِ الْأَرْضِ خطايا لقيه الله بقربابها مغفرة - إلى أن قال - فإن كُملَ توحيد العبد وإخلاصه لله تعالى فيه؛ وقام بشروطه بقلبه ولسانه وجوارحه، أو بقلبه ولسانه عند الموت، أوجب ذلك مغفرة ما قد سلف من الذنوب كلها، ومنعه من دخول النار بالكلية، فمن تحقق بكلمة التوحيد قلبه أخرجت منه كل ما سوى الله: محبة وتعظيمًا، وإجلالًا ومهابة، وخشية وتوكلًا، وحيثئذ تُحرق ذنوبه وخطاياه كلها، وإن كانت مثل زبد البحر. اهـ ملخصا .

قال العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى - في معنى الحديث -: ويعنى لأهل التوحيد المغض - الذي لم يشوبوه بالشرك - ما لا يُعْنِي لمن ليس كذلك. فلو لقى الموحد - الذي لم يشرك بالله شيئاً بتة - ربّه بقرباب الأرض خطايا أتاه بقربابها مغفرة؛ ولا يحصل هذا لمن نقص توحيده. فإن التوحيد الحالى الذى لا يشوبه شرك لا يبقى معه ذنب، لأنّه يتضمن من محبة الله وإجلاله وتعظيمه؛ وخوفه ورجائه وحده ما يوجب غسل الذنوب ولو كانت قراب

الأرض، فالنجاسة عارضة والداعف لها قوي. اهـ.

وفي هذا الحديث: كثرة ثواب التوحيد، وسعة كرم الله وجوده ورحمته والرد على الخوارج: الذين يكفرون المسلم بالذنوب، وعلى المعتزلة القائلين: بالمنزلة بين المترلتين، وهي الفسوق، ويقولون: ليس بمؤمن ولا كافر، ويُخَلَّدُ في النار. والصواب: قول أهل السنة: إنه لا يُسلب عنه اسم الإيمان، ولا يُعطاه على الإطلاق، بل يقال: هو مؤمن عاصٍ، أو مؤمن بآيمانه، فاستبكيرته. وعلى هذا يدل الكتاب، والسنة، وإجماع سلف الأمة. وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: «لما أُسرى برسول الله ﷺ انتهى به إلى سدرة المنتهي؛ فأعطيه ثلاثة: أعطي الصلوات الخمس، وخواتيم سورة البقرة، وغُفر لمن لا يشرك بالله من أمته شيئاً المقدمات». رواه مسلم.

قال ابن كثير - في تفسيره - : وأخرج الإمام أحمد، والترمذى، وابن ماجه، والنمسائى، عن أنس بن مالك قال: «قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية {هُوَ أَهْلُ الْتَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْعَفْرَةِ}» [المدثر: ٥٦] وقال: قال ربكم: أنا أهل أن أتقى فلا يجعل معي إله؛ فمن اتقى أن يجعل معي إلهًا كان أهلاً أن أغفر له».

قال المصنف رحمة الله: (تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة فإنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان تبين لك معنى قوله: «لا إله إلا الله» وتبيّن لك خطأ المغرورين). وفيه أن الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل «لا إله إلا الله» والتنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أن كثيراً من يقولها يخفف ميزانه. وفيه: إثبات الصفات خلافاً للمعلولة. وفيه: أنك إذا عرفت حديث أنس و قوله في حديث عتبان: «إن الله حرام على النار من قال لا إله إلا الله يتغى بذلك وجه الله» تبين لك أن ترك الشرك ليس قولها باللسان فقط. اهـ.

\* \* \*

فيه مسائل:

٥١

الأولى: سعة فضل الله.

الثانية: كثرة ثواب التوحيد عند الله.

الثالثة: تكفيه مع ذلك للذنوب.

الرابعة: تفسير الآية (٨٢) التي في سورة الأنعام.

الخامسة: تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة.

السادسة: أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده تبين لك معنى قول: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» وتبيّن لك خطأ المغرورين.<sup>(١)</sup>

السبعين: التنبية للشرط الذي في حديث عتبان.<sup>(٢)</sup>

الثامنة: كون الأنبياء يحتاجون للتنبية على فضل لا إله إلّا الله.

الحادية عشرة: التنبية لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أن كثيراً ممّن يقولها يخفّف ميزانه.

العاشرة: النص على أن الأرضين سبع كالسموات.

الحادية عشرة: أن لهن عمّاراً.

الثانية عشرة: إثبات الصفات خلافاً للأشعرية.

الثالثة عشرة: أنك إذا عرفت حديث أنس عرفت أن قوله في حديث عتبان: «فَإِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَتَبَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ» إنه ترك الشرك، ليس قوله بالسان.

الرابعة عشرة: تأمل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبد الله ورسوليه.

الخامسة عشرة: معرفة اختصاص عيسى بكونه كلمة الله.

(١) كثير من الناس يخطئون في فهم أحاديث: «من قال لا إله إلا الله دخل الجنة» فيظنون بأن التلفظ بها يكفي وحده للنجاة من النار ودخول الجنة وليس كذلك فإن من يظن ذلك من المغرورين لهم يفهم «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» لأنه لم يتذمّرها، إذ أن حقيقة معناها: البراءة من كل معبود، والتعهد بتجريد كل أنواع العبادة لله سبحانه وحده، والقيام بها على الوجه الذي يحبه ويرضاه. فمن لم يقم بحقها من العبادة؛ أو قام ببعض أنواع العبادة ثم عبد مع الله غيره من دعاء الأولياء والصالحين والنذر لهم ونحو ذلك فإنه يكون هادماً لها. فلا تنفعه دعوه ولا تنفع عنه شيئاً. ولو كان مجرد قوله كافياً لم يقع من المشركين ما وقع من محاربة الرسول ﷺ ومعاداته. قال الله تعالى ﴿فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾ [محمد: ٩] - وقال - ﴿إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِيقَةِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦] فمن لم يوف بها ويعلم بمقتضاها لا ينفعه التلفظ. وكل من جعل شيئاً من أنواع العبادة لغير الله فهو إما جاهل بمعناه أو كاذب في ادعائه الإيمان، وأولئك هم المغرورون «الأخسرون أعمالاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسّنون صنعاً».

(٢) هو قوله: «يَتَبَغِي بِهَا وَجْهَ اللَّهِ» ومن قالها يتبعها وجه الله لا بد أن يعمل وبخلاص عمله الله.

السادسة عشرة: معرفة كونه روحًا منه.

السابعة عشرة: معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار.

الثامنة عشرة: معرفة قوله: «عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ».

التاسعة عشرة: معرفة أن الميزان له كفتان.

العشرون: معرفة ذكر الوجه.

\* \* \*

## ٢ - باب

### من حرق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

وقول الله تعالى: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانِتَ لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ» [النحل: ١٢٠].

قوله: (باب من حرق التوحيد دخل الجنة بغير حساب) أي: ولا عذاب.  
قلت: تحقيقة: تخلصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصي<sup>(١)</sup>.

قال الله تعالى: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانِتَ لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ» [النحل: ١٢٠]  
ووصف إبراهيم عليه السلام بهذه الصفات التي هي الغاية في تحقيق التوحيد:  
الأولى: أنه كان أمة؛ أي: قدوة وإماماً معلماً للخير، وما ذاك إلا لتكميله مقام الصبر  
واليقين اللذين تُتَّلَّ بهما الإمامة في الدين.

الثانية: قوله: «فَانِتَ» قال شيخ الإسلام: القنوت دوام الطاعة. والمصلبي إذا أطاع  
قيمه أو ركوعه أو سجوده فهو قانت. قال تعالى: «أَمَّنْ هُوَ قَنِيتُ إِنَّهُ أَلَّيْلَ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ  
الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ» [الزمر: ٩] اهـ ملخصاً.

الثالثة: أنه كان حنيفاً. قلت: قال العلامة ابن القيم: «الحنيف» الم قبل على الله،  
المعرض عن كل ما سواه. اهـ.

الرابعة: أنه ما كان من المشركين، أي: لصحة إخلاصه وكمال صدقه، وبُعده عن  
الشرك<sup>(٢)</sup>.

(١) في قرة العيون: وتحقيق التوحيد عزيز في الأمة لا يوجد إلا في أهل الإيمان الخالص الذين أخلصهم الله واصطفاهم من خلقه كما قال تعالى في يوسف عليه السلام: «كَكَلَكَ لِصَرِيفِ عَنْهُ اسْتُؤْرُ وَالْمُعْتَهَدَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخَلَّصِينَ» [يوسف: ٢٤]  
بفتح اللام، وفي قراءة: (المخلصين) بكسرها؛ وهم في صدر هذه الأمة كثيرون، وفي آخرها هم الغرباء؛ وقد قلوا. وهم الأعظمون قدراً عند الله. وقال تعالى عن خليله عليه السلام: «قَالَ يَقُولُ إِنِّي بِرَبِّي مَمَّا تَشَرَّكُونَ ٥ إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ  
الْكَوْتُورَتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَمَّا مِنَ الْمُشْرِكِينَ» [الأغام: ٧٨، ٧٩] أي: أخلصت ديني وأفردت عبادتي للذي فطر السموات والأرض أي: خلقهما وابتدعهما على غير مثال سبق «حنيفاً» أي: في حال كوني حنيفاً أي: مائلًا عن الشرك إلى التوحيد. ولهذا قال: «مَمَّا مِنَ الْمُشْرِكِينَ» ونظائر هذه الآية في القرآن كثير، كقوله: «وَمَنْ أَحْسَنَ دِيَنَ  
مَمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَأَنَّهُ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ حَلِيلًا» [النساء: ١٢٥] وقال تعالى: «وَمَنْ يُسْلِمَ  
وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدْ أَسْتَسْلِكَ بِالْمَرْوِعِ الْوَقِيقِ» [القمان: ٢٢].

قال العمام ابن كثير رحمه الله تعالى في الآية: يقول تعالى مخبراً عن أسلم وجهه لله أي: أخلص له العمل وانتقاد لأوامره واتبع شرعيه، ولهذا قال «وَهُوَ مُحْسِنٌ» أي: في عمله واتبع ما أمر به وترك ما عنه زجر؛ فدللت هذه الآية العظيمة على أن كمال الإخلاص إنما يوجد بتترك الشرك والبراءة منه ومن فعله، كما تقدم في الباب قبل هذا.

(٢) قال العلامة ابن القيم - رحمه الله - في مفتاح دار السعادة في الوجه ١٤٧ من فضل العلم: أن الله أشى على إبراهيم خليله بقوله: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً» - الآية فهذه أربعة أنواع من الثناء؛ افتتحها بأنه «أمة» وهو القدوة الذي يؤتمن به. قال ابن

قلت: يوضح هذا قوله تعالى: «فَقَدْ كَانَ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ» [المتحنة: ٤] أي: على دينه من إخوانه المرسلين، قاله ابن جرير رحمة الله تعالى: «إِذْ فَلَوْلَا لَفَعَرُّهُمْ إِنَّا بُرَءَوْنَا مِنْكُمْ وَمَا تَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كُفَّارًا يُكَوِّنُونَ وَبَدَا بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهِ لَا سَتَغْفِرُنَّ لَكَ وَمَا أَمْلَكُ لَكَ مِنْ شَيْءٍ» وذكر تعالى عن خليله عليه السلام أنه قال لأبي آزر: «وَأَعْتَرُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَادْعُوا رَبِّ عَنِ الْآكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّ شَيْئًا ٥ فَلَمَّا أَعْتَرُكُمْ وَمَا يَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبَنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكَلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا» [مريم: ٤٩، ٤٨] فهذا هو تحقيق التوحيد، وهو البراءة من الشرك وأهله واعتزالهم؛ والكفر بهم وعداوتهم وبغضهم. فالله المستعان.

قال المصنف رحمة الله في هذه الآية: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً»: لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين: «فَإِنَّا لَهُمْ لَا لِلملوك ولا للتجار المترفين: «حَسِيفًا» لا يميل يميناً ولا شماليًّا، كفعل العلماء المفتونين: «وَلَوْ يُكَوِّنُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ» خلافاً لمن كثُر سوادهم، وزعم أنه من المسلمين. اهـ.

وقد روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً» على الإسلام. ولم يك في زمانه أحد على الإسلام غيره.

قلت: ولا منافاة بين هذا وبين ما تقدم: من أنه كان إماماً يقتدي به في الخير.

قال: وقوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ حَسَنَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ وَالَّذِينَ هُمْ بِإِيمَنِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ وَالَّذِينَ

مسعود: «الأمة: المعلم للخير» وهي فعلة - بضم الفاء - من الاتمام كالقدوة، وهو الذي يقتدي به. والفرق بين «الأمة» و«الإمام» من وجهين:

أحدهما: أن الإمام كل ما يؤتمن به، سواء كان بقصده وشعوره أو لا، ومنه سمي الطريق إماماً. كقوله تعالى: «وَلَدَنْ كَانَ أَصَحَّ الْأَيْكَةَ لِظَّاهِرِيَنَ ٥ فَأَنْتَمْنَا وَنَهْنَا لِإِيمَانِ مُبِينٍ» [الحجر: ٧٩، ٧٨] أي: طريق واضح لا يخفى على السالك، ولا يسمى الطريق أمة.

الثاني: أي: «الأمة» فيه زيادة معنى، وهو الذي جمع صفات الكمال في العلم والعمل، وهو الذي يقي فيها فرداً وحده، فهو الجامع لخصال تفرق في غيره، فكانه باين غيره باجتماعها فيه؛ وتفرقها أو عدمها في غيره، ولحظ «الأمة» يشعر بها الجميع فيضم عند النطق بها. وأنى بالتأمّل الدالة على الوحدة كالغرفة واللقة. ومنه الحديث: «إِنْ زِيدَ بْنَ عُمَرَ بْنَ ثَفَلٍ يَعْثُثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أُمَّةً وَحْدَهُ» فالضم والاجتماع لازم لمعنى الأمة. ومنه سميت الأمة التي هي آحاد الأمم، لأنهم الناس المجتمعون على دين واحد أو في عصر واحد الثاني: قوله: «فَإِنَّا» قال ابن مسعود: «القانت»: المطبع. والقانت يفسر بأشياء كلها ترجع إلى دوام الطاعة.

الثالث: قوله: «حَسِيفًا» والحنيف: المقيل على الله. ويلزم من هذا المعنى ميله عما سواه، فالميل لازم معنى الحنيف؛ لا أنه موضوع لهجة.

**هُرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ** <sup>(١)</sup> [المؤمنون: ٥٧-٥٩].

وصف المؤمنين السابقين إلى الجنة فأثنى عليهم بالصفات التي أعظمها: أنهم بربهم لا يشركون. ولما كان المرء قد يعرض له ما يُقدح في إسلامه: من شرك جلٍ أو خفي، نهى ذلك عنهم، وهذا هو تحقيق التوحيد، الذي حسنت بهم أعمالهم وكمّلت ونفعتهم. قلت: قوله: «وَحَسِنْتَ وَكَمْلَتْ» هذا باعتبار سلامتهم من الشرك الأصغر؛ وأما الشرك الأكبر، فلا يقال في تركه ذلك، فتدبر. ولو قال الشارح: صحت لكان أقوم. قال ابن كثير: **«وَالَّذِينَ هُرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ** أي: لا يعبدون مع الله غيره، بل يوحدونه.

الرابع: قوله: «شاكراً لأنعمه» والشكر للنعم مبني على ثلاثة أركان: الإقرار بالنعمة وإضافتها إلى المنعم بها؛ وصرفها في مرضاته، والعمل فيها بما يجب. فلا يكون العبد شاكراً إلا بهذه الثلاثة. والمقصود: أنه سبحانه مدح خليله بأربع صفات كلها ترجع إلى العلم والعمل بموجبه وتعلمه ونشره؛ فعاد الكمال كله إلى العلم والعمل بموجبه ودعة الخلق إليه. اهـ.

وقال في فرة العيون: قال العmad ابن كثير رحمه الله تعالى: يمدح الله تعالى عبده ورسوله وخليله إبراهيم إمام الحنفاء: بتبرئته من المشركين ومن اليهودية والنصرانية والمجوسية. «الأمة»: هو الإمام الذي يقتدى به. «والقانت»: هو الخاشع المطيع، والحنيف: المنحرف قصدًا عن الشرك إلى التوحيد، ولهذا قال: **«وَلَئِنْ يُكَفَّرْ بِكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ**» وقال مجاهد: كان إبراهيم أمَّا أي: مؤمناً وحده، والناس كلهم إذ ذاك كفار. قلت: وكلا القولين حق. فقد كان الخليل عليه السلام كذلك. وقول مجاهد - والله أعلم - لما كان الخليل كذلك في ابتداء دعوته ونبوته ورسالته عليه السلام، فمدحه الله تعالى بتبرئته من المشركين؛ كما قال تعالى: **«وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِنَّهُ كَانَ صَدِيقًا نَّبِيًّا** <sup>٥</sup> إِذْ قَالَ لِأَيْمَانِهِ يَتَأَبَّلُتْ لِمَ قَدِمَ مَا لَا يَسْعَ وَلَا يَبْصُرُ وَلَا يَعْنِي عَنَّكَ شَيْئًا [مريم: ٤٢، ٤١] قوله: **«وَإِذْ مِنْ شَيْئِنِي، لِإِزْهَيْمِي**» **«إِذْ جَاءَ رَبَّهُ يَقْتُلُ سَلِيمِي**» [الصافات: ٨٣، ٨٤] الآيات فهذا والله أعلم كان في ابتداء دعوته عليه الصلاة والسلام ولم يكن إذ ذاك على وجه الأرض مسلم غيره. وبذلك جاء الحديث. قوله: **«وَلَئِنْ يُكَفَّرْ بِكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ**» فقد فارق المشركين بالقلب واللسان والأركان، وأنكر ما كانوا عليه من الشرك بالله في عبادته وكسر الأصنام، وصبر على ما أصابه في ذات الله. وهذا هو تحقيق التوحيد وهو أساس الدين ورأسه. كما قال تعالى: **«إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ، أَسْلِمْ فَأَلَّ أَشْلَمْتُ لَرِبِّ الْعَالَمِينَ**» [البقرة: ١٣١] وأنت تجد أكثر من يقول: «لا إله إلا الله» ويدعى الإسلام يفعل الشرك بالله في عبادته بدعة من لا يضر ولا ينفع من الأموات والغائبين والطواحيت والجن وغيرهم؛ ويجههم وبيواليهم، ويخافهم ويرجوهم، وينكر على من دعا إلى عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه، ويزعم أن ذلك بدعة وضلاله، ويعادي من عمل به وأحبه وأنكر الشرك وأبغضه، وبعضهم لا يعد التوحيد علمًا ولا يلتقط إليه لجهله به وعدم محبته فالله المستعان.

(١) في فرة العيون: قال العmad ابن كثير: أي: مع إحسانهم وعملهم الصالح مشفقون من الله، وخاثنون وجلون من مكره بهم؛ كما قال الحسن البصري: «المؤمن من جمع إحساناً وشفقاً، والمنافق من جمع إساءة وأمناً». **«وَالَّذِينَ هُرَبِّهِمْ لَهُمْ يُؤْمِنُونَ**» [المؤمنون: ٥٨] أي: يومئون بآيات الله الكونية والشرعية لقوله تعالى عن مريم: **«وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكَتِيبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ**» [التحرير: ١٢] أي: أبقت أن ما كان فهو من قدر الله وقضائه، وما شرعه الله إن كان أمراً فهو ما يحبه الله ويرضاه، وإن كان نهياً فهو ما يكرهه وينبذه، وإن كان خبراً فهو حق.

وقال: ﴿وَالَّذِينَ هُرِبَّهُمْ لَا يُشَرِّكُونَ﴾ [المؤمنون: ٥٩].

عن حُصَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ فَقَالَ: أَيُّكُمْ رَأَى الْكَوْكَبَ الَّذِي انْقَضَ الْبَارِحةَ؟ فَقُلْتُ: أَنَا، ثُمَّ قُلْتُ: . . . . .

ويعلمون أنه: لا إله إلا أحد صمد، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً وأنه لا نظير له<sup>(١)</sup>.

قال المصنف: (عن حُصَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، فَقَالَ: أَيُّكُمْ رَأَى الْكَوْكَبَ الَّذِي انْقَضَ الْبَارِحةَ؟ فَقُلْتُ: أَنَا. ثُمَّ قُلْتُ: أَمَا إِنِّي لَمْ أَكُنْ فِي صَلَةٍ، وَلَكِنِي لُدِغْتُ. قَالَ: فَمَا صنَعْتَ؟ قُلْتُ: ارْتَقَيْتُ. قَالَ: فَمَا حَمَلْتَ عَلَى ذَلِكَ؟ قُلْتُ: حَدِيثُ حَدِيثَ الشَّعْبِيِّ قَالَ: وَمَا حَدَثْتُكُمْ؟ قُلْتُ: حَدِيثَنَا عَنْ بُرِيَّةَ بْنِ الْحُصَيْبِ أَنَّهُ قَالَ: «لَا رُقْيَةَ إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةً» قَالَ: قَدْ أَحْسَنَ مِنْ أَنْتَهِي إِلَى مَا سَمِعْتُ، وَلَكِنْ حَدِيثَنَا أَبْنَ عَبَّاسَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «عَرِضْتَ عَلَيِ الْأَمْمَ، فَرَأَيْتَ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهْطُ، وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلُانُ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ. إِذْ رُفِعَ لِي سَوْدَ عَظِيمٌ، فَظَنَنْتَ أَنَّهُمْ أَمْتَيُّ، فَقَيْلَ لِي: هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ، فَنَظَرْتُ إِذَا سَوْدَ عَظِيمٌ، فَقَيْلَ لِي: هَذِهِ أَمْتَكُ وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عِذَابٍ»، ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مَنْزِلَهُ؛ فَخَاضَ النَّاسُ فِي أَوْلَانِكَ. فَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ صَحَبُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؛ وَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ وُلَدُوا فِي الإِسْلَامِ فَلَمْ يَشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا، وَذَكَرُوا أَشْيَاءً؛ فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَأَخْبَرَهُمْ: قَالَ: «هُمُ الَّذِينَ لَا يَسْتَرْفُونَ وَلَا يَكُنُّونَ وَلَا يَتَطَهَّرُونَ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ». فَقَامَ عُكَاشَةُ بْنُ مَحْصَنَ فَقَالَ: يَارَسُولُ اللَّهِ؛ ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، قَالَ: «أَنْتَ مِنْهُمْ»؛ ثُمَّ قَامَ رَجُلٌ آخَرُ فَقَالَ: ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ: «سَبِقْتَ بَهَا عُكَاشَةً»).

هكذا أورده المصنف غير معزّزٍ، وقد رواه البخاري مختصرًا ومطولاً، ومسلم، واللفظ له، والترمذى والنسائى.

قوله: (عن حُصَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ) هو السُّلْمَى<sup>(٢)</sup>، أبو الْهَذِيلِ الْكُوفِيِّ. ثقة، مات سنة ست وثلاثين ومائة، وله ثلاثة وتسعون سنة.

وسعيد بن جبير: هو الإمام الفقيه من جلة أصحاب أَبْنَ عَبَّاسَ، روایته عن عائشة وأبي موسى مرسلة. وهو كوفي مولى لبني أَسَدَ، قُتلَ بَيْنَ يَدِيِّ الْحَجَاجِ سَنَةَ خَمْسَ وَتَسْعِينَ وَلَمْ يَكُمِ الْخَمْسِينَ.

(١) في قرة العيون: فترك الشرك يتضمن كمال التوحيد، ومعرفته على الحقيقة، ومحبته، وقبوله، والدعوة إليه، كما قال تعالى: ﴿فَلْ إِنَّمَا أَنْتَ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَعَابٌ﴾ [الرعد: ٣٦] وتضمنت هذه الآية كمال التوحيد وتحقيقه. وبآية التوفيق.

(٢) في قرة العيون: الحارثي، من تابعي التابعين. عن الشعبي.

أما إني لم أكن في صلاة، ولكنني لدغت، قال: فما صنعت؟ قلت: ارتقى. قال: فما حملك على ذلك. قلت: حديث حديث الشعبي، قال: وما حديثكم؟ قلت: حدثنا عن

قوله: (انقض) هو بالقاف والضاد المعجمة أي: سقط. «والبارحة» هي أقرب ليلة مضت قال أبو العباس ثعلب: يقال قبل الزوال: رأيت الليلة، وبعد الزوال: رأيت البارحة، وكذا قال غيره، وهي مشتقة من برح: إذا زال.

قوله: (أما إني لم أكن في صلاة) قال في مغني الليب: «أما» بالفتح والتحقيق، على وجهين: أحدهما: أن تكون حرف استفتاح بمنزلة «ألا» فإذا وقت «أن» بعدها كسرت. الثاني: أن تكون بمعنى حقاً، أو أحق. وقال آخرون: هي كلمتان الهمزة للاستفهام و«ما» اسم بمعنى شيء، أي: بذلك الشيء حق، فالمعنى: أحق هذا؟ وهو الصواب. و«ما» نصب على الظرفية، وهذه تفتح «أن» بعدها. انتهى.

والأنساب هنا هو الوجه الأول، والقائل هو حصين؛ خاف أن يظن الحاضرون أنه رأه وهو يصلبي، فنفى عن نفسه إيهام العبادة، وهذا يدل على فضل السلف وحرصهم على الأخلاص وبعدهم عن الرياء والتزيين بما ليس فيهم.

قوله: (ولكني لدغت) بضم أوله وكسر ثانية، قال أهل اللغة: يقال لدغته العقرب وذوات السحوم، إذا أصابته بسمها، وذلك بأن تأبره بشوكتها.

قوله: (قلت: ارتقيت) لفظ مسلم: «استرقيت» أي: طلب من يرقاني.

قوله: (فما حملك على ذلك؟) فيه طلب الحجة على صحة المذهب.

قوله: (حديث حديث الشعبي) اسمه: عامر بن شراحيل الهمданى، ولد في خلافة عمر، وهو من ثقات التابعين وفقهائهم<sup>(١)</sup> مات سنة ثلاثة ومائه.

قوله: (عن بريدة) بضم أوله وفتح ثانية، تصغير بردة. (ابن الحصيب) - بضم الحاء وفتح الصاد المهمليتين - ابن الحارث الأسلمي، صحابي شهير. مات سنة ثلاثة وستين. قاله ابن سعد.

قوله: (لا رقية إلا من عين أو حمة) وقد رواه أحمد وابن ماجه عنه مرفوعاً. ورواه أحمد وأبو داود والترمذى عن عمران بن حصين به مرفوعاً قال الهيثمى: رجال أحمد ثقات. (والعين) هي إصابة العائين غيره بعينه. (والحمة) - بضم المهملة وتحقيق الميم - سمي العقرب وشبهها. قال الخطابي: ومعنى الحديث: لارقية أشفي وأولى من رقية العين والhma. وقد رقى النبي ﷺ ورقى.

(١) روى عن عمر علي وابن مسعود ولم يسمع منهم، وعن أبي هريرة وعائشة وجرير وابن عباس وخلق. قال الشعبي: ما كتبت سوداء في بيضاء. يعني أنه كان معتمداً بالحفظ.

**بُرِيَّةَ بْنِ الْحُصَيْبِ أَنَّهُ قَالَ:** «لَا رُؤْيَا إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةً» قَالَ: قَدْ أَحْسَنَ مِنْ انتِهِيَ إِلَى مَا سَمِعَ، وَلَكِنْ حَدَثَنَا ابْنُ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «عَرِضْتُ عَلَيَّ الْأُمُّ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهْطَ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلَانِ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ». إِذْ رَفَعَ لِي سَوَادًّا عَظِيمًا، فَظَنَّتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي، فَقَيْلَ لِي: هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ، فَنَظَرْتُ

قوله: (قد أحسن من انتهى إلى ما سمع) أي: أخذ بما بلغه من العلم وعمل به فقد أحسن بخلاف من يعمل بجهل، أو لا يعمل بما يعلم فإنه مسيء آثم. وفيه فضيلة علم السلف، وحسن أدبهم<sup>(١)</sup>.

قوله: (ولكن حديثنا ابن عباس) هو عبدالله بن عباس بن عبد المطلب، ابن عم النبي ﷺ، دعا له فقال: «اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ، وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ»<sup>(٢)</sup> فكان كذلك، مات بالطائف سنة ثمان وستين.

قال المصنف رحمه الله: وفيه عمق علم السلف لقوله: «قد أحسن من انتهى إلى ما سمع» ولكن كذا وكذا. فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثاني.

قوله: (عَرِضْتُ عَلَيَّ الْأُمُّ) وفي الترمذى والنسائى من روایة عَبْرَةَ بْنَ الْقَاسِمِ عَنْ حَصْنِيْنَ ابْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: «أَنَّ ذَلِكَ كَانَ لِلَّيْلَةِ الْإِسْرَاءِ» قال الحافظ: فإن كان ذلك محفوظاً كان فيه لمن ذهب إلى تعدد الإسراء، وأنه وقع بالمدينة أيضاً قلت: وفي هذا نظر<sup>(٣)</sup>.

قوله: (فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهْطَ) والذي في صحيح مسلم «الرُّهْيَطُ» بالتصغير لا غير؛ وهم الجماعة دون العشرة، قاله النووي.

قوله: (وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلَانِ؛ وَالنَّبِيُّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ) فيه الرد على من احتاج بالكثرة<sup>(٤)</sup>.

(١) في قرة العيون: فيه حسن الأدب مع العلم وأهله، وأن من فعل شيئاً سئلاً عن مستنده في فعله هل كان مقتدياً أم لا؟ ومن لم يكن معه حجة شرعية فلا عذر له بما فعله، ولها ذكر ابن عبد البر الإجماع على أن المقلد ليس من أهل العلم. فتفطن لهذا.

(٢) رواه البخاري في عدة مواضع من صحيحه.

(٣) في قرة العيون: فالله أعلم متى عرضت، وعرضها أن الله تبارك وتعالى أرأه مثالها إذا جاءت الأنبياء ومن تبعهم. فمن نجاح بالإيمان بالله وما بعث به أنبياءه ورسله من دينه الذي شرعه لهم وهو عبادته وحده لا شريك له وترك عبادة ما سواه، والأخذ بما أمرهم به وترك ما نهاهم عنه كما قال تعالى عن نوح: «فَالْيَقُولُ إِنِّي لَكُمْ تَذَرِّيْمٌ ۝ أَنْ أَعْذُّوَ اللَّهَ وَلَا تَغُوْرُ وَلَا طَعُونُ» [نوح: ٢، ٣] ف العبادة وتوحيده وطاعته بامتثال ما أمرهم به، وترك ما نهاهم عنه، وطاعة رسوله. هذا هو الدين، ألا يعبد إلا الله، وألا يعبد الله إلا بما شرع؛ فعلاً وتركاً، وأن يقدم طاعة رسوله على ما يحبه وبهواه.

(٤) في قرة العيون: أي: يبعث في قومه فلا يتبعه منهم أحد كما قال تعالى: «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي شِيَعَ الْأَوَّلِيَّنِ» «وَمَا يَأْتِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا كَثُرًا يَهُدُّهُمْ إِلَيْنَا» [الحجر: ١٠، ١١] وفيه دليل على أن الناجي من الأمم هم القليل والأكترون غلب عليهم الطابع البشري فعصوا الرسل فهلكوا؛ كما قال تعالى: «وَلَمْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضُلُّوكُمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ» [الأنعام: ١١٦] وقال: «وَمَا يَجِدُنَا لِأَكْثَرِهِمْ مِنْ عَهْدٍ وَإِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفْسِيْقِيْنَ» وقال: «فَلَمْ يَرُوْا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوهُ كَيْفَ كَانَ عَيْنَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانَ أَكْثَرُهُمْ شَرِكِيْنَ» [الروم: ٤٢] وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير، والناجعون -

فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمٌ، فَقَيْلَ لِي: هَذِهِ أُمَّتَكَ وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ).

ثم نهض فدخل منزله، فخاض الناس في أولئك، فقال بعضهم: فعلهم الذين صحبوا رسول الله ﷺ. وقال بعضهم: فعلهم الذين ولدوا في الإسلام، فلم يشركوا بالله شيئاً، وذكروا أشياء. فخرج عليهم رسول الله ﷺ فأخبروه، فقال: «هم الذين لا

قوله: (إذ رفع لي سواد عظيم) المراد هنا: الشخص الذي يُرى من بعيد.

قوله: (فظننت أنهم أمتي) لأن الأشخاص التي تُرى في الأفق لا يُدرك منها إلا الصورة. وفي صحيح مسلم: «ولكن انظر إلى الأفق» ولم يذكره المصنف، فعله سقط في الأصل الذي نقل الحديث منه. والله أعلم.

قوله: (فقيل له: هذا موسى وقومه) أي: موسى بن عمران، كليم الرحمن، وقومه: أتباعه على دينه من بني إسرائيل<sup>(١)</sup>.

قوله: (فنظرت فإذا سواد عظيم فقيل لي هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب) أي لتحقيقهم التوحيد، وفي رواية ابن فضيل «ويدخل الجنة من هؤلاء من أمتك سبعون ألفاً» وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين «أنهم تضيء وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر» وروى الإمام أحمد والبيهقي في حديث أبي هريرة «فاستزدت ربي فزادني مع كل ألف سبعين ألفاً» قال الحافظ: وسنته جيد<sup>(٢)</sup>.

قوله: (ثم نهض) أي: قام. قوله: (فخاض الناس في أولئك) خاض: بالخاء والضاد المعجمتين. وفي هذا إباحة المناقضة والمحاكمة في نصوص الشرع، على وجه الاستفادة وبيان

وإن كانوا أقل القليل - فهم السواد الأعظم، فإنهم الأعظمون قدرًا عند الله. وإن قلوا. فليحذر المسلم أن يغتر بالكثرة وقد أغتر بهم كثيرون حتى بعض من يدعى العلم. اعتنقا في دينهم ما يعتقد الجهال الضلال ولم يلتقطوا إلى ما قاله الله ورسوله.

(١) في قرة العيون: فيه فضيلة اتباع موسى من بني إسرائيل من آمن منهم بالرسل والكتب التي أنزلها الله: التوراة، والإنجيل والزبور والفرقان وغيرها. وكانت بني إسرائيل قبل التفرق كثيرين وفيهم الأنبياء، ثم بعد ذلك حدث ما حدث من اليهود، وهذا الحديث يدل على أن التابع لموسى عليه السلام كثيرون جداً، وقد قال تعالى: «وَقَاتَلُوكُمْ عَلَى الْأَعْلَمِينَ» [الجاثية: ١٦] أي: في زمانهم. وذلك أن في زمانهم وبقائه من كفر بالله خلقا لا يحصيهم إلا الله؛ كحزب جالوت وبختنصر وأمثالهم؛ ففضل الله بني إسرائيل بالإيمان فصاروا أفضل أهل زمانهم. وحدث فيهم ما ذكر الله في سورة البقرة وغيرها من معصياتهم لأنبيائهم واختلافهم في دينهم، وقد ذكره الله تعالى محتاجاً به على اليهود الذين كفروا بمحمد ﷺ. فتذر ما ذكره الله تعالى من أحوالهم بعد الاختلاف.

(٢) في قرة العيون: فيه فضيلة هذه الأمة وأنهم أكثر الأمم تابعاً لنبيهم ﷺ وقد كثروا في عهد الصحابة رضي الله عنهم، وفي وقت الخلفاء الراشدين ومن بعدهم فملاوا القرى والأقصارات والقفار، وكثر فيهم العلم، واجتمعت لهم الفنون في العلوم النافعة، فما زالت هذه الأمة على السنة في القرون الثلاثة المفضلة؛ وقد قلوا في آخر الزمان. قال شيخنا رحمة الله تعالى في مسائله: وفي فضيلة هذه الأمة بالحكمة والكيفية، فالحكمة: كثرة العدد، والكيفية: فضيلتهم في صفاتهم.

## يَسْتَرُّونَ: وَلَا يَكْتُونَ .. . . . .

الحق، وفيه: عُمق علم السلف لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل. وفيه: حرصهم على الخبر. ذكره المصنف<sup>(١)</sup>.

قوله: (فقال هم الذين لا يسترّون) هكذا ثبت في الصحيحين وهو كذلك في حديث ابن مسعود في مسنّد أحمد. وفي رواية لمسلم: «ولَا يرّقون» قال شيخ الإسلام ابن تيمية: هذه الزيادة وهم من الرواية، لم يقل النبي ﷺ: «لا يرّقون» وقد قال النبي ﷺ وقد سُئل عن الرّق: «من استطاع منكم أن ينفع أخيه فلينفعه»<sup>(٢)</sup>:

وقال: «لا بأس بالرّق ما لم تكن شرّكًا»<sup>(٣)</sup> قال: وأيضاً، فقد روى جريل النبي ﷺ ورقى النبي ﷺ أصحابه<sup>(٤)</sup> قال: والفرق بين الراقي والمسترقي: أن المسترقي مستطع ملتفت إلى غير الله قبله، والراقي محسن. قال: وإنما المراد وصف السبعين ألفاً بتمام التوكّل؛ فلا يسألون غيرهم أن يرقّيهم ولا يكتوّنون. وكذا قال ابن القيم<sup>(٥)</sup>.

قوله: (ولَا يكْتُونَ) أي: لا يسألون غيرهم أن يكتوّنون كما لا يسألون غيرهم أن يرقّيهم؛ استسلاماً للقضاء، وتلذّذا بالبلاء.

قلت: والظاهر أن قوله: «لا يكْتُونَ» أعم من أن يسألوا ذلك أو يُفعّل ذلك باختيارهم. أما الكي في نفسه فجائز، كما في الصحيح عن جابر بن عبد الله: «أن النبي ﷺ بعث إلى أبي ابن كعب طيباً فقطع له عرقاً وكواه». <sup>(٦)</sup>

وفي صحيح البخاري - عن أنس - : «أنه كوي من ذات الجنب<sup>(٧)</sup> والنبي ﷺ حيٌّ» وروى الترمذى وغيره - عن أنس - : «أن النبي ﷺ كوي أسعد بن زرارة من الشوكة»<sup>(٨)</sup>.

(١) في قرة العيون: وفي أيضاً فضل الصحابة رضي الله عنهم في مذاكرتهم العلم، وحرصهم على فهم ما حدثهم به نبيهم ﷺ حرضاً على العمل به، وفيه جواز الاجتهاد فيما لم يكن فيه دليل، لأنهم قالوا ما قالوا باجتهادهم، ولم ينكروا ذلك عليهم، لكن المجتهد إذا لم يكن معه دليل لا يجوز له أن يجزم بصواب نفسه، بل يقال: لعل الحكم كذلك وكذا كقول الصحابة رضي الله عنهم في هذا الحديث.

(٢) رواه مسلم والإمام أحمد وابن ماجه عن جابر رضي الله عنه.

(٣) رواه مسلم وأبو داود عن عوف بن مالك.

(٤) روى جريل النبي ﷺ من السحر؛ كما في البخاري من حديث عائشة. وقد ثبت في البخاري وغيره روى كثيرة من قول النبي ﷺ عن عائشة وأنس وابن مسعود وغيرهم.

(٥) في قرة العيون: فتركوا الشرك رأساً، ولم ينزلوا حواجهم بأحد فيسألونه الرقة فما فرقها، وتركوا الكي وإن كان يراد للشقاء، والحاصل لهم على ذلك قوة توكلهم على الله؛ وتفويضهم أمورهم إليه، وألا تتعلق قلوبهم بشيء سواه في ضمن ما دبره وقضاه. فلا يرغبون إلا إلى ربهم، ولا يربّون إلا منه، ويعتقدون أن ما أصابهم بقدره واختياره لهم، فلا يغزون إلا إليه وحده في كشف ضرهم. قال تعالى عن يعقوب عليه السلام: «إِنَّمَا أَشْكُوا بَأْيَ مُحْرِّقَ إِلَى اللَّهِ» [يوسف: ٨٦].

(٦) قال في النهاية. ذات الجنب: الدمل الكبيرة التي تظهر في باطن الجنب ويُفتح إلى داخل، وقلما يسلم صاحبها أهـ. ولعلها: السُّلْ وَالله أعلم.

(٧) قال في النهاية، الشوكة: حمرة تعلو الوجه والجسد.

ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون .....

وفي صحيح البخاري عن ابن عباس مرفوعاً: «الشفاء في ثلات: شربة عسل، وشرطة ممحجم، وكية نار، وأنا أنهى أمري عن الكي» وفي لفظ «وما أحب أن أكتوي». قال ابن القيم رحمة الله: قد تضمنت أحاديث الكي أربعة أنواع أحدها: فعله والثاني: عدم محبته والثالث: الشفاء على من تركه والرابع: النهي عنه، ولا تعارض بينها بحمد الله، فإن فعله يدل على جوازه، وعدم محبته له لا يدل على المنع منه، وأما الشفاء على من تركه فيدل على أن تركه أولى وأفضل، وأما النهي عنه فعلى سبيل الاختيار والكرامة. قوله: (ولا يتطيرون) أي: لا يتشارعون بالطيور ونحوها. وسيأتي إن شاء الله تعالى بيان الطيرية وما يتعلق بها في بابها.

قوله: (وعلى ربهم يتوكلون) ذكر الأصل الجامع الذي تفرعت عنه هذه الأفعال والخصال، وهو التوكل على الله، وصدق الالتجاء إليه، والاعتماد بالقلب عليه؛ الذي هو نهاية تحقيق التوحيد الذي يمثّل كل مقام شريف: من المحبة والرجاء والخوف، والرضا به ربّا وإلها، والرضا بقضائه.

واعلم أن الحديث لا يدل على أنهم لا يباشرون الأسباب أصلاً، فإن مباشرة الأسباب - في الجملة - أمر فطري ضروري، لا انفكاك لأحد عنه؛ بل نفس التوكل: مباشرة لأعظم الأسباب كما قال تعالى: «وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ» [الطلاق: ٦٥] أي: كافيه. وإنما المراد أنهم يتذكون الأمور المكرورة مع حاجتهم إليها؛ توكلًا على الله تعالى، كالاكتواء والاسترقاء، فتركتهم له لكونه سبباً مكروراً، لا سيما والمريض يتثبت - فيما يظنه سبيلاً لشفائه - بخيط العنكبوت.

وأما مباشرة الأسباب والتداوي - على وجه لا كراهة فيه - فغير قادر في التوكل، فلا يكون تركه مشروعًا، لما في الصحيحين عن أبي هريرة مرفوعاً «ما أنزل الله من داء لا أنزل له شفاء، علّمه من علمه، وجهله من جهله» وعن أسامة بن شريك قال: كنت عند النبي ﷺ وجاءت الأعراب؛ فقالوا: يارسول الله أنتداوى؟ قال: «نعم. يعبد الله تداواه، فإن الله عز وجل لم يضع داء إلا وضع له شفاء، غير داء واحد قالوا: وما هو؟ قال: الهرم» رواه أحمد. وقال ابن القيم رحمة الله تعالى: وقد تضمنت هذه الأحاديث إثبات الأسباب والمسبيات؛ وإبطال قول من أنكرها، والأمر بالتداوي؛ وأنه لا ينافي التوكل، كما لا ينافي دفع ألم الجوع والعطش، والحر والبرد: بأضدادها، بل لا تتم حقيقة التوحيد إلا بمبادرته الأسباب التي نصبها الله تعالى مقتضية لمسبياتها قدرًا وشرعاً، وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكل؛ كما يقدح في الأمر والحكمة، ويضعفه من حيث يظن معطلها أن تركها أقوى في التوكل، فإن تركها عجز ينافي التوكل الذي حقيقته

فقام عُكاشة بن محسن فقال: ادعُ الله أن يجعلني منهم. قال: أنت منهم ثم قام رجل آخر فقال: ادعُ الله أن يجعلني منهم. فقال: سبقك بها عُكاشة».

اعتماد القلب على الله تعالى في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه؛ ودفع ما يضره في دينه ودنياه، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الأسباب، وإلا كان معطلًا للحكمة والشرع، فلا يجعل العبد عجزه توكلًا ، ولا توكله عجزًا .

وقد اختلف العلماء في التداوي؟ هل هو مباح، وتركه أفضل، أو مستحب أو واجب؟ . فالمشهور عن أحمد: الأول لهذا الحديث وما في معناه، والمشهور عند الشافعية الثاني، حتى ذكر النووي - في شرح مسلم - : أنه مذهبهم ومذهب جمهور السلف وعامة الخلف، واختاره الوزير أبو المظفر قال: ومذهب أبي حنيفة: أنه مؤكد حتى يداني به الوجوب. قال: ومذهب مالك: أنه يستوفى فعله وتركه فإنه قال: لا بأس بالتداوي ولا بأس بتركه .

وقال شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير الأئمة، وإنما أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعي وأحمد.

فقوله: (فقام عكاشة بن محسن) هو بضم العين وتشديد الكاف. ومحسن بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهمليتين، ابن حُرثان - بضم المهملة وسكون الراء بعدها مثلثة - الأسدي: من بني أسد بن خزيمة. كان من السابقين إلى الإسلام ومن أجمل الرجال، هاجر وشهد بدرًا وقاتل فيها، واستشهد في قتال الردة مع خالد بن الوليد بيد طليحة الأسدي سنة اثنى عشرة، ثم أسلم طليحة بعد ذلك وجاهد الفرس يوم القادسية مع سعد بن أبي وقاص، واستشهد في وقعة الجسر المشهورة.

قوله: (فقال يارسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، فقال أنت منهم) وللبيهاري في رواية: «فقال اللهم اجعله منهم» وفيه: طلب الدعاء من الفاضل<sup>(١)</sup>.

قوله: (ثم قام رجل آخر) ذكره مبهماً ولا حاجة بنا إلى البحث عن اسمه<sup>(٢)</sup>.

(١) في قرة العيون: فيه أن شفاعة الحي لمن سأله الدعاء إنما كانت بدعائه، وبعد الموت، قد تذرع ذلك بأمر لا تخفي على من له بصيرة، فمن سأله ميتاً أو غابباً فقد سأله ما لا يقدر عليه إلا الله، وكل من سأله أحداً ما لا يقدر عليه إلا الله فقد جعله نذياً الله كما كان المشركون كذلك، وقال تعالى: «فَلَا يَجْعَلُونَ لِهِ أَنْذَادًا وَلَا هُمْ مَمْلُوكُونَ» [البرة: ٢٢] إنه ربكم وحالفكم ومن قبلكم، وأبغض عليكم نعمه ظاهرة وباطنة فلا ترغبو عنه إلى غيره، بل أخصوا له العبادة بجميع أنواعها فيما تطلبونه من قليل أو أكثر.

قوله: أنت منهم، لما كان يعلمك<sup>بِكَلِيلٍ</sup>، من إيمانه وفضله وجهاده كما في الحديث: «لعل الله اطلع على أهل بدر فقال أعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم».

(٢) في قرة العيون: والظاهر أنه أراد صلوات الله وسلامه عليه سد التربعة لثلا يتتابع الناس بسؤال ذلك فيسأله من ليس أهلاً له. وذلك منه <sup>بِكَلِيلٍ</sup> تعریض كما لا يخفى.

فيه مسائل :

- الأولى : معرفة مراتب الناس في التوحيد .
- الثانية : ما معنى تحقيقه .
- الثالثة : ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يكُن من المشركين .
- الرابعة : ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك .
- الخامسة : كون ترك الرُّقْيَةِ والْكَيْفَيَةِ من تحقيق التوحيد .
- السادسة : كون الجامع لتلك الخصال هو التوكل .
- السابعة : عُمقِ عِلْمِ الصَّحَابَةِ لِمَعْرِفَتِهِمْ أَنَّهُمْ لَمْ يَنْالُوا ذَلِكَ إِلَّا بِعَمَلٍ .
- الثامنة : حرصهم على الخير .
- التاسعة : فضيلة هذه الأمة بالكميَّةِ والكيفيَّةِ .
- العاشرة : فضيلة أصحاب موسى .
- الحادية عشرة : عرضُ الْأَمَمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ .
- الثانية عشرة : أَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ تُحَشِّرُ وَحْدَهَا مَعَ نَبِيِّهَا .
- الثالثة عشرة : قَلْلُهُ مِنْ اسْتِجَابَةِ الْأَنْبِيَاءِ .
- الرابعة عشرة : أَنَّ مَنْ لَمْ يَجْبُهْ أَحَدٌ يَأْتِي وَحْدَهُ .
- الخامسة عشرة : ثمرة هذا العلم ، وهو عدم الاغترار بالكثرة ، وعدم الزُّهد في القلة .
- السادسة عشرة : الرُّخْصَةُ فِي الرُّقْيَةِ مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَّةِ .
- السابعة عشرة : عُمقِ عِلْمِ السَّلْفِ لِقَوْلِهِ: قَدْ أَحْسَنَ مَنْ انتَهَى إِلَى مَا سَمِعَ . وَلَكِنْ كَذَا وَكَذَا . فَعْلَمَ أَنَّ الْحَدِيثَ الْأَوَّلَ لَا يَخَالِفُ الثَّانِيَ .

قوله : ( فقال : سبقك بها عكاشه ) قال القرطبي : لم يكن عند الثاني من الأحوال ما كان عند عكاشه ، فلذلك لم يجبه ، إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك كل من كان حاضراً فيتسلسل الأمر ، فسد الباب بقوله ذلك . اهـ .

قال المصنف رحمه الله تعالى : وفيه استعمال المعارض وحسن خلقه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ .

الثامنة عشرة: بُعد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه.

التاسعة عشرة: قوله: «أَنْتَ مِنْهُمْ» عَلَمُ من أعلام النبوة.

العشرون: فضيلة عكاشة.

الحادية والعشرون: استعمال المعارض.

الثانية والعشرون: حسن خُلقه وَبِكُلِّ شَيْءٍ.

## ٣ - باب الخوف من الشرك

وقول الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ، وَيَقْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨ و ١١٦].

قوله: (باب الخوف من الشرك)

وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ، وَيَقْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨].  
 قال ابن كثير: أخبر تعالى أنه: ﴿لَا يَقْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ﴾ أي: لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك: ﴿وَيَقْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ أي: من الذنوب لمن يشاء من عباده. انتهى.  
 فتبين بهذه الآية أن الشرك أعظم الذنوب، لأن الله تعالى أخبر أنه لا يغفر لمن لم يتبع منه، وما دونه من الذنوب فهو داخل تحت المشيئة إن شاء غفره لمن لقيه به، وإن شاء عذبه. وذلك يوجب للعبد شدة الخوف من الشرك الذي شأنه عند الله، لأنه أقبح القبيح وأظلم الظلم، وتتفقص لرب العالمين؛ وصرف خالص حقه لغيره؛ وعدُلُّ غيره به، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِرْبَهُمْ يَعْدُلُونَ﴾ [الأنعام: ١]، ولأنه مناقض للمقصود بالخلق والأمر، مناف له من كل وجه، وذلك غاية المعاندة لرب العالمين، والاستكبار عن طاعته؛ والذل له، كما والانتقاد لأوامره الذي لا صلاح للعالم إلا بذلك، فمتى خلا منه خرب وقامت القيمة، كما قال ﷺ: «ولا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله، الله» رواه مسلم. ولأن الشرك تشبيه للمخلوق بالخالق تعالى ومشاركة في خصائص الإلهية: من ملك الضر والنفع، والعطاء والمنع، الذي يوجب تعلق الدعاء والخوف والرجاء، والتوكيل وأنواع العبادة كلها بالله وحده، فمن علق ذلك بمخلوق فقد شبّهه بالخالق، وجعل من لا يملك لنفسه ضرًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا، شبّهًا بمن له الحمد كله، وله الخلق كله، وله الملك كله؛ وإليه يرجع الأمر كله، وبهذه الخير كله؛ فأذلةة الأمور كلها بيده سبحانه ومرجعها إليه، فيما شاء كان وما لم يشاً لم يكن. لا مانع لما أعطى ولا مُعطي لما منع، الذي إذا فتح للناس رحمة فلا ممسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم. فأقبح التشبيه: تشبيه العاجز الفقير بالذات: بالقادر الغني الذات. ومن خصائص الإلهية: الكمال المطلق من جميع الوجوه، الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه، وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال، والخشية والدعاء، والرجاء والإلابة، والتوكيل والتوبة والاستغاثة، وغاية الحب مع غاية الذل. كل ذلك يجب عقلًا وشرعًا وفطرةً أن يكون لله وحده؛ ويتمكن عقلًا وشرعًا وفطرةً أن يكون لغيره. فمن فعل شيئاً من ذلك لغيره فقد شبّه ذلك الغير بمن لا شبّه له ولا مثيل له،

قال الخليل عليه السلام: ﴿وَاجْتَبَنِي وَبَيْنَ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ [إبراهيم: ٣٥].

ولا ند له، وذلك أقبح التشبيه وأبطله. لهذه الأمور وغيرها أخبر سبحانه وتعالى أنه لا يغفره، مع أنه كتب على نفسه الرحمة. هذا معنى كلام ابن القيم رحمه الله. وفي الآية رد على الخوارج المكفررين بالذنوب. وعلى المعتزلة القائلين بأن أصحاب الكبائر يخلدون في النار؛ وليسوا عندهم بمؤمنين ولا كفار.

ولا يجوز أن يُحمل قوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ على التائب، فإن التائب من الشرك مغفور له كما قال تعالى: ﴿فَقُلْ يَعْبُدُ إِلَيْنَا أَسْرَافُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا يَشْنُطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا﴾ [الزمر: ٥٣] فهنا عمم وأطلق، لأن المراد به التائب، وهناك خص وعلق، لأن المراد به من لم يتوب. هذا ملخص قول شيخ الإسلام<sup>(١)</sup>.

قوله: (وقال الخليل عليه السلام: ﴿وَاجْتَبَنِي وَبَيْنَ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾) [إبراهيم: ٣٥] الصنم ما كان منحوتاً على صورة، والوثن ما كان موضوعاً على غير ذلك. ذكره الطبرى عن مجاهد. قلت: وقد يسمى الصنم وثناً كما قال الخليل<sup>(٢)</sup> عليه السلام: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا وَنَخْلُقُوكُ إِفْكًا﴾ الآية [العنكبوت: ١٧] ويقال: إن الوثن أعم، وهو قوي، فالآصنام أوثان، كما أن القبور أوثان.

قوله: ﴿وَاجْتَبَنِي وَبَيْنَ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ أي: اجعلني وبني في جانب عن عبادة الأصنام، وباعد بيننا وبينها. وقد استجاب الله تعالى دعاءه، وجعل بنية أبياء، وجنبهم عبادة الأصنام. وقد بين ما يوجب الخوف من ذلك بقوله: ﴿رَبِّ إِنَّمَّا أَضَلَّنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ﴾ فإنه هو الواقع في كل زمان. فإذا عرف الإنسان أن كثيراً وقعوا في الشرك الأكبر وضلوا بعبادة الأصنام: أوجب ذلك خوفه من أن يقع فيما فيه الكثير من الشرك الذي لا يغفره الله.

قال إبراهيم التيمي: من يأمن البلاء بعد إبراهيم؟ رواه ابن جرير وابن أبي حاتم. فلا يأمن الوقع في الشرك إلا من هو جاحد به وبما يخلاصه منه: من العلم بالله وبما

(١) في فرة العيون: قال النبوى رحمه الله تعالى: أما دخول المشرك النار فهو على عمومه فيدخلها ويخلد فيها، ولا فرق بين الكتابي اليهودي والنصراني، وبين عبدة الأواثن وسائر الكفرة، ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عناًداً وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب إليها ثم حكم بكتهه بتجدده وغير ذلك. وأما دخول من مات غير مشرك الجنة فهو مقطوع به، لكن إن لم يكن صاحب كبيرة مُضْرِرٌ عليها ومات على ذلك، فهو تحت المشيئة فإن عُفِيَ عنه دخل الجنة أولاً وإن أُدْبِرَ في النار ثم أُخْرِجَ منها وأُدْخَلَ الجنة. أهـ. قلت: هذا قول أهل السنة والجماعة؛ لا اختلاف بينهم في ذلك. وهذه الآية من أعظم ما يوجب الخوف من الشرك، لأن الله تعالى قطع المغفرة عن المشرك وأوجب له الخلود في النار وأطلق ولم يقيد، ثم قال: (ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء) فخصص وقد فيما دون الشرك، بهذا الذنب الذي هذا شأنه لا يأمل أن يقع فيه فلا يرجى له معه نجاة، إن لم يتوب منه قبل الوفاة.

(٢) الخلة: أحسن من المحبة، ولذلك اختص الله بها الخليلين: إبراهيم ومحمداً عليهما من الله أفضل الصلاة والسلام. ويقول النبي ﷺ: «لو كنت متخدًا أحدًا خليلاً لاتخذت أباً بكر ولكن الله اتخذني خليلاً» رواه البخاري.

وفي الحديث: «أَخَوْفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ، فَسُئِلَ عَنْهُ قَالَ: الرِّيَاء»

بعث به رسوله من توحيده، والنهي عن الشرك به<sup>(١)</sup>.  
 قال المصنف: (وفي الحديث «أَخَوْفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ، فَسُئِلَ عَنْهُ قَالَ: الرِّيَاء») أورد المصنف هذا الحديث مختصراً غير معزو. وقد رواه الإمام أحمد والطبراني والبيهقي . وهذا لفظ أَحمد: حدثنا يونس حدثنا ليث عن يزيد - يعني ابن الهاد - عن عمرو عن محمود بن لَبِيدَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ أَخَوْفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ». قالوا: وَمَا الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ يارَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الرِّيَاء. يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِذَا جَازَ النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ: اذْهَبُوا إِلَى الَّذِينَ كَتَمُوا إِلَيْهِمْ تُرَاقُّوْنَ فِي الدُّنْيَا فَانظُرُوهُا هُلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَاءً؟».

قال المنذري: ومحمد بن لَبِيدَ رَأَى النَّبِيَّ ﷺ وَلَمْ يَصُحْ لَهُ مِنْهُ سَمَاعٌ فِيمَا أَرَى. وَذَكَرَ أَبْنَى حَاتَمَ أَنَّ الْبَخَارِيَّ قَالَ: لَهُ صَحَّةُ، وَرَجْحُهُ أَبْنُ عَبْدِ الْبَرِّ وَالْحَافِظُ. وَقَدْ رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ بِأَسَانِيدٍ حَيَّةٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ لَبِيدٍ عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ، مَاتَ مُحَمَّدٌ سَنَةً سَتَّ وَتِسْعَيْنَ، وَقِيلَ سَنَةً سَبْعَ وَتِسْعَيْنَ وَلَهُ تِسْعَ وَتِسْعَيْنَ سَنَةً.

قوله: (إِنَّ أَخَوْفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ). هذا من شفقته عليه السلام بأمته ورحمته ورأفته بهم، فلا خير إلا دلهم عليه وأمرهم به؛ ولا شر إلا بيته لهم وأخبرهم به ونهاهم عنه؛

(١) في قرة العيون: فإذا كان الخليل إمام الحفقاء الذي جعله الله أمّة واحدة، وابتلاه بكلمات فأتاهم، وقال: «إِنَّ أَبِيهِمَ الَّذِي وَقَاتَهُ الْجَنْمَ [٣٧] وأَمَرَ بِذِيْنِ ولَدِهِ فَامْتَلَأَ أَمْرَ رَبِّهِ، وَكَسَرَ الْأَصْنَامَ وَاشْتَدَ نَكِيرُهُ عَلَى أَهْلِ الشَّرُكِ، وَمَعَ ذَلِكَ يَخَافُ أَنْ يَقُعَ فِي الشَّرُكِ الَّذِي هُوَ عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ، لَعْنَهُ أَنَّهُ لَا يَصُرِّفُ عَنْهُ إِلَّا اللَّهُ بِهِدَايَتِهِ وَتَوْفِيقِهِ، لَا بِحُوْلَهُ هُوَ وَقُوَّتِهِ». فهذا أمر لا يؤمن الوقوع فيه؛ وقد وقع فيه الأديكاء من هذه الأمة بعد القرون المفضلة فاتخذت الأوثان وعبدت، فالذي خافه الخليل عليه السلام على نفسه وبنيه وقع فيه أكثر الأمة بعد القرون المفضلة، فبنيت المساجد والمشاهد على القبور؛ وصرفت لها العبادات بأنواعها، واتخذ ذلك ديناً، وهي أوثان وأصنام كأصنام قوم نوح واللات والعزى ومناة وأصنام العرب وغيرهم. فما أشبه ما وقع في آخر هذه الأمة بحال أهل الجاهلية من مشركي العرب وغيرهم، بل وقع ما هو أعظم من الشرك في الريوبوبية مما يطول عده فذكر عليه السلام السبب الذي أوجب له الخوف عليه وعلى ذريته يقوله: «أَرَبَّ إِنْتَهُنَّ أَشَدُّ كُثُرَةً مِنَ الْأَنْتَسِّ». وقد ضربت الأمم بعبادة الأصنام في زمن الخليل وقبله وبعده. فمن تدبّر القرآن عرف أحوال الخلق وما وقعوا فيه من الشرك العظيم الذي بعث الله أنبياءه ورسله بالنهي عنه والوعيد على فعله، والثواب على تركه. وقد هلك من هلك يعارضه عن القرآن، وجهله بما أمر الله به ونهى عنه. نسأل الله الثبات على الإسلام والاستقامة على ذلك إلى أن نقى الله على التوحيد إنه ولي ذلك والقادر عليه، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم؛ وقال تعالى عن عيسى: «إِنَّ مُتَّهِمَهُمْ عَبَادَكُّ وَإِنَّ تَقْرِئَ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْمَهِيرُ الْحَكِيمُ» [المائدة: ١١٨] رد أمرهم إلى الله كما رده محمد عليه السلام، وقد بين الله تعالى فيما أنزله على نبيه محمد عليه السلام حكمه في أهل الشرك بأنه لا يغفر لهم فلا معارضة؛ وقد بين حكمه فيما في هذا الكتاب العزيز الذي «لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُونُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، تَزَلَّلُ مِنْ حَكِيمٍ حَكِيمٍ» [فصلت: ٤٢]. اهـ.

فإن أكثر الناس يعتقدون أن الأقطاب الأربع على رأسهم القطب الغوث يتصرّفون في الكون بالإحياء والإماتة والرزق والضر والنفع. وإن مجلس أوليائهم تعرض عليه شؤون العالم. أقرأ كتاب الشعراني، «الإبراهيز» للدباغ،

وَعَنْ أَبْنَى مُسْعَدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ نَدًا دَخَلَ النَّارَ» رواه البخاري

كما قال ﷺ - فيما صح عنه - : «ما بعث الله من نبيٍّ إلا كان حَقًّا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم ... الحديث» فإذا كان الشرك الأصغر مخوفاً على أصحاب رسول الله ﷺ مع كمال علمهم وقوتهم وإيمانهم، فكيف لا يخافه وما فوقه من هو دونهم في العلم والإيمان بمراتب؟ خصوصاً إذا عرف أن أكثر علماء الأمصار اليوم لا يعرفون من التوحيد إلا ما أقر به المشركون، وما عرفوا معنى الإلهية التي نفتها كلمة الإخلاص عن كل ما سوى الله<sup>(١)</sup> .

وأخرج أبو يعلى وابن المتنر عن حذيفة بن اليمان عن أبي بكر عن النبي ﷺ قال: «الشرك أخفى من دبيب النمل». قال أبو بكر: يارسول الله، وهل الشرك إلا ما عبد من دون الله أو ما دُعِيَ مع الله؟ قال: ثكلتك أمك، الشرك فيكم أخفى من دبيب النمل» الحديث. وفيه: أذن تنازل الشفاعة للمسئلتين لا ينافي ذلك

قال المصنف: (وعن ابن مسعود رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «من مات وهو يدعوه من دون الله ندًا دخل النار» رواه البخاري)<sup>(٢)</sup>.

قال ابن القسم رحمة الله: الند الشيه، يقال: فلان ند فلان، ونديه، أي: مثله وششه اه.

قال تعالى: ﴿فَلَا تَخْغَلُوا لَهُ أَنْدَادًا وَأَتْيَهُ تَعْلَمُونَ﴾ [القراءة: ٢٢].

قوله: (من مات وهو يدعون من دون الله ندًا) أي يجعل الله ندًا في العبادة، يدعوه ويسأله ويستغثث به دخل النار. قال العلامة ابن القيم رحمه الله:

وكتب التجانية وغيرها من كتب أولئك الضالين المسلمين؛ تجد الشرك الذي ما كان يخطر على بال أبي جهل وإنحواه، لأنهم لم يكونوا بوقاحة هؤلاء وفجورهم.

(١) في فرة العيون: فإذا كان يخافه **بِكُلِّهِ** على أصحابه الذين وحدوا الله بالعبادة ورغبو إليه وإلى ما أمرهم به من طاعته فهاجروا وجاهدوا من كفر به؛ وعرفوا ما دعاهم إليه نبيهم، وما أنزل الله في كتابه من الإخلاص والبراءة من الشرك؛ فكيف لا يخاف من لا نسبة له إليهم في علم ولا عمل مما هو أكبر من ذلك؟ وقد أخبر **بِكُلِّهِ** عن أمته بوقوع الشرك الأكبر فيهم بقوله في حديث ثوبان الآتي ذكره: «حتى يلحق قبائل من أمري بالمرشكين، وحتى تعبد قناتم من أمري الأولئك» وقد جرى ما أخبر به **بِكُلِّهِ** وعمت ثوبان الآتي ذكره: «إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَأَوْتُوهُ النَّارَ» [المائدة: ٧٢] وقال: «فَاحْتَكِنُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْلَئِنَ وَاجْتَهِنُوا فَوْلَكَ الرِّجْرُ ٥ حَفَّةَ اللَّهِ عَنْ مُشَرِّكِنَ يَهُ» [الحج: ٣٠، ٣١] وهذا هو تحقيق التوحيد كما تقدم في الباب قبله. ثم قال تعالى محذراً عباده من الشرك: «وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَلَّا لَهُ خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَنَحْصُفُهُ الظَّرِيرُ أَوْ تَهُويُ يَهُ الْيَمِّ فِي مَكَانٍ سَحَّرَهُ» [الحج: ٣١] ومن لم تخفه هذه الآيات وتخرجه عن الشراك في العبادة إذا تنبأ بها فلا حيلة فيه.

(٢) في قرة العيون: وهذا الحديث فيه التحذير من الشرك أيضاً والتخويف منه - والند: المثل والشبيه، فمن دعا ميناً أو غائباً وأقبل عليه بوجهه وقلبه رغبة إليه وريبة منه سواء سأله أو لم يسأله فهذا هو الشرك الذي لا يغفره الله، ولهذا حرم الله تعالى اتخاذ الشفعاء وأنكره على من فعل ذلك أشد الإنكار لكونه ينافي الإخلاص الذي هو إقبال القلب والوجه للشفعي في كل ما يخافه العبد ويرجوه ويتقرّب به ويدين به. ومن المعلوم أنه إذا التفت للشفعي سأله فقد أعرض بوجهه وقلبه عن الله تعالى، وذلك ينافي الإخلاص. ويأتي بيان ذلك في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

ولمسلم عن جابر رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ».

والشرك فاحذر، ف الشرك ظاهر  
وهو اتخاذ الند للرحمن أي  
يدعوه، أو يرجوه، ثم يخافه  
واعلم أن اتخاذ الند على قسمين:

الأول: أن يجعله الله شريكًا في أنواع العبادة أو بعضها كما تقدم، وهو شرك أكبر.  
والثاني: ما كان من نوع الشرك الأصغر كقول الرجل: ما شاء الله وشئت ولو لا الله وأنت. وكيسير الرياء؛ فقد ثبت: أن النبي ﷺ لما قال له رجل: ما شاء الله وشئت؛ قال: «أجعلتني الله نذًا؟ بل ما شاء الله وحده» رواه أحمد وابن أبي شيبة والبخاري في الأدب المفرد والنسيائي وابن ماجه. وقد تقدم حكمه في باب فضل التوحيد.

وفيه: بيان أن دعوة غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك جلي، كطلب الشفاعة من الأموات، فإنها ملك الله تعالى وببيده، ليس بيد غيره منها شيء، وهو الذي يأذن للشفيع أن يشفع فيمن لاقي الله بالإخلاص والتوحيد من أهل الكبائر، كما يأتي تقريره في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

قال المصنف رحمة الله تعالى: (ولمسلم عن جابر أن رسول الله ﷺ قال: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة. ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار»).

جابر: هو ابن عبد الله بن عمرو بن حرام - بمهمتين - الأننصاري ثم السلمي - بفتحتين - صحابي جليل هو وأبوه، ولأبيه مناقب مشهورة رضي الله عنهما<sup>(١)</sup> مات بالمدينة بعد السبعين، وقد كُفَّ بصره، وله أربع وتسعون [سنة].

قوله: (من لقي الله لا يشرك به شيئاً) قال القرطبي: أي: لم يتخذ معه شريكًا في الإلهية، ولا في الخلق، ولا في العبادة. ومن المعلوم من الشعاع المجمع عليه عند أهل السنة: أن من مات على ذلك فلا بد له من دخول الجنة، وإن أجريت عليه قبل ذلك أنواع من العذاب والمحنة. وأن من مات على الشرك لا يدخل الجنة ولا يناله من الله رحمة، ويخلد في النار أبد الآباد؛ من غير انقطاع عذاب ولا تصرُّم آماد.

وقال النووي: أما دخول المشرك النار فهو على عمومه، فيدخلها ويخلد فيها، ولا فرق

(١) كان عبد الله - والد جابر - من الذين بايعوا رسول الله ﷺ بيعة العقبة وجعله النبي ﷺ نقيب بنى سلمة. ثم حضر بدرًا. وُقتل يوم أحد، فأخذ يكيي عليه ولده جابر وأخته فاطمة بنت عمرو فقال رسول الله ﷺ: «تبكيه أو لا تبكيه، لا زالت الملائكة تظله بأجنحتها حتى رفعتمه».

فيه مسائل :

- ال الأولى : الخوف من الشرك .
- الثانية : أن الرياء من الشرك .
- الثالثة : أنه من الشرك الأصغر .
- الرابعة : أنه أخوْفُ ما يُخافُ منه على الصالحين .
- الخامسة : قُرب الجنة والنار .
- السادسة : الجمع بين قربهما في حديث واحد .
- السابعة : أنه مَنْ لقيه لا يُشركُ به شيئاً دخل الجنة . ومن لقيه يُشركُ به شيئاً دخل النار ، ولو كان من عبد الناس .
- الثامنة : المسألة العظيمة : سؤالُ الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام .
- الحادية عشرة : اعتباره بحال الأكثر لقوله : «رَبِّ إِنَّمَا أَصْلَلَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ» .
- العاشرة : فيه تفسير «لَا إِلَهَ إِلَّا الله» ، كما ذكره البخاري .
- الحادية عشرة : فضيلة من سَلَمَ من الشرك .

فيه بين الكتابي : - اليهودي والنصراني - وبين عبدة الأوثان وسائر الكفرة ، ولا فرق - عند أهل الحق - بين الكافر عناداً وغيره ، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب إليها ثم حُكم بكافرها ، بمحضه وغير ذلك<sup>(١)</sup> . وأما دخول من مات غير مشرك الجنـة فهو مقطـوع له به . لكن إن لم يكن صاحب كبيرة ، مات مُصـراً عليها ، دخل الجنـة أولاً ، وإن كان صاحب كبيرة مات مُصـراً عليها فهو تحت المـشـيـة . فإن عـفـا الله عنـه دـخـلـ الجنـةـ أـولـاًـ ، وإـلاـ عـذـبـ فيـ النـارـ ثم أخـرـجـ منهاـ وأـذـخـلـ الجنـةـ .

وقال غيره : اقتصر على نفي الشرك لاستدعائه التوحيد بالاقتضاء ؛ واستدعائه إثبات [الرسالة] بالللزوم . إذ من كذب رسول الله فقد كذب الله ، ومن كذب الله فهو مشرك ، وهو كفولك : من توضأ صحت صلاته . أي : مع سائر الشروط ؛ فالمراد : من مات حال كونه مؤمناً بجميع ما يجب الإيمان به إجمالاً في الإجمالي وتفصيلاً في التفصيلي<sup>(٢)</sup> . انتهى .

\* \* \*

(١) يعني أنهم مستدون في الخلود في النار ، ولكنهم متغافرون في دركاتها . ولا يظلم ربك أحداً مثقال ذرة .

(٢) يعني خالطة حلاوة هذا الإيمان بشاشة قلبـهـ فأـثـمـتـ الأـعـمـالـ الصـالـحةـ وـالـأـخـلـاقـ الفـاضـلـةـ ، وإـلاـ فـكـمـ منـ مـدـعـ لـهـذاـ الإـيمـانـ الإـجمـالـيـ وـالـتـفـصـيلـيـ وـهـوـ عـرـيـ عـنـ إـجمـالـ وـتـفـصـيلـاًـ .

## ٤ - باب

### الدعاء إلى شهادة لا إله إلا الله

وقول الله تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلٌ أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسَبِيلُنَّ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ﴾ [يوسف: ١٠٨].

قوله: (باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله)

لما ذكر المصنف رحمة الله التوحيد وفضله؛ وما يوجب الخوف من ضده. نبه بهذه الترجمة على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه، بل يجب عليه أن يدعو إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة. كما هو سبيل المسلمين وأتباعهم، كما قال الحسن البصري لما تلا قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَخْسَنَ فَوْلًا مَمَنْ دَعَ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ [فصلت: ٣٣] فقال: «هذا حبيب الله، هذا ولی الله، هذا صفة الله، هذا خيرة الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله، أجاب الله في دعوته. ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من دعوته، وعمل صالحًا في إجابته وقال: إنني من المسلمين. هذا خليفة الله»<sup>(١)</sup>.

قال رحمة الله: (وقوله ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلٌ أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسَبِيلُنَّ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ﴾) [يوسف: ١٠٨].

قال أبو جعفر بن جرير: يقول تعالى - ذكره لنبيه - محمد ﷺ ﴿قُلْ﴾ يامحمد ﴿هَذِهِ﴾ الدعوة التي أدعوك إليها؛ والطريقة التي أنا عليها: من الدعاء إلى توحيد الله، وإخلاص العبادة له دون الآلهة والأوثان. والانتهاء إلى طاعته وترك معصيته ﴿سَبِيلٌ﴾: طريقتي، ودعوتي. ﴿أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ﴾ تعالى وحده لا شريك له. ﴿عَلَى بَصِيرَةٍ﴾ بذلك ويقين علم مني به. ﴿أَنَا﴾ يدعو إليه على بصيرة أيضًا ﴿وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾ وصدقني وأمن بي ﴿وَسَبِيلُنَّ اللَّهِ﴾ يقول له - تعالى ذكره - : وقل. تنزيهاً لله تعالى وتعظيمًا له من أن يكون له شريك في ملكه أو معبود سواه في سلطانه ﴿وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ﴾ يقول: وأنا بريء من أهل الشرك به. لست منهم ولا هم مني. انتهى.

قال في شرح المنازل: ي يريد أن تصل باستدلالك إلى أعلى درجات العلم وهي: البصيرة

(١) ذكره العماد ابن كثير في تفسير الآية: ٣٣، من سورة فصلت عن عبد الرزاق عن عمر عن الحسن البصري رحمة الله. ويعنى الحسن بذلك: أن الصدق في حب الله وعبادته وطاعته يستلزم - ولا بد - الدعوة إلى ذلك والجهاد فيه. لأن من أحب الله أحب كل ما أحبه الله وكل من أحب الله وكره كل ما كره ومن كره، وأحب أن يكون الناس كلهم معه في حب الله.

عن ابن عباس رضي الله عنهمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا بَعَثَ مَعاذًا إِلَى الْيَمَنِ قَالَ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ فَلَيْكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ شَهَادَةً أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». 

---

التي تكون نسبة المعلوم فيها إلى القلب كنسبة المرئي إلى البصر، وهذه هي الخصيصة التي اختص بها الصحابة عن سائر الأمة، وهي أعلى درجات العلماء.

قال تعالى: «فَلْ هَذِهِ سَبِيلٌ أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنْ أَتَبَعَنِي» أي أنا وأتباعي على بصيرة. وقيل «وَمَنْ أَتَبَعَنِي» عطف على المرفوع في «أَدْعُوا» أي: أنا أدعو إلى الله على بصيرة؛ ومن اتبعني كذلك يدعوا إلى الله تعالى على بصيرة. وعلى القولين: فالآية تدل على أن أتباعه هم أهل البصائر الداعون إلى الله تعالى، ومن ليس منهم فليس من أتباعه على الحقيقة والموافقة، وإن كان من أتباعه على الانتساب والدعوى.

قال المصنف رحمه الله: (فيه مسائل: منها التنبية على الإخلاص، لأن كثيراً - ولو دعا إلى الحق - فهو يدعو إلى نفسه، ومنها: أن البصيرة من الفرائض، ومنها: أن من دلائل حسن التوحيد: أنه تزكيه الله تعالى عن المسبة. ومنها: أن من قبح الشرك كونه مسببة لله تعالى. ومنها: إبعاد المسلم عن المشركين لا يصير منهم، ولو لم يشرك) اهـ.

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في معنى قوله تعالى «أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ» الآية [النحل: ١٢٥]: ذكر سبحانه مراتب الدعوة وجعلها ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو؛ إنه: إما أن يكون طالباً للحق مُحِبّاً له، مُؤْثِراً له على غيره إذا عرفه. فهذا يُدعى بالحكمة، ولا يحتاج إلى موعظة وجداً، وإما أن يكون مشتغلًا ضد الحق، لكن لو عرفه آثره واتبعه، فهذا يحتاج إلى الموعظة بالترغيب والترهيب، وإما أن يكون مُعَانِداً معارضًا، فهذا يُجادل بالتي هي أحسن، فإن رجع وإن انتقل معه إلى الجدال إن أمكن. انتهى.

قال: (وعن ابن عباس رضي الله عنهمَا: «أن رسول الله ﷺ لما بعث معاذًا إلى اليمن قال: «إنك تأتي قومًا من أهل الكتاب. فليكن أول ما تدعوههم إليه: شهادة أن لا إله إلا الله - وفي رواية: إلى أن يوحدوا الله - فإنهم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة. فإنهم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغانيتهم فترد على فقرائهم. فإنهم أطاعوا لذلك فإياك وكرائم أموالهم. واتق دعوة المظلوم. فإنه ليس بينها وبين الله حجاب» آخر جاه).

قال الحافظ: كان بعث معاذًا إلى اليمن سنة عشر، قبل حج النبي ﷺ كما ذكره المصنف - يعني البخاري في أواخر المغازى - وقيل: كان ذلك في آخر سنة تسع عند منصرفه ﷺ من تبوك. رواه الواقدي بإسناده إلى كعب بن مالك. وأخرجه ابن سعد في الطبقات عنه، واتفقا

وفي رواية «إلى أن يوحّدوا الله - .....

على أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم في خلافة أبي بكر رضي الله عنه، ثم توجه إلى الشام فمات بها.

قال شيخ الإسلام: ومن فضائل معاذ رضي الله عنه أنه أتى إلى اليمن مُبلغاً عنه بِعَلَيْهِ السَّلَامُ. ومحققها ومعلمها وحاكمها.

قوله: (إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب) قال القرطبي: يعني به اليهود والنصارى؛ لأنهم كانوا في اليمن أكثر من مشركي العرب أو أغلب. وإنما نبهه على ذلك ليتهيأ لمناظرتهم. وقال الحافظ: هو كالتوطئة للوصية لجمع همته عليها.

قوله: (فليكن أول ما تدعوههم إليه شهادة أن لا إله إلا الله)<sup>(١)</sup> «شهادة» رفع على أنه اسم «يُكَفِّرُ». و«أول» خبرها، مقدم. ويجوز العكس.

قوله: (وفي رواية: إلى أن يوحّدوا الله) هذه الرواية ثابتة في كتاب التوحيد من صحيح البخاري. وأشار المصنف بذكر هذه الرواية إلى التنبيه على معنى «شهادة أن لا إله إلا الله» فإن معناها توحيد الله بالعبادة ونفي عبادة ما سواه. وفي رواية: «فليكن أول ما تدعوههم إليه عبادة الله» وذلك هو الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، كما قال تعالى: ﴿فَمَن يَكْفُرْ بِالْظَّلَعُوتْ وَيَوْمَنْ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَسْكَ بِالْعَرْوَةِ الْوُثْقَ لَا أَفْصَامَ طَاهِ﴾ [البقرة: ٢٥٦] والعروة الوثقى هي: لا إله إلا الله وفي رواية للبخاري فقال: «ادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنني رسول الله». قلت: لا بد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة شروط، لا تنفع قائلها إلا باجتماعها؛

(١) في فرة العيون: وكانوا يقولونها لكتفهم جهلوها معناها الذي دلت عليه من إخلاص العبادة لله وترك عبادة ما سواه، فكان قوله: «لا إله إلا الله» لا ينفعهم لجهلهم بمعنى هذه الكلمة كحال أكثر المتأخرین من هذه الأمة، فإنهم كانوا يقولونها مع ما كانوا يفعلونه من الشرك بعبادة الأموات والغائبين والطراحيت والمشاهد؛ فإذاً بـما ينافها فيثبتون ما نفهه من الشرك باعتقادهم وقولهم وفعلهم، وينفون ما أثبته من الإخلاص كذلك، وظنو أن معناها القدرة على الاتخراج تقليداً للمتكلمين من الأشاعرة وغيرهم، وهذا هو توحيد الروبية الذي أقر به المشركون؛ فلم يدخلهم في الإسلام كما قال تعالى: «فَقَلْ لَيْتَ الْأَرْجُنْ وَقَنْ وَفِيَّا إِنْ كَنْتَ تَكُونُكَ؟ - إِلَيْهِ قَوْلَهُ - «فَاقْنَ سُحْرُوكَ» [المؤمنون: ٨٤-٨٩] قوله: «فَقَلْ بِرْزُقُكُمْ بِنَ السَّلَاءِ وَالْأَرْضِ أَنْ يَمْلِكَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَنْ يَجْعُلُ الْأَنْعَمَ مِنَ الْمُتَّكِبِ وَمَنْ يَدْرِي الْأَرْضَ نَسِيقُلُونَ اللَّهَ قَقْلَ أَفَلَا تَكْنُونَ» [يونس: ٣١] وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير. وهذا التوحيد قد أقر به مشركون الأمم؛ وأقر به أهل الجاهلية الذين بعث فيهم محمد بِعَلَيْهِ السَّلَامُ فلم يدخلهم في الإسلام، لأنهم قد جحدوا ما دلت عليه هذه الكلمة من توحيد الإلهية، وهو إخلاص العبادة ونفي الشرك والبراءة منه، كما قال تعالى: «فَقَلْ يَكَاهِلُ الْكِتَبَ تَمَالِئُ إِلَى كَحِيلَةِ سَوَامِ بَيْنَنَا وَيَتَكَبُّرُ أَلَا إِنَّهُ وَلَا مُشَرِّكٌ بِهِ، شَيْئاً وَلَا يَتَجَدَّدُ بَعْضُنَا بَعْضاً أَبْيَا بَيْنَ دُونَ اللَّهِ فَإِنْ تَوْلُوا فَقُولُوا أَشْهَدُوا إِنَّا مُسْتَبِّنُوْا» [آل عمران: ٦٤] فهذا التوحيد هو أصل الإسلام. وقال تعالى: «إِنَّ الْحُكْمَ لِلَّهِ أَكْلَمَ أَنْ أَلَا يَتَبَدَّلُ إِلَّا بِإِلَيْكَ أَلَيْكُمُ الْقِسْمُ وَلَكُمْ أَكْثَرُ الْأَنَّاسِ لَا يَتَبَدَّلُ» [يوسف: ٤٠] وقال: «فَأَقْرَبَ وَجْهَكَ لِلَّذِينَ الْقَسِيسَ مِنْ قِلْ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمَ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ الْأَيْمَنِ» [الروم: ٤٣] وقال تعالى: «ذَلِكُمْ يَأْتِهِ إِذَا دُعَى اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يَشْرُكْ بِهِ، تُؤْمِنُوا فَاللَّهُمَّ يَعْلَمُ الْكَبِيرُ» [غافر: ١٢] وقال تعالى: «فَأَعْبُدُ اللَّهَ تَعَلَّمَا لَهُ الْأَنْتَزَ ۝ أَلَا إِلَهَ أَلَّا إِلَهُ أَلَّا إِلَهُ لَهُ مِنَ الْأَيْمَنِ» [الزمر: ٢، ٣] وأمثال هذه الآيات في بيان التوحيد الذي دع特 إليه الرسل ونزلت به الكتب في القرآن كثير. وسنذكر بعض ذلك إن شاء الله في هذا التعليق.

أحدها: العلم المنافي للجهل. الثاني: اليقين المنافي للشك. الثالث: القبول المنافي للرد. الرابع: الانقياد المنافي للترك. الخامس: الإخلاص المنافي للشرك. السادس: الصدق المنافي للكذب. السابع: المحبة المنافية لضدتها.

و فيه دليل على أن التوحيد - الذي هو إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له و ترك عبادة ما سواه - هو أول واجب. ولهذا كان أول ما دعت إليه الرسول عليهم السلام: «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُرُّ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ» [المؤمنون: ٣٢] وقال نوح: «أَلَا تَعْدُدُوا إِلَّا اللَّهُ» [الأحقاف: ٢١] وفيه معنى لا إله إلا الله مطابقة<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام: وقد عُلم بالاضطرار من دين الرسول ﷺ واتفقت عليه الأمة: أن أصل الإسلام وأول ما يؤمن به الخلق: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ف بذلك يصير الكافر مسلماً، والعدو ولينا، والمباح دمه وما له: معصوم الدم والمال. ثم إن كان ذلك من قلبه فقد دخل في الإيمان، وإن قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان. قال: وأما إذا لم يتكلم بها مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين باطنًا وظاهراً، عند سلف الأمة وأئمتها وجمahir العلماء اهـ.

قال المصنف رحمه الله تعالى: (وفي: أن الإنسان قد يكون عالماً<sup>(٢)</sup> وهو لا يعرف

(١) في فرة العيون: وأما قول المتكلمين ومن تبعهم: إن أول واجب: معرفة الله بالنظر والاستدلال فذلك أمر فطري فطر الله عليه عباده، ولهذا كان مفتتح دعوة الرسول أممهم إلى توحيد العبادة «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُرُّ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ» أي: لا يعبدوا إلا الله. قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» [الأيات: ٢٥] وقال تعالى: «قَاتَلَتْ رُشْتُهُمْ أَفِي اللَّهِ سَلْكٌ فَاطَّرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ»؟.

قال العماد ابن كثير رحمه الله تعالى: هذا يتحمل شيئاً: أحدهما: أفي وجوده شك؟ فإن الفطرة شاهدة بوجوده وموجبة على الإقرار به، فإن الاعتراف به ضروري في الفطر السليمة. والمعنى الثاني: أفي إلهيته وتقرره بوجوب العبادة له شك؟ وهو الخالق لجميع الموجودات فلا يستحق العبادة إلا هو وحده لا شريك له. فإن غالبية الأئمة كانت مقرة بالصانع ولكن تبعد معه غيره من الوسائل التي يظنون أنها تفهم أو تقربهم من الله زلفى اهـ.

قلت: وهذا الاحتمال الثاني يتضمن الأول.

روى أبو جعفر بن حمود عن عكرمة ومجاحد وعامر أنهم قالوا: ليس أحد إلا وهو يعلم أن الله خلقه وخلق السموات والأرض فهذا إيمانهم. وعن عكرمة أيضاً تساءلهم من خلق السموات والأرض؟ فيقولون: الله فذلك إيمانهم وهو يبعدون غيره. وتقديم أن «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» قد قيدت بالكتاب والسنّة بقيود ثقالي. منها: العلم واليقين والإخلاص والصدق والمحبة والقبول والانقياد، والكفر بما يبعد من دون الله. فإذا اجتمعت هذه القيود لمن قالها فنعته هذه الكلمة؛ وإن لم تجتمع هذه لم تفعه؛ والناس متفاوتون في العلم بها والعمل؛ فمنهم من يفعه قولها ومنهم من لا يفعه. كما لا يخفى.

(٢) يعني عالماً بعلوم الدنيا؛ أو عالماً حافظاً لعلوم الدين ولكنها لا تمثل قلبه ولا عقيدته لأنه تعلمها للدنيا ولبيانها. فهو محترف العلم؛ وقد يكون بارعاً حاذقاً في هذه الحرفة ولكنه لا ينفع في نفسه بعلمه، لأن علمه في تناحية وعقيدته ودينه مع

فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلِيَّةً، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتَرُدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ. فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذلِكَ إِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ . . . . .

معنى «لا إله إلا الله» أو يعرفه ولا يعمل به).

قلت: فما أكثر هؤلاء - لا كثّرهم الله تعالى.

قوله: (فإن هم أطاعوا لذلك) أي: شهدوا وانقادوا لذلك. (فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات) فيه: أن الصلاة أعظم واجب بعد الشهادتين. قال النووي ما معناه: إنه يدل على أن المطالبة بالفرائض في الدنيا لا تكون إلا بعد الإسلام ولا يلزم من ذلك ألا يكونوا مخاطبين بها؛ ويزاد في عذابهم بسيبها في الآخرة. وال الصحيح: أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة: المأمور به والمنهي عنه. وهذا قول الأكثرين. اهـ.

قوله: (فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنىائهم فترد على فقرائهم)<sup>(١)</sup>. فيه: دليل على أن الزكاة أوجب الأركان بعد الصلوات، وأنها تؤخذ من الأغنياء وتصرف إلى الفقراء، وإنما خص النبي ﷺ الفقراء لأن حقهم في الزكاة أكد من حق بقية الأصناف الثمانية.

وفي: أن الإمام هو الذي يتولى قبض الزكاة وصرفها: إما بنفسه أو نائبه، فمن امتنع عن أدائها إليه أخذت منه قهراً.

وفي الحديث: دليل على أنه يكفي إخراج الزكاة في صنف واحد، كما هو مذهب مالك وأحمد. وفيه: أنه لا يجوز دفعها إلى غني ولا إلى كافر غير المؤلف، وأن الزكاة واجبة في مال الصبي والمجنون، كما هو قول الجمهور، لعموم الحديث.

قلت: والفقير إذا أفرد في اللفظ تناول المiskin وبالعكس، كنظائره. كما قرره شيخ الإسلام. قوله: (إيّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ) بنصب «كرائم» على التحذير، جمع كريمة. قال صاحب المطالع: هي الجامعة للكمال الممكن في حقها: من غزارة لبن، وجمال صورة، وكثرة لحم وصوف. ذكره النووي.

تقليد العوام والجمهور في ناحية أخرى، وهذا حال أكثر العلماء الرسميين اليوم. أصلحهم الله.

(١) في قرة العيون: فيه أن الزكاة لا تنفع إلا من وحد الله وصلى الصلوات بشرطها وأركانها وواجباتها. والزكاة قرينة الصلوات في كتاب الله تعالى؛ ويدل على هذه الجملة قوله تعالى ﴿وَمَا أَنْجَرْتُ إِلَّا لِيَتَبَدَّلُوا اللَّهُ تَعَالَى حَفَّاتَهُ وَيَقِنُوا الصَّلَاةَ وَيَؤْتُوا الزَّكُوْنَةَ وَذَلِكَ بِينَ الْقِيمَةِ﴾ [البيعة: ٥] فمن أتي بهذه الأمور أتي بقيمة الأركان لغيرة الداعي إلى ذلك، لأن ذلك يتضمن الإيمان بها لزوماً. قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْجَرُوا الزَّكُوْنَةَ فَعَلَوْا سَيِّلَمُمْ﴾ [التوبه: ٥] قال أنس في الآية: «تبتهم: خلع الأوثان وعبادتهم ربهم واقام الصلاة وإيتاء الزكاة» وعن ابن مسعود مرفوعاً: «أمرت بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، ومن لم يزكي فلا صلاة له».

## وَاتَّقِ دُعْوَةَ الْمَظْلُومِ . فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابَ» أَخْرَجَاهُ

قلت: وهي خيار المال وأنفسه وأكثره ثمناً.

وفيه: أنه يحرم على العامل في الزكاةأخذ كرائم المال، ويحرم على صاحب المال إخراج شرار المال. بل يخرج الوسط، فإن طابت نفسه بالكريمة جاز<sup>(١)</sup>.  
قوله: (واتق دعوة المظلوم)<sup>(٢)</sup> أي اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل وترك الظلم، وهذا الأمران يقيان من رُرْقَهُما من جميع الشرور دنيا وأخرى.

وفي تبيه على التحذير من جميع أنواع الظلم.

قوله: (فإنه) أي الشأن (ليس بينها وبين الله حجاب) هذه الجملة مفسرة لضمير الشأن، أي فإنها لا تحجب عن الله فيقبلها.

وفي الحديث أيضاً قبول خبر الواحد العدل، ووجوب العمل به. وبعث الإمام العمال لجباية الزكاة. وأنه يعظ عماله وولاته، ويأمرهم بتقوى الله تعالى؛ ويعلمهم؛ وينهاهم عن الظلم ويعرفهم سوء عاقبته. والتبيه على التعليم بالتدرج. قاله المصنف.

قلت: ويدأ بالأهم فالأشد.

واعلم أنه لم يذكر في الحديث الصوم والحج، فأشكل ذلك على كثير من العلماء.  
قال شيخ الإسلام: أجاب بعض الناس: أن بعض الرواية اختصر الحديث وليس كذلك.  
فإن هذا طعن في الرواية. لأن ذلك إنما يقع في الحديث الواحد؛ مثل حديث وَفَدْ عبد القيس<sup>(٣)</sup> حيث ذكر بعضهم الصيام وبعضهم لم يذكره، فأما الحديثان المنفصلان فليس

(١) في فرة العيون: تحذير له من أن يتتجاوز ما شرعه الله ورسوله في الزكاة، وهو أخذها من أوساط المال، لأن ذلك سبب لإخراجها بطيب نفس ونية صحيحة. وكل ما زاد على أوساط المال، لأن ذلك سبب لإخراجها بطيب نفس ونية صحيحة. وكل ما زاد على المشروع فلا خير فيه. وهذا أصل ينبغي التقطن له.

(٢) في فرة العيون: يدل على أن العامل إذا زاد على المشروع صار ظالماً لمن أخذ ذلك منه؛ ودعوة المظلوم مقبولة ليس بينها وبين الله حجاب يمنع قبولها.

فعلى العامل أن يتحرى العدل فيما استعمل فيه؛ فلا يظلم بأخذ زيادة على الحق؛ ولا يحابي بترك شيء منه، فعليه أن يقصد العدل من الطرفين، والله أعلم.

(٣) روى البخاري ومسلم عن ابن عباس: «أن عبد القيس وفدوه على النبي ﷺ فقالوا: «من القوم؟» فقالوا: من ربعة. قال: مرجيا بالوفد غير خزريا ولا نداميا. فقالوا: يا رسول الله إن بيننا وبينك هذا الحي من كفار مصر؛ وإننا لا نصل إليك إلا في شهر حرام فمررتنا بأمر فصل نأخذ به ونأمر به من وراءنا وندخل به الجنة. فقال: آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع: آمركم بالإيمان بالله وحده. أتدرون ما الإيمان بالله؟ شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكوة وصوم رمضان وأن تعطوا الخمس من المعمم» الحديث، وكان وفدي عبد القيس في سنة تسع<sup>(٤)</sup>.

(٤) (وكان وفدي عبد القيس في سنة تسع) في هذا نظر والأظهر أنهم وفدوه قبل فتح مكة لقولهم: (إن بيننا وبينك هذا الحي من كفار مصر) ومعلوم أن أهل مكة هم رؤوس كفار مصر وقادتها وقد أسلموا عام الفتح وذلك سنة ثمان، وقد استبطط الجاحظ ابن كثير رحمه الله - في تاريخه البداية - هذا المعنى من هذا السياق والله أعلم.

ولهمما عن سهل بن سعد رضي الله عنه «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ يَوْمَ خَيْرٍ: «لِأَعْطِينَ الرَّأْيَةَ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَى يَدِيهِ. فَبَاتَ النَّاسُ يَدْعُوكُنَّ لِيَلْتَهُمْ: أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا فَلَمَّا أَصْبَحُوا غَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ قَالُوا، كُلُّهُمْ يَرْجُو أَنْ

الأمر فيهما كذلك؛ ولكن عن هذا جوابان:

أحدهما: أن ذلك بحسب نزول الفرائض، وأول ما فرض الله الشهادتين ثم الصلاة. فإنه أمر بالصلاحة في أول أوقات الوضي؛ ولهذا لم يذكر وجوب الحج؛ كعامة الأحاديث، إنما جاء في الأحاديث المتأخرة.

الجواب الثاني: أنه كان يذكر في كل مقام ما يناسبه. فيذكر تارة الفرائض التي يقاتل فيها: كالصلاحة والزكاة. ويذكر تارة الصلاة والصيام لمن لم يكن عليه زكاة، ويذكر تارة الصلاة والزكاة والصوم: فإذاً أن يكون قبل فرض الحج؛ وإنما أن يكون المخاطب بذلك لا حج عليه. وأما الصلاة والزكاة فلهما شأن ليس لسائر الفرائض، ولهذا ذكر الله تعالى في كتابه القتال عليهما، لأنهما عبادات ظاهرتان؛ بخلاف الصوم فإنه أمر باطن من جنس الموضوع والاغتسال من الجنابة، ونحو ذلك مما يؤتمن عليه العبد؛ فإن الإنسان يمكنه ألا ينوي الصوم وأن يأكل سراً، كما أن يكتم حدثه وجنباته، وهو يذاكري في الأعمال الظاهرة التي يقاتل الناس عليها ويصيرون مسلمين بفعلها. فلهذا علق ذلك بالصلاحة والزكاة دون الصوم، وإن كان واجباً كما في آياتي براءة<sup>(١)</sup> نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس. وكذلك لما بعث معاذًا إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصوم، لأنه تبع وهو باطن، ولا ذكر الحج لأن وجوبه خاص ليس بعام، ولا يجب في العمر إلا مرة. انتهى معناه<sup>(٢)</sup>.

قوله: (آخر جاه) أي البخاري ومسلم، وأخرجه أيضاً أحمد وأبو داود والترمذني والنسائي وابن ماجه.

قال: (ولهمما عن سهل بن سعد رضي الله عنه: «أن رسول الله قَالَ يَوْمَ خَيْرٍ: «لِأَعْطِينَ الرَّأْيَةَ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَى يَدِيهِ. فَبَاتَ النَّاسُ يَدْعُوكُنَّ لِيَلْتَهُمْ: أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا فَلَمَّا أَصْبَحُوا غَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ قَالُوا، كُلُّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا، فَقَالَ: أَيْنَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ؟ فَقَالَ: هُوَ يَشْكُرِي عَيْنِيهِ. [قال]: فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ، فَأَتَيْ

(١) هما قوله تعالى: «إِنَّ تَائِبًا وَأَقْأَمُوا الصَّلَاةَ وَإِنَّمَا الْأَكْوَافُ فَلَمَّا أَعْوَرُ سَيِّئَتْهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ» [التوبه: ٥]. ومثلها الآية الحادية عشرة، وختانتها «فَلَمَّا خَوَكُنُّتُمْ فِي الظِّيَّانِ وَتَنْصَلُ الْأَكْوَافُ لَغُورٌ مَّلْمُونٌ».

(٢) ولعل الصواب ما أجاب به بعض العلماء من اختصار الرواوى للحديث. وليس في ذلك طعن في الرواية، لأنهم كانوا يرون الحديث بحسب الظروف والمناسبات. فقد تكون المناسبة مقتضية لبعض الحديث فيقتصر على هذا البعض. وذلك كثير جدًا؛ كما تراه في البخاري وغيره؛ والله أعلم.

يُعطها، فَقَالَ: أَيْنَ عَلَيَّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ؟ فَقَيلَ: هُوَ يَشْتَكِي عَيْنِيهِ. قَالَ: فَأَرْسِلُوهُ إِلَيَّهِ،

بـهـ، فـبـصـقـ فـيـ [عـيـنـيـهـ] وـدـعـاـ لـهـ، فـبـرـأـ كـأـنـ لـمـ يـكـنـ بـهـ وـجـعـ، فـأـعـطـاهـ الرـاـيـةـ، قـالـ: أـنـفـذـ عـلـىـ رـسـلـكـ حـتـىـ تـنـزـلـ بـسـاحـتـهـمـ؛ ثـمـ اـدـعـهـمـ إـلـىـ إـلـاسـلـامـ، وـأـخـبـرـهـمـ بـمـاـ يـجـبـ عـلـيـهـمـ مـنـ حـقـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـهـ، فـوـالـلـهـ لـأـنـ يـهـدـيـ اللـهـ بـكـ رـجـلـاـ وـاحـدـاـ خـيـرـ لـكـ مـنـ حـمـرـ النـعـمـ»).  
يـدـوـكـونـ أـيـ: يـخـوضـونـ.

قولهـ: (عـنـ سـهـلـ بـنـ سـعـدـ) أـيـ: اـبـنـ مـالـكـ بـنـ خـالـدـ الـأـنـصـارـيـ الـخـزـرجـيـ السـاعـدـيـ، أـبـيـ الـعـبـاسـ صـحـابـيـ شـهـيرـ، وـأـبـوـهـ صـحـابـيـ أـيـضاـ، مـاتـ سـنـةـ ثـمـانـ وـثـمـانـيـنـ وـقـدـ جـاـوزـ المـائـةـ.

قولهـ: (قـالـ يـوـمـ خـيـرـ) وـفـيـ الصـحـيـحـيـنـ عـنـ سـلـمـةـ بـنـ الـأـكـوعـ قـالـ: كـانـ عـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ قـدـ تـخـلـفـ عـنـ النـبـيـ ﷺ فـيـ خـيـرـ، وـكـانـ أـرـمـدـ، فـقـالـ: أـنـاـ أـتـخـلـفـ عـنـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ؟ فـخـرـجـ عـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ فـلـحـقـ بـالـنـبـيـ ﷺ فـلـمـ كـانـ مـسـاءـ الـلـيـلـةـ الـتـيـ فـتـحـهـاـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ فـيـ صـبـاحـهـ قـالـ ﷺ: «لـأـعـطـيـنـ الرـاـيـةـ - أـوـ لـيـأـخـذـنـ الرـاـيـةـ - غـدـاـ رـجـلـ يـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ - أـوـ قـالـ: يـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ - يـفـتـحـ اللـهـ عـلـيـهـ يـدـهـ. إـذـاـ نـحـنـ بـعـلـيـ وـمـاـ نـرـجـوـهـ، فـقـالـوـاـ: هـذـاـ عـلـيـ، فـأـعـطـاهـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ الرـاـيـةـ فـتـحـ اللـهـ عـلـيـهـ».

قولهـ: (لـأـعـطـيـنـ الرـاـيـةـ) قـالـ الـحـافـظـ: فـيـ روـاـيـةـ بـرـيـدـةـ: «إـنـيـ دـافـعـ اللـوـاءـ إـلـىـ رـجـلـ يـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ» وـقـدـ صـرـحـ جـمـاعـةـ مـنـ أـهـلـ اللـغـةـ بـتـرـادـفـهـمـ، وـلـكـنـ روـيـ أـحـمـدـ وـالـتـرـمـذـيـ مـنـ حـدـيـثـ اـبـنـ عـبـاسـ: «كـانـتـ رـاـيـةـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ سـوـدـاءـ، وـلـوـاـءـ أـيـضـ». وـمـثـلـهـ عـنـ الطـبـرـانـيـ عـنـ بـرـيـدـةـ. وـعـنـدـ اـبـنـ عـدـيـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ وـزـادـ: (مـكـتـوبـ فـيـهـ: لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ مـحـمـدـ رـسـوـلـ اللـهـ).

قولهـ (يـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ وـيـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ) فـيـ فـضـيـلـةـ عـظـيمـةـ لـعـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ. قـالـ شـيـخـ إـلـاسـلـامـ: لـيـسـ هـذـاـ وـلـوـصـفـ مـخـتـصـاـ بـعـلـيـ وـلـاـ بـالـأـمـةـ، فـإـنـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ يـحـبـ كـلـ مـؤـمـنـ تـقـيـ، يـحـبـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ؛ لـكـنـ هـذـاـ حـدـيـثـ مـنـ أـحـسـنـ مـاـ يـحـتـجـ بـهـ عـلـىـ التـوـاصـبـ الـذـيـنـ لـاـ يـتـولـونـهـ، أـوـ يـكـفـرـوـنـهـ أـوـ يـفـسـقـوـنـهـ، كـالـخـوارـجـ. لـكـنـ هـذـاـ الـاحـتـاجـاجـ لـاـ يـتـمـ عـلـىـ قـوـلـ الـرافـضـةـ الـذـيـنـ يـجـعـلـوـنـ النـصـوصـ الـدـالـلـةـ عـلـىـ فـضـائـلـ الصـحـابـةـ كـانـتـ قـبـلـ رـدـهـمـ، فـإـنـ الـخـوارـجـ تـقـوـلـ فـيـ عـلـيـ مـثـلـ ذـلـكـ، وـلـكـنـ هـذـاـ باـطـلـ، فـإـنـ اللـهـ عـالـىـ وـرـسـوـلـهـ لـاـ يـطـلـقـ مـثـلـ هـذـاـ الـمـدـحـ عـلـىـ مـنـ يـعـلـمـ اللـهـ أـنـهـ يـمـوتـ كـافـرـاـ.

وـفـيـ إـثـبـاتـ صـفـةـ الـمـحـبـةـ [الـلـهـ] خـلـاـفـاـ لـلـجـهـمـيـةـ وـمـنـ أـخـذـ عـنـهـمـ<sup>(١)</sup>.

قولهـ: (يـفـتـحـ اللـهـ عـلـيـ يـدـهـ) صـرـيـحـ فـيـ الـبـشـارـةـ بـحـصـولـ الـفـتـحـ، فـهـوـ عـلـمـ مـنـ أـعـلـامـ الـنـبـوـةـ.

(١) فـيـ قـرـةـ الـعـيـونـ: وـفـيـ فـضـيـلـةـ لـعـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ بـمـاـ خـصـهـ مـنـ إـعـطـاءـ الرـاـيـةـ، وـدـعـوـتـهـ أـهـلـ خـيـرـ إـلـىـ إـلـاسـلـامـ؛ وـقـتـالـهـمـ إـذـاـ لـمـ يـقـلـوـاـ. وـفـيـ مـشـرـوـعـيـةـ الـدـعـوـةـ إـلـىـ إـلـاسـلـامـ.

فَأُتِيَ بِهِ: فَبَصَقَ فِي عَيْنِيهِ؛ وَدَعَا لَهُ، فَبَرَأَ كَانَ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجْعٌ فَأَعْطَاهُ الرَّأْيَةَ فَقَالَ: انْفُذْ عَلَى

قوله: (فبات الناس يدوكون ليتهم) بنصب (ليتهم) و(يدوكون) قال المصنف: يخوضون. أي: فمن يدفعها إليها. وفيه حرص الصحابة على الخير واهتمامهم به، وعلى مرتبهم في العلم والإيمان.

قوله: (أبيهم) هو برفع «أبي» على البناء لإضافتها وحذف صدر صلتها.

قوله: (فلما أصبحوا غَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ كُلَّهُمْ يَرْجُونَ أَنْ يَعْطَاهُمْ) وفي رواية أبي هريرة عند مسلم أن عمر قال: «ما أحبت الإمارة إلا يومئذ».

قال شيخ الإسلام: إن في ذلك شهادة النبي ﷺ لعلي بإيمانه باطنًا وظاهرًا وإثباتًا لموالاته لله تعالى ورسوله ووجوب موالة المؤمنين له، وإذا شهد النبي ﷺ لمعين بشهادة، أو دعا له؛ أحب كثير من الناس أن يكون له مثل تلك الشهادة ومثل ذلك الدعاء، وإن كان النبي يشهد بذلك لخلق كثير ويدعوه لخلق كثير؛ وهذا كالشهادة بالجنة لثابت بن قيس<sup>(١)</sup> وعبد الله بن سلام<sup>(٢)</sup> وإن كان شهد بالجنة لآخرين؛ والشهادة بمحبة الله ورسوله للذي ضرب في الخمر<sup>(٣)</sup>.

قوله: (فقال: أين علي بن أبي طالب) فيه سؤال الإمام عن رعيته؛ وتفقد أحوالهم.

قوله: (فقيل هو يشتكى عينيه) أي من الرمد، كما في صحيح مسلم عن سعد بن أبي وقاص فقال: «ادعو لي عليًا فأتي بي أرمد» الحديث، وفي نسخة صحيحه بخط المصنف: «فقيل: هو يشتكى عينيه، فأرسل إليه» مبني للفاعل، وهو ضمير مستتر في الفعل راجع إلى النبي ﷺ، ويحمل أن يكون مبنياً لما لم يسم فاعله. ولمسلم، من طريق إياس بن سلمة بن الأكوع عن أبيه قال: « فأرسلني إلى عليٍّ فجئت به أقوده أرمد».

قوله: (فبصق) بفتح الصاد، أي نقل.

قوله: (ودعا له فبراً) هو بفتح الراء والهمزة، أي عوفي في الحال، عافية كاملة كأن لم يكن به وجع من رمد ولا ضعف بصر<sup>(٤)</sup>.

(١) قال له النبي ﷺ: «هو من أهل الجنة» في حديث طويل حين جلس في بيته حزيناً عند نزول ﴿لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا يَمْهُرُوا لَمْ يَأْفُلُوكُلُّ كَجَّابٍ مَعْنَكُمْ لَعْنَ أَنْ تَحْبَطَ أَعْدَاكُمْ وَأَسْتَ لَا شَعْرُونَ﴾ [الحجرات: ٢] وكان ثابت رفيع الصوت، فقال: أنا الذي كنت أرفع صوتي - الحديث رواه الإمام أحمد (ج ٣ ص ١٣٧) ورواه مسلم في كتاب الإيمان حديث

. ١٨٧

(٢) عن سعد بن أبي وقاص قال: «ما سمعت النبي ﷺ يقول لأحد يمشي على الأرض إنه من أهل الجنة إلا لعبد الله بن سلام» رواه البخاري في مناقب الأنصار ورواه مسلم والترمذى وابن ماجه.

(٣) روى البخاري عن عمر قال: «كان رجل يسمى عبد الله ويلقب حماراً؛ وكان يضحك رسول الله ﷺ وكان يشرب الخمر فيؤتى به فيقيم عليه الحد؛ فلעنه بعض الصحابة، فقال ﷺ: لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله» الحديث.

(٤) في قرة العيون: وذلك بدعوة النبي ﷺ كما في الحديث فدعا فاستجيب له عليه السلام وفيه علم من أعلام النبوة أيضاً،

رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ . ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ وَأَخْبِرُهُمْ بِمَا يَحْبُّ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللَّهِ

وعند الطبراني من حديث علي: «فما رمدت ولا صدعت منذ دفع النبي ﷺ إلى الراية» وفيه دليل على الشهادتين . قوله: ( فأعطاه الراية ) قال المصنف : فيه الإيمان بالقدر لحصولها لمن لم يسع ؛ ومنها عن سعي .

وفيه: أن فعل الأسباب المباحة أو الواجبة أو المستحبة لا ينافي التوكيل .

قوله: ( فقال: انفذ على رسلك ) بضم الفاء؛ أي امض ، و(رسلك) - بكسر الراء وسكون السين - أي على رفقك من غير عجلة ، وـ «ساحتهم»: فناء أرضهم وهو ما حولها .

وفيه: الأدب عند القتال وترك العجلة والطيش ، والأصوات التي لا حاجة إليها .

وفيه: أمر الإمام عمّاله بالرفق من غير ضعف ولا انتقاد عزيمة ؛ كما يشير إليه قوله: «ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ»<sup>(١)</sup> أي الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ؛ وإن شئت قلت: الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله ، وما اقتضته الشهادتان من إخلاص العبادة لله وحده؛ وإخلاص الطاعة له ولرسوله ﷺ . ومن هنا طابق الحديث الترجمة كما قال تعالى لنبيه ورسوله: ﴿قُلْ يَتَاهَلَّ الْكِتَبُ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَنْبَدِّلُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا شُرِيكَ لَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنَّ تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِإِنَّمَا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٤] .

قال شيخ الإسلام رحمه الله: والإسلام هو الاستسلام لله ، وهو الخضوع له والعبودية له . كذا قال أهل اللغة .

وقال رحمه الله تعالى: ودين الإسلام الذي ارتضاه الله وبعث به رسلاه هو: الاستسلام له وحده - فأصله في القلب - والخضوع له وحده بعبادته وحده دون ما سواه . فمن عبده وعبد معه إليها آخر لم يكن مسلماً . ومن استكبر عن عبادته لم يكن مسلماً؛ وفي الأصل: هو من باب العمل ، عمل القلب والجوارح ، وأما الإيمان ، فأصله: تصديق القلب وإقراره ومعرفته ، فهو من باب قول القلب المتضمن عمل القلب . انتهى .

فتبيين أن أصل الإسلام: هو التوحيد ونفي الشرك في العبادة ، وهو دعوة جميع المرسلين ، وهو الاستسلام لله تعالى بالتوحيد ، والانقياد له بالطاعة فيما أمرهم به على ألسن رسلاه ؛ كما قال تعالى عن نوح أول رسلاه: ﴿أَنَّ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَأَنَّقُوهُ وَأَطِيعُونَ﴾ [نوح: ٣] .

وذلك كله با الله ومن الله وحده وهو الذي يملك الضر والتفع ، والعطاء والمنع ، لا إله غيره ولا رب سواه .

(١) في فرة العيون: هذا هو شاهد الترجمة ، وهكذا ينبغي لأهل الإسلام أن يكون قصدتهم بجهادهم هداية الخلق إلى الإسلام والدخول فيه ، وينبغي لولاة الأمر أن يكون هذا هو معتمدتهم ومرادهم ونيتهم .

تعالى فيه، .....

وفيه: مشروعية الدعوة قبل القتال، لكن إن كانوا قد بلغتهم الدعوة جاز قتالهم ابتداءً؛ لأن النبي ﷺ أغار علىبني المصططيق وهم غارون<sup>(١)</sup> وإن كانوا لم تبلغهم الدعوة وجبت دعوتهم.

قوله: «وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه»<sup>(٢)</sup> أي: في الإسلام إذا أجابوك إليه فأخبرهم بما يجب من حقوقه التي لا بد لهم من فعلها: كالصلوة والزكاة، كما في حديث أبي هريرة: «إذا فعلوا ذلك فقد منعوا مني دماءهم وأموالهم، إلّا بحقها»<sup>(٣)</sup> ولما قال عمر لأبي بكر في قتاله مانعي الزكاة: «كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله ﷺ: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلّا بحقها؟ قال

(١) الغار: الغافل. وقال البخاري: غزوةبني المصططيق من خزانة. وهي المريسيع. قال ابن إسحاق: وذلك سنة ست. و قال موسى بن عقبة: سنة أربع. وقال النعمان بن راشد عن الزهرى: «أن النبي ﷺ أغار علىبني المصططيق وهم غارون، وأن عاتهم تسقى على الماء، فقتل مقاتلتهم وسى ذرائهم. وأصاب يومئذ جويرية بنت الحارث» وبنو المصططيق بطن شهير من خزانة. وسبب غزوهم: أن النبي ﷺ بلغه أن ضرار سيدهم أبا جويرية يجمع الناس ويستعد لقتاله. ففاجأهم رسول الله ﷺ وهم غافلون، وأسر منهم أكثرهم وأسلم الحارث بن ضرار.

(٢) في قرة العيون: فيه مما أمر به وشرعه من حقوق: «لا إله إلا الله» وهذا يدل على أن الأعمال من الإيمان خلافاً للأشاعرة والمرجحة في قوله: إنه القول، وزعموا أن الإيمان هو مجرد التصديق، وتركوا ما دل عليه الكتاب والسنة - لأن الدين ما أمر الله به فعلاً وما نهى عنه تركاً.

وفي الرد على المشركين المستدين على الشرك بكرامات الأولياء لدلائلها على فضلهم. وأمير المؤمنين علي رضي الله عنه وقع له من الكرامات ما لم يقع لغيره، وقد خد الأخاديد وأخسمها بالنار وقدف فيها من غلا في أو اعتدى فيه بعض ما كان يعتقد هؤلاء المشركون مع أهل البيت وغيرهم، فصار من أشد الصحابة رضي الله عنه بعداً عن الشرك، وشدة على من أشرك حتى أحقرهم بالنار مثل عبدالله بن سبأ اليهودي وشيعته. والقصة في البخاري. وكذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه مع ما أعطى من الكرامات صار من أبعد الصحابة عن الشرك وذرائعه؛ وهؤلاء أفضل أهل الكرامات مما زادهم ذلك إلا قوة في التوحيد؛ وشدة على أهل الشرك والتنديد، كما جرى لعمر رضي الله عنه في الاستسقاء بالعباس وتعمية قبر دانيال لما وجده الصحابة في بيت مال الهرمان، كما أن المعجزات إنما زادت الرسل قوة في الدعوة إلى التوحيد وشدة على أهل الشرك والإنكار عليهم وجهادهم، ولكن قد يقع من الأحوال الشيطانية لمن استحوذ عليه الشيطان فأنساه ذكر ربه ما قد يتلبس على الجهال الذين تلبسوا بالشرك؛ ويطيبون أن ذلك كرامات، وهي من مكر الشيطان؛ وإغواهه لمن يعرف الحق من الباطل، وقد قال تعالى لنبيه محمد ﷺ: «فَاسْتَقِمْ كُلَّمَا أَوْجَى إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْقَطِي» [الزخرف: ٤٣]. فكذلك يجب على كل أحد أن يطلب الحق من القرآن بتدبره فإنه الصراط المستقيم ولا يلتفت إلى ما زخرفه الشياطين كما أغتر به من أبناء الأمة من قبلهم.

وفيه: من أداء الفرائض على الوجه الشرعي والنهي عن تعدي الحدود التي حدتها الله بين الحلال والحرام؛ وذلك من الإيمان. فالحلال ما أحله الله، والحرام ما حرمه الله، والدين ما شرعه الله، فإذا أخذ بالإسلام الذي هو التوحيد والإخلاص، وأحل ما أحله الله تعالى وحرم ما حرمه الله تعالى وأمر بذلك وجاهد عليه، فقد قام بما وجب. وبالله التوفيق.

(٣) رواه البخاري ومسلم وغيرهما.

فَوَاللَّهِ لَا إِنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعْمٍ». «يَدْعُوكُونَ» أَيْ يخوضون

فِيهِ مَسَائِلَ :

أَنَ الدُّعْوَةِ إِلَى اللَّهِ طَرِيقٌ مِنْ اتَّبَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ . الأولى:

التَّنْبِيَةِ عَلَى الْإِحْلَاصِ؛ لَا إِنْ كَثِيرًا لَوْ دَعَا إِلَى الْحَقِّ فَهُوَ يَدْعُ إِلَى نَفْسِهِ . الثانية:

أَنَ الْبَصِيرَةَ مِنَ الْفَرَائِضِ . الثالثة:

مِنْ دَلَائِلِ حُسْنِ التَّوْحِيدِ: أَنَّهُ تَنْزِيهُ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ الْمَسِبَّةِ . الرابعة:

أَنَّ مِنْ قُبْحِ الشَّرِكِ كُونَهُ مَسِبَّةً لِلَّهِ . الخامسة:

وَهِيَ مِنْ أَهْمَهَا: إِبَادُ الْمُسْلِمِ عَنِ الْمُشْرِكِينَ لَئَلَّا يَصِيرُ مِنْهُمْ، وَلَوْ لَمْ يَشْرُكْ . السادسة:

كُونُ التَّوْحِيدِ أَوْلَى وَاجِبًا . السابعة:

أَنْ يُبْدِأُ بِهِ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ، حَتَّى الصَّلَاةِ . الثامنة:

أَنْ مَعْنَى: «أَنْ يُؤْخِذُوا اللَّهُ» مَعْنَى شَهَادَةِ: أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ . التاسعة:

أَنَّ إِلَّا إِنْسَانًا قَدْ يَكُونُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَهُوَ لَا يَعْرِفُهَا، أَوْ يَعْرِفُهَا وَلَا يَعْمَلُ بِهَا . العاشرة:

أَبُو بَكْرٌ: إِنَّ الزَّكَاةَ حَقُّ الْمَالِ، وَاللَّهُ لَوْ مَنْعَنِي عَنَّا كَانُوا يُؤْدِنُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِقَاتِلِهِمْ عَلَى مَعْنَاهَا<sup>(١)</sup> .

وَفِيهِ: بَعْثُ الْإِمَامِ الدُّعَاةَ إِلَى اللَّهِ؛ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَخَلْفَاؤُهُ الرَّاشِدُونَ يَفْعَلُونَ؛ كَمَا فِي الْمَسْنَدِ عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ فِي خُطْبَتِهِ: «أَلَا إِنِّي وَاللَّهُ مَا أَرْسَلْتُ إِلَيْكُمْ لِيَضْرِبُوا أَبْشَارَكُمْ، وَلَا لِيَأْخُذُوا أَمْوَالَكُمْ؛ وَلَكُمْ أَرْسَلْتُمُ إِلَيْكُمْ لِيَعْلَمُوكُمْ دِيْنَكُمْ وَسَنَنَكُمْ».

قَوْلُهُ: «فَوَاللَّهِ لَا إِنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعْمٍ»، «أَنْ» مَصْدَرِيَّةُ وَاللامُ قَبْلَهَا مَفْتُوحَةٌ لِأَنَّهَا لَامُ الْقَسْمِ. وَأَنْ وَالْفَعْلُ بَعْدَهَا فِي تَأْوِيلِ مَصْدَرٍ، رَفْعٌ عَلَى الْابْتِدَاءِ. وَالْخُبْرُ: «خَيْرٌ» وَ«حُمْرٌ» - بِضمِّ الْمَهْمَلَةِ وَسَكُونِ الْمَيْمِ - جَمْعُ أَحْمَرٍ، وَ«النَّعْمٌ» - بفتحِ التُّونِ وَالْعَيْنِ الْمَهْمَلَةِ - أَيْ: خَيْرٌ لَكَ مِنِ الْإِبْلِ الْحَمَرِ، وَهِيَ أَنْفَسُ أَمْوَالِ الْعَرَبِ.

(١) رواه البخاري ومسلم وغيرهما.

الحادية عشرة: التنبية على التعليم بالتدریج .

الثانية عشرة: البداءة بالأهم فالأهم .

الثالثة عشرة: مصرف الزكاة .

الرابعة عشرة: كشف العالم الشبهة عن المتعلم .

الخامسة عشرة: النهي عن كرائم الأموال .

السادسة عشرة: اتقاء دعوة المظلوم .

السابعة عشرة: الإخبار بأنها لا تُحجب .

الثامنة عشرة: من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الأولياء من المشقة والجوع والوباء .

النinth عشرة: قوله: «لأَعْطِيَنَّ الرَّأْيَ إِلَّا» عَلِمَ من أعلام النبوة .

العشرون: تَقْلُهُ فِي عَيْنِيهِ عِلْمٌ مِّنْ أَعْلَامِهَا أَيْضًا .

الحادية والعشرون: فضيلة علي رضي الله عنه .

الثانية والعشرون: فضل الصحابة في ذُوكهم تلك الليلة وشغفهم عن بشاره الفتح .

الثالثة والعشرون: الإيمانُ بالقدر لحصولها لمن لم يَسْعَ وَمَنْعَهَا عَمِّنْ سَعَى .

الرابعة والعشرون: الأدب في قوله: «على رسولك» .

الخامسة والعشرون: الدعوة إلى الإسلام قبل القتال .

السادسة والعشرون: أنه مشروع لمن دُعوا قبل ذلك وقوتلوا .

السابعة والعشرون: الدعوة بالحكمة لقوله: «أَخْبَرْهُمْ بِمَا يَجِبْ» .

الثامنة والعشرون: المعرفة بحق الله في الإسلام .

النinth والعشرون: ثوابُ من اهتدى على يديه رجلٌ واحد .

الثلاثون: الحَلِفُ على الفتيا .

قال النووي: وتشبيه أمور الآخرة بأمور الدنيا؛ إنما هو للتقرير إلى الإفهام، وإلا فذرة من الآخرة خير من الأرض بأسراها وأمثالها معها .

وفيه: فضيلة من اهتدى على يديه رجل واحد، وجواز الحلف على الخبر والفتيا ولو لم يستحلف .

## ٥ - باب

### تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله

قوله: (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله)

قلت: هذا من عطف الدال على المدلول<sup>(١)</sup>.

فإن قيل: قد تقدم في أول الكتاب من الآيات ما يبين معنى: «لا إله إلا الله» وما تضمنته من التوحيد كقوله تعالى: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ» [الإسراء: ٢٣] وسابقها ولاحقها، وكذلك ما ذكره في الأبواب بعدها، فما فائدة هذه الترجمة؟

قيل: هذه الآيات المذكورة في هذا الباب فيها مزيد بيان بخصوصها لمعنى الكلمة الإخلاص وما دلت عليه: من توحيد العبادة، وفيها: الحجة على من تعلق من الأنبياء والصالحين يدعوهم ويسألهم، لأن ذلك هو سبب نزول بعض هذه الآيات، كالآية الأولى: «فُلَّ أَدْعُوا لِلَّهِ زَعْمَنْ مِنْ دُونِهِ» [الإسراء: ٥٦] أكثر المفسرين على، أنها: نزلت فيمن يعبد المسيح وأمه، والعزيز والملائكة، وقد نهى الله عن ذلك أشد النهي، كما في الآية من التهديد والوعيد على ذلك. وهذا يدل على أن دعاءهم من دون الله شرك بالله، ينافي التوحيد، وينافي شهادة أن لا إله إلا الله، فإن التوحيد ألا يدعى إلا الله وحده. وكلمة الإخلاص نفت هذا الشرك، لأن دعوة غير الله تأليه وعبادة له. و«الدعاء مخ العبادة»<sup>(٢)</sup>.

وفي هذه الآية: أن المدعو لا يملك لداعيه كشف ضرر ولا تحويله من مكان إلى مكان، ولا من صفة إلى صفة. ولو كان المدعونبياً أو ملكاً. وهذا يقرر بطلان دعوة كل مدعو من دون الله كائناً من كان، لأن دعوته تخون داعيه أحوج ما كان إليها، لأنه أشرك مع الله من لا يفعه ولا يضره. وهذه الآية تقرر التوحيد، ومعنى لا إله إلا الله.

وقوله تعالى: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةِ»<sup>(٣)</sup> يبين أن هذا سبيل

(١) في قرة العيون: لأن التوحيد هو معنى هذه الكلمة العظيمة، وذلك يتبيّن بما ساقه من الآيات والحديث، لما فيها من زيادة البيان وكشف ما أشكّل من ذلك، وإقامة الحجة على من غلط في معنى: «لا إله إلا الله» من أهل الجهل والإلحاد.

(٢) رواه الترمذى عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي ﷺ.

(٣) في قرة العيون: أي: أولئك الذين يدعوهم أهل الشرك من لا يملك كشف الضر ولا تحويله، من الملائكة والأنبياء والصالحين: كاليسوع وأمه والعزيز، فهو لا دين لهم التوحيد وهو بخلاف من دعاهم من دون الله ووصفهم بقوله: «يَنْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةِ أَقْرَبُ» فيطلبون القرب من الله بالإخلاص له وطاعته فيما أمر، وترك ما نهاهم عنه. وأعظم الغرب التوحيد الذي بعث الله به أنبياءه ورسله وأوجب عليهم العمل به والدعوة إليه؛ وهذا الذي يقربهم إلى الله أي عفوه ورضاه ووصف ذلك بقوله: «وَرَبِّهِمُ رَحْمَنٌ وَّيَغْفِرُ عَذَابَهُ» فلا يرجون أحداً سواه ولا يخافون غيره، وذلك هو توحيده لأن ذلك يمنعهم من الشرك، ويوجب لهم الطمع في رحمة الله والهرب من عقابه، والداعي لهم - والحالة هذه - قد عكس الأمر، وطلب منهم ما كانوا ينكرون من الشرك بالله في دعائهم لمن كانوا يدعونه من دون الله. ففيه معنى قوله: «وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ

وقول الله تعالى: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْتَهُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيْمُونَ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا» [الإسراء: ٥٧].

الأنبياء والمرسلين ومن تبعهم من المؤمنين. قال قادة: تقربوا إليه بطاعته والعمل بما يرضيه وقرأ ابن زيد: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْتَهُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيْمُونَ أَقْرَبُ»<sup>(١)</sup> قال العmad ابن

يَكْفُرُونَ بِشَرِيكِهِ» [فاطر: ١٤] وقوله «وَإِذَا حَسِنَ لِلَّاهُ كُلُّاً لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكُلُّاً يَعَادُهُمْ كُفَّارٍ» [الأحقاف: ٦]. فيه: الرد على من ادعى: أن شرك المشركين إنما هو بعبادة الأنسام وتبين بهذه الآية: أن الله تعالى أنكر على من دعا معه غيره من الأنبياء والصالحين والملائكة ومن دونهم، وأن دعاء الأموات والغائبين، لجلب نفع أو دفع ضر هو من الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، وأن ذلك ينافي ما دلت عليه كلمة الأخلاص.

فتذير هذه الآية العظيمة يتبعن ذلك التوحيد، وما ينافي من الشرك والتنديد، فإنها نزلت فمن يعبد الملائكة والمسيح وأمه والعزيز، فهم المعنيون بقوله: «فَلِمَ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُ مِنْ دُونِي فَلَا يَلْعَلُوكُنَّ كَفَّافَ الصُّرُّ عَنْكُمْ وَلَا حَمِيلًا» ثم بين تعالى: أن هؤلاء المشركين قد خالفوا من كانوا يدعونه في دينه فقال: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْتَهُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةِ أَيْمُونَ أَقْرَبُ» وقدم المعمول لأنه يفيد الحصر، يعني ينتهيون إلى ربهم الوسيلة لا إلى غيره. وأعظم الوسائل إلى الله تعالى التوحيد الذي بعث به الله أنبياءه ورسله؛ وخلق الخلق لأجله. ومن التوسل إليه: التوسل بأسمائه وصفاته، كما قال تعالى: «وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَقِي فَادْعُوهُ بِهَا» [الإسراء: ١٨٠] وكما ورد في الأذكار المأثورة من التوسل بها في الدعوات كقوله ﷺ: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت المنان بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام»، وقوله: «اللهم إني أسألك بأنك أنت الله الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد» وغير ذلك من الأعمال الصالحة الخاصة التي لم يشيها شرك. فالتوسل إلى الله هو بما يحبه ويرضاه، لا بما يكرهه ويناباه من الشرك الذي نزع نفسه عنه بقوله: «شَجَنَ اللَّهُ عَنِّي يُشَكُونَ» وقوله: «وَسَخَنَ اللَّهُ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ» قوله في الإنكار على من اتخاذ الشفاعة: «فَلِمَ أَتَشْتَرِكُ أَللَّهُ يَمَا لَا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ سَيَخْتَهُمْ وَلَقَلَّ عَنَّا يُشَكُوكُنَّ» [يونس: ١٨] وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير يأمر عباده بياخلاص العبادة له؛ وينهiam عن عبادة ما سواه، وبيعظ عقوبته كما قد جرى على الأمم المكذبة للرسل فيما جاؤوه به من التوحيد والنهي عن الشرك. فأوقع الله تعالى بهم ما أوقع كقوم نوح وعاد وثモود ونوحوم، فإنهم عصوا الرسل فيما أمرتهم به من التوحيد وتتمسكون بالشرك وقالوا لزوج: «مَا زَرْنَاكَ إِلَّا بَشَرًا مِنْنَا وَمَا زَرْنَاكَ إِلَّا أَلْيَكَ هُمْ أَرَاوْنَا بَادِيَ الْرَّأْيِ» [هود: ٢٧] وقالوا لزوج: «مَا جَنَّتَنَا بِيَسْتَكُوْنَ وَمَا تَحْنُّ إِسْتَارِكَ مَالَهَنَا عَنْ قَوْلَكَ وَمَا تَحْنُّ لَكَ يَمْتَوِيْكَ» [هود: ٥٣] الآيات. وقالوا لصالح: «فَذَكَرَ فِيْنَا مَرْجُونًا قَبْلَ هَذَا تَنَاهَنَا أَنْ تَبْدِيْ مَا يَبْدِيْ مَا بَلَّاْنَا» [مود: ٦٢] وقالوا لشعب: «أَصْلَوْنَكَ تَأْمُرُكَ أَنْ تَنْزِكَ مَا يَبْدِيْ مَا بَلَّاْنَا» [هود: ٨٧].

فتذير ما قص الله تعالى في كتابه مما دعت إليه الرسل وما أوقع بهم عصاهم. فإن الله تعالى أقام به الحجة على كل مشرك إلى يوم القيمة. وأما ما ورد في معنى الآية عن ابن مسعود قال: «كان ناس من الأنس يعبدون ناسا من الجن فأسلم الجن وتمسك هؤلاء بدينهم». فإنه لا يخالف ما تقدم لأن هذه الآية حجة على كل من دعا مع الله ولائيا من الأولين والآخرين، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في هذه الآية: وهذه الأقوال كلها حق فإن الآية تعم من كان معهوده عابدا الله سواء كان من الملائكة والجن أو من البشر.

(١) يعني أن جميع الصالحين الذين يدعونهم المشركون ويستغيثون بهم إما توسلاً إلى الله ليقضي حواجزهم، وإما استقلالاً بأن يطبلوا منهم قضاة الحاجة معتقدين، بأن الله وبهم التكفين والتصرف. أولئك الصالحون مشتغلون بأنفسهم يدعون الله لها ويتوسلون إليه بعبادته مخلصين له الدين، خائفين عذابه راجين رحمته، وإذا لم يملكون لأنفسهم نفعا ولا دفع ضر، فكيف يملكون لغيرهم ضراً أو نفعا؟

قول الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي  
فَإِنَّمَا سَيَهِدُنِي ۝ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَيْقِيهِ، لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الزخرف: ٢٦-٢٨].

كثير: وهذا لا خلاف فيه بين المفسرين، وذكره عن عدة من أئمة التفسير.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: في هذه الآية ذكر المقامات الثلاث: الحب، وهو ابتغاء التقرب إليه، والتوصيل إليه بالأعمال الصالحة، والرجاء والخوف. وهذا هو حقيقة التوحيد وحقيقة دين الإسلام كما في المسند عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده أنه قال للنبي ﷺ: والله يا رسول الله ما أتيتك إلا بعد ما حلفت عدد أصابعي هذه: أن لا آتيك. فبالذى بعثك بالحق، ما بعثك به؟ قال: «الإسلام»، قال: وما الإسلام؟ قال: أن سلم قلبك وأن توجه وجهك إلى الله؛ وأن تصلي الصلوات المكتوبة، وتوادي الزكاة المفروضة». وأخرج محمد بن نصر المروزي من حديث خالد بن معدان عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن للإسلام صُوَرًا ومنارًا كمنار الطريق»<sup>(١)</sup>، من ذلك أن تعبد الله ولا تشرك به شيئاً وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان؛ والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» وهذا معنى قوله تعالى: «وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَسْكَ بِالْمُرْوَةِ الْوُثْقَى وَإِلَى اللَّهِ عَنِيقَةُ الْأَمْوَرِ» [القمان: ٢٢].

وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّمَا سَيَهِدُنِي ۝ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَيْقِيهِ﴾ [الزخرف: ٢٦-٢٨] أي: «لا إله إلا الله».

فتذهب كيف عبر الخليل عليه السلام عن هذه الكلمة العظيمة بمعناها الذي دلت عليه ووضعت له<sup>(٢)</sup> من البراءة من كل ما يعبد من دون الله من المعبودات الموجودة في الخارج: كالكواكب والهياكل والأصنام التي صورها قوم نوح على صور الصالحين: وَدَ وَسُوَاعَ وَيَعُوتُ وَنَسْرٌ، وغيرها من الأوثان والأنداد التي كان يعبدوها المشركون بأعيانها. ولم يستثن من جميع المعبودات إِلَّا الذي فطره، وهو الله وحده لا شريك له؛ فهذا هو الذي دلت عليه كلمة الإخلاص مطابقة، كما قال تعالى: ﴿ذَلِكَ يَأْكُلُ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَكُلُّ مَا يَكْنِعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ﴾ [الحج: ٦٢] فكل عبادة يقصد بها غير الله: من دعاء وغيره فهي باطلة، وهي الشرك الذي لا يغفره الله، قال تعالى: ﴿ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ ۝ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا

(١) الصور الأعلام المنصورة من الحجارة في المغاربة المجهولة يستدل بها على الطريق، واحدتها صورة - كقرة - أراد أن للإسلام طرائق وأعلاماً يهدى بها.

(٢) في قرة العيون: فغير عن المبني بها قوله: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ وعبر عمأ أثبيته بقوله: ﴿إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾ فقصر العبادة على الله وحده ونفها عن كل ما سواه ببراءته من ذلك. فما أحسن التفسير لهذه الكلمة وما أعظمها! قال العmad ابن كثير في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَيْقِيهِ﴾ أي هذه الكلمة، وهي عبادة الله وحده لا شريك له وخلع ما سواه من الأوثان وهي لا إله إلا الله؛ جعلها في ذريته يقتدي به فيها من هداه الله من ذرية إبراهيم عليه السلام «وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» أي إليها. قال عكرمة ومجاهد والضحاك وقنادة والسدسي وغيرهم في قوله: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَيْقِيهِ﴾ يعني: «لا إله إلا الله» لا يزال في ذريته من يقولها.

وقوله : ﴿أَنْهَكُذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْتُهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُورِنَ اللَّهِ﴾ الآية [التوبه : ٣١].

ضَلُّوا عَنَّا بَلْ لَمْ تَكُنْ تَدْعُونَا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ الْكُفَّارِينَ ﴿غافر : ٧٤، ٧٣﴾.

وقوله تعالى : ﴿أَنْهَكُذُوا أَخْبَارَهُمْ﴾ (١) وَرَهَبْتُهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُورِنَ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَنْتَ مَرِيكَمَ ﴿٢﴾ .

وفي الحديث الصحيح أن النبي ﷺ تلا هذه الآية على عدي بن حاتم الطائي فقال : «يا رسول الله ؛ لسنا نعبدهم ، قال : «أليس يحلون لكم ما حرم الله فتحلونه ؟ ويحرمون ما أحل الله فتحرمونه ؟ قال : بلى ، قال النبي ﷺ : فتلك عبادتهم» (٣) .

فصارت طاعتهم في المعصية عبادة لغير الله وبها اتخاذهم أرباباً ، كما هو الواقع في هذه الأمة ، وهذا من الشرك الأكبر المنافي للتوحيد الذي هو مدلول شهادة لا إله إلا الله . فتبين بهذه الآية أن كلمة الإخلاص نفت هذا كله لمنافاته لمدلول هذه الكلمة ، فأثبتوا ما نفته من الشرك وتركوا ما أثبته من التوحيد .

وقوله تعالى : ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَحْدِثُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَّدَادًا يُجْهُوهُمْ كُحْبَرَ اللَّهِ﴾ [البقرة : ١٦٥] . فكل من اتخذ نِدًا لله يدعوه من دون الله ويرغب إليه ويرجوه لما يؤمله منه قضاء حاجاته وتفریج كرباته - كحال عباد القبور والطواغيت والأصنام - فلا بد أن يعظموهم ويحبونهم لذلك ؛ فإنهم أحبوهم مع الله وإن كانوا يحبون الله تعالى (٤) . ويقولون : «لا إله إلا الله»

(١) الأحادي : هم العلماء ، والرهبان : هم العباد . قال السدي : استنصرعوا الرجال وندموا كتاب الله وراء ظهورهم . ولهذا قال تعالى في الآية : ﴿وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا يَعْتَدِدُونَ إِلَيْهَا وَاجْدَانًا لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَكُمْ عَكَانًا يُشْرِكُونَ﴾ فصار ذلك عبادة لهم ، وجعلوا أجبارهم ورهانهم مشرعين في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله ؛ فاتخذوهم بذلك أرباباً ، لأن التشريع من خصائص الربوبية كما أن العبادة من مستحقات الربوبية . وقال تعالى : ﴿وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَنْجُوُوا الْمَنِيَّةَ وَالنَّيَّنَ أَرْبَابًا أَيَّامَكُمْ يَا كُلُّكُمْ بَعْدَ إِذَا أَتَمْتُ مُسْلِمَوْنَ﴾ [آل عمران : ٨٠] .

(٢) في فرة العيون : أي اتخاذوه رباً بعبادتهم له من دون الله وقال تعالى : ﴿وَإِذَا قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا أَنْتَ فَلَتَ لِلنَّاسِ أَنْهَدَنَوْنَ وَأَنْتَ إِلَيْهِنَّ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِعِيقَبٍ إِنَّ كُلُّ قَاتِلٍ فَقَدْ عَلِمَتُهُ تَلَمَّ مَا فِي قَوْسِيِّ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَقْسِكِ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمَ الْعَيْوُبِ ۝ مَا تَلَمَّتُ لَكُمْ إِلَّا مَا أَمْرَيْتُ يَدَهُ أَنْعَدْتُهُ رَبِّي وَرَبِّكُمْ وَكُلُّتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا وَوَتَيْنِي كُلَّتُ أَنْتَ أَرْتَقِبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَقْوٍ تَهْبِيَ﴾ [المائدة : ١١٦، ١١٧] فمن تدبر هذه الآيات تبين لها معنى «لا إله إلا الله» ، وبين له التوحيد الذي جحده أكثر من يدعى العلم في هذه القرون وما قبلها من متأخري هذه الأمة ، وقد عمت البلوى بالجهل بعد القرون الثلاثة لما وقع الغلو في قبور أهل البيت وغيرهم وبنبت عليها المساجد ، وبنبت لهم المشاهد ، فاتسع الأمر وعظمت الفتنة في الشرك المنافي للتوحيد لما حدث الغلو في الأموات وتعظيمهم بالعبادة . فبهذه الأمور التي وقع فيها الأكثر ، وعاد المعروف منكراً والمنكر معروفاً ، والبدعة سنة والسنة بدعة . نشأ على هذا الصغير ، وهو عليه الكبير ، وقد قال ﷺ : «بِدَأَ الإِسْلَامَ غَرِيبًا وَسَيُعُودُ غَرِيبًا كَمَا بَدَأَ ، فَطَوَبَ لِلْغَرَبَاءِ الَّذِينَ يَصْلَحُونَ إِذَا فَسَدَ النَّاسُ» وفي رواية : «يَصْلَحُونَ مَا أَفْسَدَ النَّاسُ» .

(٣) رواه الإمام أحمد والترمذى وحسنه وابن حجر مطلقاً .

(٤) هم في الواقع ما أحبو الله حقيرة ، لأن حب الله لا يكون إلا عن معرفة بالله ؛ بأسمائه وصفاته ، ومن أحب الله على الحقيقة لا يمكن أن يتخذ من دونه نِدًا ، وليس معنى «كحب الله» أي كحبهم الله ، ولكن معناها والله أعلم : يحبونهم حَبًّا من جنس الحب الذي لا يكون إلا لله ، وهو حب العبادة : غاية الحب في غاية الذل والتعظيم ، فهذا هو الحب الذي ينشأ عنه الدعاء واللجاج والضراعة وطلب تفريح الكروب ونحوها ، مما يجرده المؤمنون الله وحده وهو أشد حبًّا لله ، والمشركون يجردونه

ويصلون ويصومون، فقد أشركوا بالله في المحبة بمحبة غيره وعبادة غيره. فاتخاذهم الأنداد يحبونهم كحب الله يبطل كل قول يقولونه وكل عمل يعملونه، لأن المشرك لا يقبل منه عمل، ولا يصح منه، وهؤلاء وإن قالوا: «لا إله إلا الله» فقد تركوا كل قيد قيدت به هذه الكلمة العظيمة: من العلم بمدلولها، لأن المشرك جاهل بمعناها، ومن جهله بمعناها جعل الله شريكًا في المحبة وغيرها وهذا هو الجهل المنافي للعلم بما دلت عليه من الإخلاص: ولم يكن صادقاً في قولها، لأنه لم ينف ما نفته من الشرك، ولم يثبت ما ثبته من الإخلاص، وترك اليقين أيضاً، لأنه لو عرف معناها وما دلت عليه لأنكره أو شك فيه، ولم يقبله وهو الحق. ولم يكفر بما يعبد من دون الله، كما في الحديث. بل آمن بما يعبد من دون الله باتخاذه الند ومحبته له وعبادته إياه من دون الله، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَسْدُ حُبًّا لِّلَّهِ﴾ لأنهم أخلصوا له الحب فلم يحبو إلا إياه، ويحبون من أحب ويخلصون أعمالهم جميعاً لله، ويکفرون بما عُبد من دون الله. فبهذا يتبيّن لمن وفقه الله تعالى لمعرفة الحق وقوله، دالة هذه الآيات العظيمة على معنى شهادة أن لا إله إلا الله. وعلى التوحيد الذي هو معناها الذي دعا إليه جميع المرسلين فتابر.

لأوليائهم أو يشتركونهم مع الله؛ ولا يرجون الله وقاراً.

وقال في فرة العيون: الأنداد؛ الأمثال والنظراء؛ كما قال العماد ابن كثير وغيره من المفسرين، فكل من صرف من العبادة شيئاً لغير الله رغبة إليه أو رهبة منه، فقد اتخذه ندّاً له لأنه أشرك مع الله فيما لا يستحقه غيره. قال العلامة بن القمي رحمه الله تعالى: فتوحيد المحبوب ألا يتعدد محبوبه أي: مع الله بعبادته له، وتوحيد الحب ألا يبقى في قلبه بقية حب حتى يذلّها له، فهذا الحب وإن سمي عثثاً فهو غاية صلاح العبد ونعمته وقرة عينه؛ وليس لقلبه صلاح ولا نعيم إلا بأن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وألا تكون محبته لغير الله، فلا يحب إلا الله؛ كما في الحديث الصحيح «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرأة لا يحبه إلا الله، وأن يكره أن يعود إلى الكفر كما يكره أن يلقى في النار» ومحة رسوله هي من محبته، ومحبة المرأة إن كانت الله فهي من محبته، وإن كانت لغير الله فهي منقضة لمحة الله مضافة لها، وبصدق هذه المحبة بأن يكون كراهته لأبغض الأشياء إلى محبوبه - وهو الكفر - بمنزلة كراهته لإنقاذه في النار أو أشد. ولا ريب أن هذا من أعظم المحبة، فإن الإنسان لا يقدم على محبة نفسه شيئاً، فإذا قدم محبة الإيمان بالله على نفسه بحيث لو خير بين الكفر وإنقاذه في النار لاختار أن يلقى في النار ولا يكفر، كان أحب إليه من نفسه، وهذه المحبة هي فوق ما يجده العاشق من محبة محبوبיהם، بل لا نظير لهذه المحبة؛ كما لا مثيل لمن تعلقت به وهي محبة تقتضي تقديم المحبوب فيها على النفس والمال والولد، وتنقضى كمال الذل والخضوع والتعظيم والإجلال والطاعة والانقياد ظاهراً وباطناً، وهذا لا نظير له في محبة مخلوق ولو كان المخلوق من كان، ولهذا من أشرك بين الله وبين غيره في المحبة الخاصة كان شركاً لا يغفره الله كما قال تعالى: ﴿وَمَرِكَ الْتَّائِسُ مَنْ يَتَنَعَّذُ مِنْ دُونَ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَمَسِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّلَّهِ﴾ وال الصحيح أن معنى الآية: أن الذين آمنوا أشد حباً لله من أصحاب الأنداد لأندادهم؛ كما تقدم أن محبة المؤمنين لربهم لا يماثلها محبة مخلوق أصلاً، كما لا يماثل محبوبهم غيره. وكل أذى في محبة غيره فهو نعيم في محبته، وكل مكره في محبة غيره فهو قرة عين في محبته. اهـ.

قال: قوله تعالى **﴿أَوْلَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَيْكَ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ﴾** - الآية [الإسراء: ٥٧] يتبيّن معنى هذه الآية بذكر ما قبلها، وهو قوله تعالى: **﴿فَلَمَّا دَعُوا إِذْنَهُ زَعَمُوا مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الْأَضْرَارِ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا﴾** [الإسراء: ٥٦].

قال ابن كثير رحمة الله: يقول تعالى: **﴿فُلُّ﴾** يا محمد<sup>(١)</sup> للمرشكين الذين عبدوا غير الله **﴿أَدْعُوا الدِّينَ زَعَمُوا مِنْ دُونِهِ﴾** من الأصنام والأنداد، ورغبا إليهم، فإنهم لا يملكون كشف الضر عنكم، أي: بالكلية **﴿وَلَا تَحْوِيلًا﴾** أي: ولا أن يحولوه إلى غيركم.

والمعنى: أن الذي يقدر على ذلك هو الله وحده لا شريك له، الذي له الخلق والأمر.

قال العوفي عن ابن عباس في الآية: «كان أهل الشرك يقولون: نعبد الملائكة والمسيح وعزيزًا، وهم الذين يدعون، يعني: الملائكة والمسيح وعزيزًا».

وروى البخاري - في الآية - عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «ناس من الجن كانوا يعبدون فأسلموا». وفي رواية: «كان ناس من الإنس يعبدون ناسًا من الجن فأسلم الجن وتمسك هؤلاء بدينهم».

وقول ابن مسعود هذا يدل على أن الوسيلة هي الإسلام، وهو كذلك على كلا القولين.

وقال السدي عن أبي صالح عن ابن عباس في الآية قال: «يعسى وأمه وعزيز» وقال مغيرة عن إبراهيم: كان ابن عباس يقول في هذه الآية: «هم عيسى وعزيز والشمس والقمر» وقال مجاهد: «يعسى وعزيز والملائكة».

وقوله: **﴿وَرَبُّهُمْ رَحْمَتُهُ وَخَافُوا كَذَابَهُ﴾** لا تتم العبادة إلا بالخوف والرجاء؛ فكل داع دعاء عبادة أو استغاثة لا بد له من ذلك: فإما أن يكون خائفاً وإما أن يكون راجياً، وإما أن يجتمع فيه الوصفان.

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى - في هذه الآية لما ذكر أقوال المفسرين - : وهذه الأقوال كلها حق، فإن الآية تعم من كان معبوده عابداً الله، سواء كان من الملائكة أو من الجن أو من البشر. والسلف في تفسيرهم يذكرون جنس المراد بالآية على نوع التمثيل، كما يقول الترجمان لمن سأله: ما معنى الخبر؟ فيري رغيفاً. فيقول: هذا. فالإشارة إلى نوعه لا إلى عينه، وليس مرادهم بذلك تخصيص نوع [دون نوع] مع شمول الآية. فالآية خطاب لكل من دعا من دون الله مدعواً، وذلك المدعو يتبع إلى الله الوسيلة ويرجو رحمته ويختلف عذابه. فكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين سواء كان بالفظ الاستغاثة أو غيرها

(١) يستعمل المفسرون هذا الخطاب كثيراً؛ تفسيراً لخطاب الله. ولكن يلاحظ أن الله لم يخاطب رسوله ولا مرة واحدة بهذا الخطاب: «يا محمد» بل كان خطاب الله: «يأيها النبي، يأيها الرسول» فينبغي أن يكون ذلك كذلك؛ والله أعلم.

وَقُولُهُ: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهٖ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا اللَّهُ فَطَرَنِي فَإِنَّمَا سَيَهْدِينِ ۝ وَجَعَلَهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْدِهِ لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الزخرف: ٢٦-٢٨].

فقد تناولته هذه الآية، كما تناول من دعا الملائكة والجن؛ فقد نهى الله تعالى عن دعائهم، وبين أنهم لا يملكون كشف الضر عن الداعين ولا تحويله، ولا يرفعونه بالكلية ولا يحولونه من موضع إلى موضع، كتغير صفتة أو قدره، ولهذا قال: ﴿وَلَا تَحْوِيْلًا﴾ ذكر نكرة تعم أنواع التحويل. فكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين، أو دعا الملائكة فقد دعا من لا يغشه ولا يملك كشف الضر عنه ولا تحويله أهـ.

وفي هذه الآية رد على من يدعوا صالحًا، ويقول: أنا لا أشرك بالله شيئاً؛ الشرك عبادة الأصنام.

قال: (وقوله: «وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهَ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِ» الآية) قال ابن كثير: يقول تعالى مخبراً عن عبده ورسوله وخليله إمام الحنفاء، ووالد من بعث بعده من الأنبياء؛ الذي تتسبّب إليه قريش في نسبها ومذهبها: إنه تبرأ من أبيه وقومه في عبادتهم الأوّلان فقال: «إِنِّي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِ فَإِنَّمَا سَيِّدُنَا وَجَعَلَنَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيلِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» أي: هذه الكلمة وهي عبادة الله وحده لا شريك له، وخلع ما سواه من الأوّلان، وهي «لا إِلَهَ إِلَّا الله»<sup>(١)</sup> جعلها في ذريته يقتدي به فيها من هداه الله من ذرية إبراهيم عليه السلام «وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» أي: إليها.

قال عكرمة ومجاحد والضحاك وقتادة والسدي وغيرهم في قوله: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِيهِ، لَعَلَّهُمْ تَرْجِعُونَ﴾: يعني: «لا إله إلا الله» لا يزال في ذريته من يقولها.

وروى ابن جرير عن قتادة: ﴿إِنَّمَا يَرَءُ مِمَّا سَعَدُوا ۝ إِلَّا اللَّهُ فَطَرَ﴾ قال: كانوا يقولون: الله ربنا ﴿وَلَمْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقُوهُمْ يَقُولُونَ اللَّهُ﴾ [الزخرف: ٨٧] فلم يبراً من ربه. رواه عبدين حميد. وروى ابن جرير وابن المنذر عن قتادة: ﴿وَجَعَاهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِيهِ﴾ قال: «الإخلاص والتوحيد لا يزال في ذريته من يبعد الله ويбо حده».

قلت: فتبين أن معنى «لا إله إلا الله» توحيد الله بياخلاص العبادة له والبراءة من كل ما سواه.

قال المصنف رحمه الله: (وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه المولاة، هي شهادة أن لا إله إلا الله).

(١) فإن «لا إله إلا الله» مطابقة لقوله: «إِنَّمَا يَعْبُدُونَ O إِلَّا إِلَهٌ فَطَرَ» لأن كليهما مركبة من جملتين: نفي؛ وهي: «لا إله» و«إنني براء مما تعبدون» وإثبات: وهي «إلا الله» و«الذى فطرنى» فيبغي أن يلاحظ المسلم عند نطقه بكلمة الشهادة ذلك وبحققه علمًا وعملًا.

وفي هذا المعنى يقول العلامة الحافظ ابن القيم رحمه الله في الكافية الشافية:  
وإذا تولاه أمرؤ دون الورى طرًا تولاه العظيم الشان  
قال: (وقوله تعالى: ﴿أَنْجَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْنَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾) - الآية  
[الثوبة: ٣١].

الأخبار: هم العلماء، والرهبان: هم العباد. وهذه الآية قد فسرها رسول الله ﷺ لعدي بن حاتم، وذلك: أنه لما جاء مسلماً دخل على رسول الله ﷺ فقرأ عليه هذه الآية، قال: فقلت: إنهم لم يعبدوه، فقال: «بلى، إنهم حرموا عليهم الحال وحلوا لهم الحرام فاتبعوهم؛ فذلك عبادتهم إياهم». رواه أحمد، والترمذى وحسنه، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، والطبراني من طرق.

قال السدي: استنصرحوا الرجال ونبذوا كتاب الله وراء ظهورهم. ولهذا قال تعالى: «وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِنَّهَا وَجْدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَنَتْهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» فإن الحال ما أحله الله، والحرام ما حرمه الله؛ والدين ما شرعه الله.

فظهر بهذا، أن الآية دلت على أن من أطاع غير الله ورسوله، وأعرض عن الأخذ بالكتاب والسنّة في تحليل ما حرم الله، أو تحريم ما أحله الله، وأطاعه في معصية الله، واتبعه فيما لم يأذن به الله، فقد اتخذه ربّاً ومعبوداً وجعله الله شريكاً، وذلك ينافي التوحيد، الذي هو دين الله الذي دلت عليه كلمة الإخلاص «لَا إِلَهَ إِلَّا الله». فإن إله هو المعبد، وقد سمي الله تعالى طاعتهم عبادة لهم، وسماتهم أرباباً؛ كما قال تعالى: «وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَنْجِذُوا الْمُكْتَبَةَ وَالنَّيْكَةَ أَرْبَابًا» [آل عمران: ٨٠] أي شركاء الله تعالى، في العبادة: «أَيَّامُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ» وهذا هو الشرك. فكل معبد رب، وكل مطاع ومتبع على غير ما شرعه الله ورسوله فقد اتخاذ المطبع المتبوع ربّاً ومعبوداً؛ كما قال تعالى في آية الأنعام «وَلَنْ أَطْعُمُهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ» [الأنعام: ١٢١]. وهذا هو وجه مطابقة الآية للترجمة، ويشبه هذه الآية في المعنى قوله تعالى: «أَمْ لَهُمْ شَرَكُوا شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الْدِينِ مَا لَمْ يَأْذِنْ لِهِ اللَّهُ» [الشورى: ٢١] والله أعلم.

قال شيخ الإسلام في معنى قوله: «أَنْجَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْنَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ» وهؤلاء الذين اتخذوا أخبارهم ورهبانهم أرباباً - حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله - يكونون على وجهين:

أحددهما: أن يعلموا أنهم يدلّوا دين الله فيتبعونهم على هذا التبديل، فيعتقدون تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله، اتباعاً لرؤسائهم؛ مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل. فهذا

.....  
كفر، وقد جعله الله ورسوله شرّاً، وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون لهم. فكان من اتبع غيره في خلاف الدين - مع علمه أنه خلاف للدين - واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله، مشرّاً مثل هؤلاء.

الثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحرام وتحليل الحلال ثابتاً، لكنهم أطاعوهم في معصية الله؛ كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاصر؛ فهو لاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنب، كما قد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «إنما الطاعة في المعروف».

ثم ذلك المحرم للحلال والمحلل للحرام إن كان مجتهداً - قصده اتباع الرسل لكن خفي عليه الحق في نفس الأمر وقد اتفق الله ما استطاع - فهذا لا يؤاخذه الله بخطئه بل يشيه على اجتهاده الذي أطاع به ربه. ولكن من علم أن هذا أخطأ فيما جاء به الرسول ثم اتبعه على خطئه، وعدل عن قول الرسول؛ فهذا له نصيب من هذا الشرك الذي ذمه الله، لا سيما إن اتبع ذلك هواه ونصره باليد واللسان، مع علمه أنه مخالف للرسول؛ فهذا شرك يستحق صاحبه العقوبة عليه، ولهذا اتفق العلماء على أنه إذا عرف الحق لا يجوز له تقليد أحد في خلافه، وإنما تنازعوا في جواز التقليد لل قادر على الاستدلال. وإن كان عاجزاً عن إظهار الحق الذي يعلم، فهذا يكون كمن عرف أن دين الإسلام حق وهو بين النصارى، فإذا فعل ما يقدر عليه من الحق لا يؤاخذ بما عجز عنه، وهؤلاء كالنجاشي وغيره، وقد أنزل الله في هؤلاء الآيات من كتابه كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ﴾ [آل عمران: ١٩٩]، وقوله: ﴿وَإِذَا سَيِّعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْ الرَّسُولِ رَبِّ أَعْيُّهُمْ تَفَيَّضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ﴾ الآية [المائدة: ٨٣]، وقوله ﴿وَمَنْ قَوْرَمْ مُوسَى أُمَّةً يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَهُوَ يَعْلَمُ لَوْنَهُ﴾ [الأعراف: ١٥٩]، وأما إن كان المتع للمجتهد عاجزاً عن معرفة الحق على التفصيل وقد فعل ما يقدر عليه مثله: من الاجتهاد في التقليد فهذا لا يؤاخذ إن أخطأ؛ كما في القبلة. وأما من قلد شخصاً دون نظيره بمجرد هواه، ونصره بيده ولسانه من غير علم أن معه الحق؛ فهذا من أهل الجاهلية، وإن كان متبعه مصبياً لم يكن عمله صالحاً، وإن كان متبعه مخطئاً كان آثماً؛ كمن قال في القرآن برأيه، فإن أصحاب فقد أخطأ، وإن أخطأ فليتبوا مقعده من النار. وهؤلاء من جنس مانع الزكاة الذي تقدم فيه الوعيد، ومن جنس عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخميصة، فإن ذلك لما أحب المال - منعه من عبادة الله وطاعته - صار عبداً له، وكذلك هؤلاء فيهم شرك أصغر، ولهم من الوعيد بحسب ذلك. وفي الحديث: «إن يسير الرياء شرك» وهذا مبسوط عند النصوص التي فيها إطلاق الكفر والشرك على كثير من الذنب. وقال أبو جعفر بن جرير في معنى قول الله تعالى: ﴿وَجَعَلُونَ لَهُ أَنْدَاداً﴾ [فصلت: ٩]: أي:

وقوله: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَجَّلُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كَحْبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حِبًّا لِّلَّهِ» [آل عمران: ١٦٥].

وتعلمون من خلق ذلك أنداداً - وهم الأκفاء من الرجال - تطيعونهم في معاصي الله. انتهى.  
قلت: كما هو الواقع من كثير من عباد القبور.

قال: (وقوله: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَجَّلُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كَحْبِ اللَّهِ» الآية [آل عمران: ١٦٥]).

قال العمام ابن كثير رحمه الله: يذكر الله حال المشركين به في الدنيا وما لهم في الدار الآخرة، حيث جعلوا الله أنداداً، أي: أمثلاً ونظراً يعبدونهم معه ويحبونهم كحبه، وهو الله لا إله إلا هو، ولا ضد له ولا ند له؛ ولا شريك معه. وفي الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قلت: يارسول الله؛ أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل الله نِداً وهو خَلَقَكَ».

وقوله: «وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حِبًّا لِّلَّهِ» ولحبهم الله تعالى وتمام معرفتهم به وتقديرهم وتوحيدهم لا يشركون به شيئاً، بل يعبدونه وحده ويتوكلون عليه، ويلجأون في جميع أمورهم إليه، ثم توعد تعالى المشركين به، الظالمين لأنفسهم بذلك، فقال تعالى: «وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا» قال بعضهم: تقدير الكلام، لو عاينوا العذاب لعلموا حيث إن القوة لله جمِيعاً، أي إن الحكم لله وحده لا شريك له، فإن جميع الأشياء تحت قهره وغلبه وسلطانه: «وَإِنَّ اللَّهَ سَدِيدُ الْعَذَابِ» [آل عمران: ١٦٥] كما قال تعالى: «فَوَمَيْزِ لَا يَعْدُبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ ۝ وَلَا يُؤْتُقُ وَتَاقُ أَحَدٌ» [الفجر: ٢٦، ٢٥] يقول: لو علموا ما يعانون هناك وما يحل بهم من الأمر الفظيع المنكر الهائل على شركهم وكفرهم لانتهوا عما هم فيه من الضلال. ثم أخبر عن كفرهم بأعونهم وتبرء المتبوعين من التابعين، فقال تعالى: «إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ أَتَبَعُوا مِنَ الَّذِينَ أَتَبَعُوا» تبرأت منهم الملائكة الذين كانوا يزعمون أنهم يعبدونهم في الدار الدنيا، فتقول الملائكة<sup>(١)</sup>: «تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِلَيْنَا يَعْبُدُونَ» [القصص: ٢٨] ويقولون:

(١) قال العمام ابن كثير في تفسير سورة القصص: قوله تعالى «قَالَ اللَّهُمَّ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقُولُ» يعني الشياطين والمردة والدعاة إلى الكفر: «رَبَّنَا هُنُّلَّمُ الَّذِينَ أَغْوَيْنَا أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَّبَنَا بَرَّانَا إِلَيْنَاهُمْ مَا كَافَرُوا إِلَيْنَا يَسْبُدُونَ» فشهدوا عليهم أنهم أغروهون؛ ثم تبرروا من عبادتهم. اهـ. والدعاة إلى الكفر: هم منبني آدم من كانوا رؤساء وشيوخاً لأولئك الغاوين، ك أصحاب الطرق الصوفية. فإنهم الذين زينوا لمريديهم ومتبعيهم الشرك والكفر بالله ورسوله. فإن أساس طرقهم الشيطانية: أن يعبد المرید شيخه بأنواع التعظيم والخروف واعتقاد أنه جاسوس قلبه يدخل ويخرج والمريد لا يشعر، وأنه قبل أن يذكر الله يستحضر الشیخ في قلبه. ويعظمهونه بأنواع الطاعة العميم أحياء وأمواتاً - كما هو مدون في كتبهم - من شروط المريد وما يسمونه العهد الوثيق. وتجد أكثر هذا الكفر والضلال في كتب الشعراي. وأما آيات سورة الأحقاف فإنها صريحة في أن الذين يكفرون بشرك المشركين: هم من عباد الله الصالحين الذين اتخذهم الناس آلهة بعد موتهم، واتخذوا قبورهم أوثاناً، وما

﴿سُبْحَنَكَ أَنْتَ وَإِلَيْنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّةَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾ [سيا: ٤١] والجن أيضاً يتبرّؤون منهم ويتنصلون من عبادتهم لهم، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَضْلَلَ مِنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَحِي بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ عَنِقَلُونَ ۝ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُوا يُعَادُونَ كُفَّارِينَ﴾ [الأحقاف: ٦، ٥] انتهى كلامه.

روى ابن جرير عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾ مباهاة ومضاهاة للحق سبحانه بالنداد: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾ من الكفار لأوثانهم.

قال المصنف رحمه الله تعالى: (ومن الأمور المبينة لتفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله: آية البقرة في الكفار الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿وَمَا هُمْ بِخَرَجِينَ مِنَ الظَّارِ﴾ [البقرة: ١٦٦] ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله، فدل على أنهم يحبون الله حباً عظيماً، فلم يدخلوا في الإسلام، فكيف بمن أحب الند أكبر من حب الله؟ فكيف بمن لم يحب الند وحده؟) اهـ.

ففي الآية بيان أن من أشرك مع الله تعالى غيره في المحبة فقد جعله شريكاً لله في العبادة واتخذه نداً من دون الله، وأن ذلك هو الشرك الذي لا يغفره الله، كما قال تعالى في أولئك: ﴿وَمَا هُمْ بِخَرَجِينَ مِنَ الظَّارِ﴾ وقوله: ﴿وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرْكُنُونَ إِلَيْنَا الْعَذَابُ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ حَمِيمًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ﴾ [البقرة: ١٦٥] المراد بالظلم هنا الشرك. كقوله: ﴿وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطُلْمِ﴾ [الأعراف: ٨٢] كما تقدم، فمن أحب الله وحده؛ وأحب فيه ولو فهو مخلص، ومن أحبه وأحب معه غيره، فهو مشرك؛ كما قال تعالى: ﴿يَنَّا بِهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقُوكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۝ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢، ٢١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ما معناه: فمن رغب إلى غير الله في قضاء حاجة أو تفريح كربة؛ لزم أن يكون محباً له؛ ومحبته هي الأصل في ذلك. انتهى.  
فكلمة الإخلاص: «لا إله إلا الله» تنفي كل شرك في أي نوع كان من أنواع العبادة، وتثبت العبادة بجميع أفرادها لله تعالى. وقد تقدم بيان أن «الإله» هو المألوه الذي توله الله القلوب بالمحبة وغيرها من أنواع العبادة» فلا إله إلا الله: نفت ذلك كله عن غير الله؛ وأثبتته الله وحده. فهذا هو ما دلت عليه كلمة الإخلاص مطابقة؛ فلا بد من معرفة معناها واعتقاده، وقوبله، والعمل به باطنًا وظاهرًا والله أعلم.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: فتوحيد المحبوب ألا يتعدد محبوبه؛ أي: مع

كانوا يحبون ذلك ولا يرضون به؛ من أمثال الحسين وآخوه وأبيه وأبنائهم، والإمام الشافعي في مصر، وأبي حنيفة وعبد القادر في بغداد ونحوهم، فإنهم يتبرّؤون يوم القيمة من أولئك المشركين.

الله تعالى بعبادته له، وتوحيد الحب: ألا يبقى في قلبه بقية حب حتى يبذلها له؛ فهذا الحب - وإن سمي عشقًا - فهو غاية صلاح العبد ونعمته وقرة عينه، وليس لقلبه صلاح ولا نعيم إلا بأن يكون الله ورسوله أحب إليه من كل ما سواهما، وأن تكون محبته لغير الله تابعة لمحبة الله تعالى، فلا يحب إلا الله، كما في الحديث الصحيح: «ثلاث من كن فيه» الحديث<sup>(١)</sup>، ومحبة رسول الله ﷺ هي من محبة الله؛ ومحبة المرء إن كانت لله فهي من محبته، وإن كانت لغير الله فهي منقصة لمحبة الله مُضعة لها؛ ويُصدق هذه المحبة بأن تكون كراهيته لأبغض الأشياء إلى محبوبه - وهو الكفر - بمنزلة كراهيته لالقاءه في النار أو أشد. ولا ريب أن هذا من أعظم المحبة، فإن الإنسان لا يُقدم على محبة نفسه وحياته شيئاً، فإذا قدم محبة الإيمان بالله على نفسه - بحيث لو خير بين الكفر وبين إلقائه في النار لاختار أن يُلقى في النار ولا يكفر - كان أحب إليه من نفسه، وهذه المحبة هي فوق ما يجده العاشق المحبون من محبة محبوبיהם، بل لا نظير لهذه المحبة. كما لا مثل لمن تعلقت به، وهي محبة تقتضي تقديم المحبوب فيها على النفس والمال والولد. وتقتضي كمال الذل والخضوع والتعظيم والإجلال والطاعة والانقياد ظاهراً وباطناً. وهذا لا نظير له في محبة المخلوق، ولو كان المخلوق من كان. ولهذا من أشرك بين الله وبين غيره في هذه المحبة الخاصة كان مشركاً شرگاً لا يغفره الله، كما قال تعالى: «وَمِنْكُمُ النَّاسُ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَعُبَّتِ اللَّهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَسْأَدُ حَبَّاً لِلَّهِ»<sup>٢</sup> وال الصحيح: أن معنى الآية: أن الذين آمنوا أشد حباً لله من أهل الأنداد لأندادهم؛ كما تقدم أن محبة المؤمنين لربهم لا يماثلها محبة مخلوق أصلاً، كما لا يماثل محبوبهم غيره وكل أذى في محبة غيره فهو نعيم في محبته، وكل مكرره في محبة غيره فهو قرة عين في محبته، ومن ضرب لمحبته الأمثال التي في محبة المخلوق للمخلوق - كالوصل، والهجور والتجني بلا سبب من المحب؛ وأمثال ذلك مما يتعالى الله عنه علواً كبيراً - فهو مخطئ أقبح الخطأ وأفحشه، وهو حقيق بالإبعاد والمقت. انتهى.

[قال:] (وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله») قوله: (وفي الصحيح): أي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشجعي عن أبيه عن النبي ﷺ فذكره.

وأبو مالك، اسمه سعد بن طارق؛ كوفي ثقة، مات في حدود الأربعين ومائة، وأبوه طارق بن أشيم - بالمجمعنة والمثنوية التحتية وزن أحمر - ابن مسعود الأشجعي، صحابي له

(١) رواه البخاري عن أنس بلفظ «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا الله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار».

وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، . . . . .»

أحاديث. قال مسلم: لم يرو عنه غير ابنه. وفي مسنـد الإمام أحمد عن أبي مالـك قال: وسمـعتـه يقول للقوم: «من وحد الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم مالـه ودمـه وحسابـه على الله عز وجل». ورواـه الإمام أـحمد من طـريق يـزيد بن هـارون قال: أـخبرـنا أبو مـالـك الأـشـجـعي عن أبيـهـ. ورواـه أـحمد عن عبد اللهـ بن إـدـريـسـ قالـ: سـمعـتـ أـباـ مـالـكـ قالـ: قـلتـ لأـبيـ.ـ الحـدـيـثـ.ـ ورواـيةـ الحـدـيـثـ بـهـذاـ الـلـفـظـ تـفـسـرـ:ـ (ـلـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ)ـ.

قولـهـ:ـ (ـمـنـ قـالـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ،ـ وـكـفـرـ بـمـاـ يـعـبـدـ مـنـ دـوـنـ اللـهـ)ـ اـعـلـمـ أـنـ النـبـيـ ﷺ عـلـقـ عـصـمـةـ المـالـ وـالـدـمـ فـيـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ بـأـمـرـيـنـ:

الأـولـ:ـ قولـ (ـلـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ)ـ،ـ عنـ عـلـمـ وـيـقـيـنـ،ـ كـمـ هوـ قـيدـ فـيـ قولـهـ فـيـ غـيـرـ مـاـ حـدـيـثـ،ـ كـمـ تـقـدـمـ.

الـثـانـيـ:ـ الـكـفـرـ بـمـاـ يـعـبـدـ مـنـ دـوـنـ اللـهـ،ـ فـلـمـ يـكـتـفـ بـالـلـفـظـ الـمـجـرـدـ عـنـ الـمـعـنـىـ،ـ بلـ لـاـ بـدـ مـنـ قولـهـ وـالـعـمـلـ بـهـاـ<sup>(١)</sup>.

قلـتـ:ـ وـفـيـهـ مـعـنـىـ:ـ (ـفـمـنـ يـكـفـرـ بـالـلـطـغـوـتـ وـيـؤـمـنـ بـإـلـهـ فـقـدـ أـسـتـمـسـكـ بـالـعـقـوـدـ الـوـثـقـيـ لـأـنـقـضـاـمـ لـهـاـ)<sup>(٢)</sup>ـ [ـالـبـرـةـ:ـ ٢٥٦ـ].ـ

قالـ المـصـفـ رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـىـ:ـ (ـوـهـذـاـ مـنـ أـعـظـمـ مـاـ يـبـيـنـ مـعـنـىـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ،ـ فـإـنـهـ لـمـ يـجـعـلـ التـلـفـظـ بـهـاـ عـاصـمـاـ لـلـدـمـ وـالـمـالـ؛ـ بـلـ وـلـاـ مـعـرـفـةـ مـعـنـاـهـاـ مـعـ لـفـظـهـاـ،ـ بـلـ وـلـاـ إـلـقـارـاـ بـذـلـكـ،ـ بـلـ وـلـاـ كـوـنـهـ لـاـ يـدـعـوـ إـلـاـ اللـهـ وـحـدـهـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ،ـ بـلـ لـاـ يـحـرـمـ مـالـهـ وـدـمـهـ حـتـىـ يـضـيفـ إـلـىـ ذـلـكـ الـكـفـرـ بـمـاـ يـعـبـدـ مـنـ دـوـنـ اللـهـ،ـ فـإـنـ شـكـ أـوـ تـرـدـ لـمـ يـحـرـمـ مـالـهـ وـدـمـهـ.ـ فـيـاـ لـهـ مـاـ مـسـأـلـةـ مـاـ أـجـلـهـ وـيـاـ لـهـ مـنـ بـيـانـ مـاـ أـوـضـحـهـ،ـ وـحـجـةـ مـاـ أـقـطـعـهـاـ لـلـمـنـازـعـ)ـ اـنـتـهـىـ.

قلـتـ:ـ وـهـذـاـ هـوـ الشـرـطـ الـمـصـحـ لـقـولـهـ:ـ (ـلـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ)ـ فـلاـ يـصـحـ قولـهـ بـدـونـ هـذـهـ الـخـمـسـ -ـ التـيـ ذـكـرـهـ الـمـصـفـ رـحـمـهـ اللـهـ -ـ أـصـلـاـ.ـ قـالـ تـعـالـىـ:ـ (ـوـقـنـثـوـهـمـ حـتـىـ لـاـ تـكـوـنـ فـتـنـةـ وـيـكـوـنـ لـلـيـلـيـلـ)ـ [ـالـأـنـفـالـ:ـ ٣٩ـ]ـ وـقـالـ:ـ (ـفـاقـتـلـواـ الـمـشـرـكـينـ حـيـثـ وـجـدـوـهـمـ وـخـذـوـهـمـ وـأـحـصـرـوـهـمـ وـأـقـدـمـوـهـمـ كـلـ مـرـصـدـ)ـ فـإـنـ تـابـوـاـ وـأـقـامـوـاـ الصـلـوةـ وـأـتـوـاـ الزـكـوـةـ فـخـلـوـاـ سـيـلـهـمـ)ـ [ـالـتـوـبـةـ:ـ ٥ـ]ـ أـمـرـ بـقـتـالـهـمـ حـتـىـ يـتـوبـواـ مـنـ الشـرـكـ وـيـخـلـصـوـاـ أـعـمـالـهـمـ اللـهـ تـعـالـىـ؛ـ وـيـقـيمـوـاـ الصـلـاةـ،ـ وـيـؤـتـواـ الزـكـاـةـ،ـ فـإـنـ أـبـواـ عـنـ ذـلـكـ أـوـ بـعـضـهـ قـوـتـلـوـاـ إـجـمـاعـاـ.

(١) في قرة العيون: فيه دليل أنه لا يحرم مالـهـ وـدـمـهـ إـلـاـ إـذـاـ قـالـ:ـ (ـلـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ،ـ فـإـنـ قـالـهـاـ وـلـمـ يـكـفـرـ بـمـاـ يـعـبـدـ مـنـ دـوـنـ اللـهـ)ـ فـدـمـهـ وـمـالـهـ حـلـلـ لـكـوـنـهـ لـمـ يـنـكـرـ الشـرـكـ وـيـكـفـرـ بـهـ،ـ وـلـمـ يـنـفـهـ كـمـ نـفـهـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ،ـ فـتأـمـلـ هـذـاـ الـمـوـضـوعـ فـإـنـهـ عـظـيمـ الـفـعـ.

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة مرفوعاً: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي وبما جئت به؛ فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله». وفي الصحيحين عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويفسدو الصلاة ويؤتوا الزكوة. فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله». وهذا الحديثان تفسير الآيتين: آية الأنفال، وآية براءة. وقد أجمع العلماء على أن من قال: «لا إله إلا الله» ولم يعتقد معناها ولم يعمل بمقتضاها، أنه يُقاتل حتى يعمل بما دلت عليه من النفي والإثبات.

قال أبو سليمان الخطابي رحمه الله في قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» معلوم أن المراد بهذا أهل عبادة الأوثان، دون أهل الكتاب، لأنهم يقولون: «لا إله إلا الله» ثم يُقاتلون ولا يرفع عنهم السيف.

وقال القاضي عياض: اختصاص عصمة المال والنفس بمن قال: «لا إله إلا الله» تعبر عن الإجابة إلى الإيمان، وأن المراد بذلك مشركو العرب وأهل الأوثان، فاما غيرهم فمن يقر بالتوحيد، فلا يكتفى في عصمته بقول: «لا إله إلا الله»، إذ كان يقولها في كفره، انتهى ملخصاً.

وقال النووي: لا بد لهذا من الإيمان بجميع ما جاء به الرسول ﷺ كما جاء في الرواية: «ويؤمنوا بي وبما جئت به».

وقال شيخ الإسلام - لما سُئلَ عن قتال التمار فقال - : كل طائفة ممتنعة عن التزام شرائع الإسلام الظاهرة - من هؤلاء القوم أو غيرهم - فإنه يجب قتالهم حتى يتزموا شرائعه، وإن كانوا مع ذلك ناطقين بالشهادتين وملتزمين بعض شرائعه، كما قاتل أبو بكر والصحابة رضي الله عنهم مانعِي الزكاة. وعلى هذا اتفق الفقهاء بعدهم. قال: فأيما طائفة امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات، أو الصيام؛ أو الحج، أو عن التزام تحريم الدماء، أو الأموال أو الخمر، أو الميسر أو نكاح ذوات المحارم، أو عن التزام جهاد الكفار؛ أو غير ذلك من التزام واجبات الدين ومحرماته التي لا عنده لأحد في جحودها أو تركها، التي يكفر الواحد بجحودها. فإن الطائفة الممتنعة تقاتل عليها وإن كانت مقرة بها، وهذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء. قال: وهؤلاء عند المحققين ليسوا بممثلة البغاء، بل هم خارجون عن الإسلام. انتهى .

قوله: (وحسابه على الله) أي الله تبارك وتعالى هو الذي يتولى حساب الذي يشهد بلسانه بهذه الشهادة، فإن كان صادقاً جازاه بجنات النعيم، وإن كان منافقاً عذبه العذاب الأليم.

وحسابه على الله عز وجل».

وشرح هذه الترجمة: ما بعدها من الأبواب.

فيه أكبر المسائل وأهمها: وهي تفسير الشهادة. وبيّنها بأمورٍ واضحةٍ.

منها: آية الإسراء بَيْنَ فِيهَا الرَّدُّ عَلَى الْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ يَدْعُونَ الصَّالِحِينَ فِيهَا: بِيَانٌ أَنَّ هَذَا هُوَ الشَّرْكُ الْأَكْبَرُ.

ومنها آية براءة، بَيْنَ فِيهَا أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابَ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ، وَبَيْنَ أَنَّهُمْ لَمْ يُؤْمِنُوا إِلَّا بِأَنَّ يَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا، مَعَ أَنْ تَفْسِيرَهَا الَّذِي لَا إِشكَالٌ فِيهِ: طَاعَةُ الْعُلَمَاءِ وَالْعَبَادِ فِي الْمُعْصِيَةِ، لَا دُعَاؤُهُمْ إِيَاهُمْ.

ومنها: قول الخليل عليه السلام للكافر «إِنَّمَا يَرَءُ مَمَّا تَعْبُدُونَ ۝ إِلَّا الَّذِي فَطَرَ فَاسْتَنْتَنِي مِنَ الْمَعْبُودِينَ رَبَّهُ»، وذكر سبحانه أنَّ هذه البراءة وهذه الموالاة: هي تفسير شهادة أن لا إله إلا الله فقال: «وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيْهِ، لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ».

وأما في الدنيا فالحكم على الظاهر، فمن أتى بالتوحيد ولم يأت بما ينافي ظاهراً والتزام شرائع الإسلام وجب الكف عنده.

قلت: وأفاد الحديث أن الإنسان قد يقول: «لا إله إلا الله» ولا يكفر بما يعبدون من دون الله فلم يأت بما يعصم دمه وما له كما دل على ذلك الآيات المحكمات والأحاديث.

قوله: (شرح هذه الترجمة: ما بعدها من الأبواب)<sup>(١)</sup> قلت: وذلك أن ما بعدها من الأبواب فيه ما يبين التوحيد ويوضح معنى «لا إله إلا الله». وفيه أيضاً: بِيَانُ أَشْيَاءِ كَثِيرَةِ مِنِ الشَّرْكِ الْأَصْغَرِ وَالْأَكْبَرِ وَمَا يَوْصِلُ إِلَى ذَلِكَ مِنِ الْغَلُوِ وَالْبَدْعِ، وَمَا تَرَكَهُ مِنْ مَضِمَّوْنَ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» فَمَنْ عَرَفَ ذَلِكَ وَتَحَقَّقَهُ تَبَيَّنَ لَهُ مَعْنَى «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» وَمَا دَلَّتْ عَلَيْهِ مِنِ الْإِخْلَاصِ وَنَفَيَ الشَّرْكُ، وَبِضَدِّهَا تَبَيَّنَ الْأَشْيَاءُ، فَبِمَعْرِفَةِ الْأَصْغَرِ مِنِ الشَّرْكِ يَعْرُفُ مَا هُوَ أَعْظَمُ مِنْهُ مِنِ الشَّرْكِ الْأَكْبَرِ الْمَنَافِي لِلتَّوْحِيدِ، وَأَمَّا الْأَصْغَرُ فَإِنَّمَا يَنَافِي كُمَالَهُ، فَمَنْ اجْتَنَبَهُ فَهُوَ الْمَوْحَدُ حَقًّا، وَبِمَعْرِفَةِ وَسَائِلِ الشَّرْكِ - وَنَهَايَتِهِ لِتَجْتَنِبِهِ - تَعْرُفُ الْغَايَاتِ الَّتِي نَهَايَتِهِ عَنِ الْوَسَائِلِ لِأَجْلِهَا، فَإِنْ اجْتَنَبَ ذَلِكَ كَلَهُ يَسْتَلزمُ التَّوْحِيدَ وَالْإِخْلَاصَ، بَلْ يَقْتَضِيهِ. وَفِيهِ أَيْضًا مِنْ أَدْلَةِ

(١) في قرة العيون: فقد ذكر فيها رحمة الله تعالى ما يبين التوحيد وما ينافي، وما يقرب من الشرك، وما يوصل إليه من الوسائل، وبيان ما كان عليه السلف من بعدهم عن الشرك في العبادة وشدة إنكارهم له وجهادهم على ذلك؛ وقد جمع هذا الكتاب على اختصاره من بيان التوحيد ما لا يقدر أحد عن معرفته وطلبه بإقبال وتدبر. وكذلك الرد على أهل الأهواء جميعهم، فمن حفظه واستحضره وجد ذلك واستغنى به عن غيره في الرد على كل مبتدع، فتدبره تجد ذلك بيّناً. وسيأتي التنبية على ذلك إن شاء الله تعالى.

ومنها: آية البقرة في الكفار الذين قال فيهم: «وَمَا هُم بِخَرِيجِينَ مِنَ النَّارِ» ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله<sup>(١)</sup>، فدلل على أنهم يحبون الله حباً عظيماً ولم يدخلهم في الإسلام. فكيف بمن أحبَ النَّدَّ أكْبَر<sup>(٢)</sup> من حب الله؟ فكيف بمن لم يُحب إلا النَّدَّ وحده؟ ولم يُحب الله؟.

ومنها: قوله ﷺ: «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَكَفَرَ بِمَا يُبَدِّلُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، حَرُومٌ مَالُهُ وَدُمُّهُ، وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ» وهذا أعظم ما يبين معنى «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصِماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرُم ماله ودمه حتى يُضيف إلى ذلك الكفر بما يُبَدِّلُ من دون الله. فإن شك أو توقف لم يحرُم ماله ودمه. فيا لها من مسألة ما أعظمها وأجلها، ويا له من بيان ما أوضحته وحجَّة ما أقطعها للمنازع.

التوحيد: إثبات الصفات، وتنزيه الرب تعالى عمّا لا يليق بجلاله؛ وكل ما يعرف بالله من صفات كماله وأدلة ربوبيته يدل على أنه هو المعبد وحده؛ وأن العبادة لا تصلح إلا له، وهذا هو التوحيد، ومعنى شهادة أن لا إله إلا الله.

\* \* \*

(١) الظاهر أن المعنى: أنهم يحبون أندادهم من جنس حب الله الذي هو حب التعظيم والذلة والخصوص، لأنه ليس كل حب يكون عبادة حتى يكون فيه تعظيم وخصوص، ولذلك قال: «كحب الله» ولم يقل: كحبهم الله. فهم في الوقت الذي يحبونهم أعظم الحب، يخافونهم أشد الخوف؛ معتقدين أنهم يختلفون عليهم خيراً مما ينذرونه لهم ويذبحونه لهم من طيب مالهم ويرجون منهم المساعدة والمعونة على كشف الضر ودفع الأساء، ويحدرون انتقامهم بحرق زرعهم وإهلاك أولادهم وأنفسهم، ويزرون عن سذتهم روايات مكذوبة في تأييد دعاويم تهويلاً عليهم وتمكيناً للضلال والشرك من أنفسهم. فهم لا يرجون لله وقاراً كما يرجون لهم ولا يخشون الله كما يخشونهم. فتجود أنفسهم بسخاء في سبيل التقرب إلى أولئك الموتى من أوليائهم بما لا تجود بعشره في سبيل الله؛ برأ للوالدين أو صلة للأرحام أو إطعاماً لجار باش، أو مسكون من أهل قريته. هذا شأن عباد القبور والموتى اليوم، دفق في أحوالهم وطبقها على آيات المشركين في القرآن تجدهم زادوا على مشركي الجاهلية الأولى. والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٢) إن من تحقق من محبة مشركي زماننا لأهلهـمـ التي يسمونها بالأولـاءـ يعلم يقيناً أنهم يحبونها أكثر من محبتهم الله، ويتصدقون لوجوها بما لا يقدرون أن يتصدقوا بعشره لوجه الله.

## ٦ - باب

### من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما، لرفع البلاء أو دفعه

وقوله تعالى: «قُلْ أَفَرَءِيهِمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنَّ اللَّهَ بِصُرُّهُ هُنَّ كَسِيفُهُنَّ حُصُرٌ أَوْ أَرَادَنَّ بِرَحْمَةِ هُنَّ مُمْسِكُهُنَّ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسِيْنَ اللَّهَ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ» [الزمر: ٣٨].

قوله: (باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما، لرفع البلاء أو دفعه)

رُفعه: إزالته بعد نزوله. دفعه: منعه قبل نزوله.

قال: (وقول الله تعالى: «قُلْ أَفَرَءِيهِمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنَّ اللَّهَ بِصُرُّهُ هُنَّ كَسِيفُهُنَّ حُصُرٌ أَوْ أَرَادَنَّ بِرَحْمَةِ هُنَّ مُمْسِكُهُنَّ رَحْمَتِهِ»).

قال ابن كثير: أي: لا تستطيع شيئاً من الأمر «قُلْ حَسِيْنَ اللَّهَ» أي: الله كافٍ من توكل عليه **(عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ)** كما قال هود عليه السلام حين قال قومه: «إِنْ تَفْلُ إِلَّا أَعْتَدْنَاكَ بَعْضَ الْأَهْمَالِ سُوءً قَالَ إِنِّي أَشْبُدُ اللَّهَ وَأَشْبُدُوا أَنِّي بَرِيءٌ مَمَّا تُشْرِكُونَ ٥ مِنْ دُونِي فَكَيْدُونِي جِيمِعًا ثُمَّ لَا تُنْظَرُونَ ٥ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَائِبٍ إِلَّا هُوَ مَاجِدٌ يَنْاصِيْهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ» [هود: ٥٤-٥٦] قال مقاتل في معنى الآية: فسألهم النبي ﷺ فسكتوا، أي: لأنهم لا يعتقدون ذلك فيها<sup>(١)</sup>.

(١) في قرة العيون: فإذا كان آلهتهم التي يدعون من دون الله لا قدرة لها على كشف ضر أراده الله بعده، أو إمساك رحمة أنزلها على عبده فيلزمهم بذلك أن يكون الله تعالى هو معبودهم وحده لزوماً لا محيده لهم عنه. وذكر تعالى مثل هذا المسؤال عن خليله إبراهيم لمن حاجه في الله فقال: «أَنَا أَنْتَ وَأَمْسِكْتُ إِنِّي أَنْتَ اللَّهُ يَأْكُلُ يَالْشَّفَقَيْنِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأَتَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَهُوَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ أَطْلَالِيْنَ» [القرآن: ٢٥٨] فاقام الله تعالى الحجة على المشركين بما يبطل شركهم بالله وتسويتهم غيره به في العبادة بضرب الأمثال وغير ذلك، وهذا في القرآن كثير كقوله تعالى: «يَأَيُّهَا النَّاسُ صَرِيبَ مُثْلِّ فَاسْتَعِنُوا لَهُ إِنَّكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَكَرَهَا وَلَوْ أَجْتَمَعُوا لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَهِمُوا ذَكَرَهَا شَيْئاً لَا يَسْتَقْدِمُوهُ مِنْهُ مَصْعُكَ الْأَطْلَالِ وَالْمَطْلُوبِ» [الحج: ٧٣] وقال تعالى: «مَنْ مِنَ الَّذِينَ أَعْدَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلَيَّكَمْ كَمَلَ الْمُحْكَمُونَ أَنْهَدْتُ بَيْتَنَا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبَيْوتِ لِبَيْتِ الْمَكَّةِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ٥ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِي وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٥ وَيَأْكُلُ الْأَمْثَالَ نَصْرِيْهَا لِلثَّالِثِينَ وَمَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَلَمُوْنَ» [العنكبوت: ٤١-٤٣]. وقال: «وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ بَيْتَنَا وَهُمْ يَخْلُقُونَ ٥ أَتَوْنَ عَزِيزَ أَخْرَاهُ وَمَا يَشْعُرُونَ إِنَّ يَعْلَمُونَ» [التلوك: ٢٠، ٢١].

ذكر العمام ابن كثير رحمه الله تعالى في هذه الآية ما رواه ابن أبي حاتم عن قيس بن الحجاج عن حنش الصناعي عن ابن عباس مرفوعاً: «احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة، إذا سألت فاسأله الله؛ وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يكتبه الله عليك لم يضروك؛ ولو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله لك لم ينفعوك، جفت الصحف ورفعت الأقلام؛ وأعمل الله بالشكر في اليقين؛ واعلم أن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً، وأن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً».

عن عمران بن حصين رضي الله عنه: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ حَلْقَةَ مِنْ صُفِرٍ، فَقَالَ: «مَا هَذِهِ؟» قَالَ: مِنَ الْوَاهِنَةِ.....

وإنما كانوا يدعونها على معنى أنها وسائط وشفاء عند الله، لا على أنهم يكتشفون الضرر، ويحببون دعاء المضطرب، فهم يعلمون أن ذلك لله وحده، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الْأَصْرُ فَإِلَيْهِ تَحْتَرُونَ ۝ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الْأَصْرَ عَنْكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْكُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْكُونَ﴾ [الحل: ٥٣].

قلت: فهذه الآية وأمثالها تبطل تعلق القلب بغير الله في جلب نفع أو دفع ضر، وأن ذلك شرك بالله. وفي الآية بيان أن الله تعالى وَسَمَّ أهل الشرك بدعة غير الله والرغبة إليه من دون الله، والتوحيد ضد ذلك، وهو: ألا يدعوا إلا الله، ولا يرغب إلا إليه، ولا يتوكل إلا عليه، وكذا جميع أنواع العبادة لا يصلح منها شيء لغير الله. كما دل على ذلك الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة وأئمتها كما تقدم.

قال: (عن عمران بن حصين: أن النبي ﷺ رأى رجلاً في يده حلقة من صفر) قال: «ما هذه؟» قال: من الواهنة، قال: انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهنًا؛ فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً» رواه أحمد بسنده لا بأس به).

قال الإمام أحمد: حدثنا خلف بن الوليد حدثنا المبارك عن الحسن قال: أخبرني عمران ابن حصين: أن النبي ﷺ أبصر على عَصْدِ رجل حلقة - قال: أراها من صفر - فقال: «ويحك ما هذه؟» قال: من الواهنة. قال: أما إنها لا تزيدك إلا وهنًا. انبذها عنك فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً» رواه ابن حبان في صحيحه فقال: «إنك إن مت وُكْلَتْ إليها» والحاكم، وقال: صحيح الإسناد. وأقره الذهبي. وقال الحاكم: أكثر مشايخنا على أن الحسن سمع من عمران. قوله في الإسناد: «أخبرني عمران» يدل على ذلك.

قوله: (عن عمران بن حصين) أي: ابن عبيد بن خلف الخزاعي؛ أبو نجيد - بنون وجيم مصغر - صحابي ابن صحابي. أسلم عام خير. ومات سنة اثنين وخمسين بالبصرة. قوله: (رأى رجلاً) في رواية الحاكم: دخلت على رسول الله ﷺ وفي عضدي حلقة صفر، فقال: «ما هذه؟». الحديث. فالمبهم في رواية أحمد هو عمران راوي الحديث.

قوله: (ما هذه) يُحتمل أن الاستفهام للاستفسار عن سبب لبسها، ويحتمل أن يكون للإنكار، وهو أشهر.

قوله: (من الواهنة) قال أبو السعادات<sup>(١)</sup>: الواهنة عرق يأخذ في المنكب وفي اليد كلها، فُيرقى منها. وقيل هو مرض يأخذ في العضد، وهي تأخذ الرجال دون النساء<sup>(٢)</sup>، وإنما

(١) هو ابن الأثير، ولد سنة ٥٤٤ هـ وتوفي سنة ٦٠٦ هـ له عدة تأليف. منها النهاية في غريب الحديث.

(٢) ومن هذا الباب: ما يفعله الجاهليون اليوم من إلباس أولادهم خلخيل الحديد وغيره ويعتقدون أن ذلك يحفظهم من

فَقَالَ: انْزِعْهَا فَإِنَّهَا لَا تَرِيدُكَ إِلَّا وَهُنَّا، فَإِنَّكَ لَوْ مِتَّ وَهِيَ عَلَيْكَ مَا أَفْلَحَتْ أَبَدًا» رواه  
أحمد بسنده لا بأس به.

نهى عنها لأنها إنما اتخذها على أنها تعصمه من الألم، وفيه اعتبار المقاصد<sup>(١)</sup>.  
قوله: (انزعها فإنها لا تزيديك إلا وهنًا) النزع هو الجذب بقوة، أخبر أنها لا تنفعه، بل  
تضره وتزيده ضعفًا. وكذلك كل أمر نهى عنه فإنه لا ينفع غالباً، وإن نفع بعضه فهو أicker من  
نفعه.

قوله: (فإنك لو متّ وهي عليك ما أفلحت أبداً) لأنه شرك، والفالح هو الفوز والظفر  
والسعادة.

قال المصنف رحمه الله تعالى: (فيه شاهد لكلام الصحابة: أن الشرك الأصغر أكبر  
الكبائر، وأنه لم يعذر بالجهالة. وفيه الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك).

قوله: (رواه أحمد بسنده لا بأس به) هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن  
أسد بن إدريس بن عبد الله بن حسان بن عبد الله بن أنس بن عوف بن قاسط بن مازن بن  
شيبان بن ذهل بن ثعلبة بن عكابة بن صعب بن علي بن بكر بن وائل بن قاسط بن هتب بن  
أفصى بن دعمى بن جديلة بن أسد بن ربيعة بن نزار بن معبد بن عدنان - الإمام العالم أبو  
عبد الله الذهلي ثم الشيباني المروزى، ثم البغدادى، إمام أهل عصره وأعلمهم بالفقه  
والحديث، وأشدّهم ورغاً ومتبايعة للسنة، وهو الذي يقول فيه بعض أهل السنة: عن الدنيا ما  
كان أصبه، وبالماضيين ما كان أشبهه، أنتهى الدنيا فأبابها، والله فنفاها، خرج به من مرو  
وهو حمل فولد بيغداد سنة أربع وستين ومائة في شهر ربيع الأول، وطلب أحمد العلم سنة  
وفاة مالك، وهي سنة تسع وسبعين ومائة فسمع من هشيم، وجرير بن عبد الحميد، وسفيان بن  
عيينة، ومعتمر بن سليمان ويحيى بن سعيد القطان ومحمد بن إدريس الشافعى ويزيد بن هارون  
وعبدالرازق وعبد الرحمن بن مهدي، وخلق لا يحصلون بمكة والبصرة والكوفة وبغداد واليمن  
وغيرها من البلاد. روى عنه ابنه صالح وعبد الله، والبخاري ومسلم وأبو داود وإبراهيم  
الحربي وأبو زرعة الرazi وأبو زرعة الدمشقي وعبد الله بن أبي الدنيا وأبو بكر الأثرم وعثمان  
ابن سعيد الدارمي وأبو القاسم البغوي، وهو آخر من حدث عنه، وروى عنه من شيوخه  
عبد الرحمن بن مهدي والأسود بن عامر؛ ومن أقرانه علي بن المديني ويحيى بن معين، قال

الموت الذي أخذ إخوتهم الذين ماتوا قبلهم، ومنه ليس حلقة الفضة للبركة أو لمنع البواسير، وليس خواتيم لها فصوص  
مخصوصة للحفظ من الجن، وغيرها.

(١) في قرة العيون: وإنما نهاد عنها لكونه يظن أنها تمنع عنه هذا الداء أو ترفعه، فأمر بِكَلَمَة بنزعها لذلك وأخبر أنها لا تزيدك إلا  
وهنًا؛ فإن المشرك يعامل بتقييض قضده لأنه علق قلبه بما لا ينفعه ولا يدفع عنه، فإذا كان هذا بحلقة صفر فما الظن بما هو  
أظم وأعظم؟ كما وقع من عبادة القبور والمشاهد والطواغيت وغيرها كما لا يخفى على من له أدنى مسكة من عقل.

وله عن عقبة بن عامر مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةَ فَلَا أَتَمَ اللَّهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةَ فَلَا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ» . . . . .

البخاري: مرض أحمد لليلتين خلتا من ربيع الأول ومات يوم الجمعة لا شتبه عشرة خلت منه، وقال حنبل: مات يوم الجمعة في ربيع الأول سنة إحدى وأربعين ومائتين وله سبع وسبعين سنة. وقال ابنه عبدالله والفضل بن زياد: مات في ثاني عشر ربيع الآخر رحمة الله تعالى.

قوله: (وله عن عقبة بن عامر، مرفوعاً: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له؛ ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له» وفي رواية «من تعلق تميمة فقد أشرك»<sup>(١)</sup>) الحديث الأول رواه الإمام أحمد كما قال المصنف، ورواه أيضاً أبو يعلي والحاكم، وقال: صحيح الإسناد وأقره الذهبي.

قوله: (وفي رواية) أي من حديث آخر رواه أحمد فقال: حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث حدثنا عبدالعزيز بن مسلم حدثنا يزيد بن أبي منصور عن دجين الحجري عن عقبة ابن عامر الجهني: «أن رسول الله ﷺ أقبل إليه رهط فباع تسعة وأمسك عن واحد، فقالوا: يارسول الله، بايَعْت تسعة وأمسكت عن هذا؟ فقال: «إن عليه تميمة فأدخل يده فقطعها؛ فباعيه وقال: من تعلق تميمة فقد أشرك» ورواه الحاكم بنحوه. ورواته ثقافات.

قوله: (عن عقبة بن عامر) صحابي مشهور فقيه فاضل، ولـ إمارة مصر لمعاوية ثلاث سنين ومات تقريباً من الستين.

قوله: (من تعلق تميمة) أي علقها متعلقاً بها قلبه في طلب خير أو دفع شر. قال المنذري: خرزة كانوا يعلقونها يرون أنها تدفع عنهم الآفات، وهذا جهل وضلال، إذ لا مانع ولا دافع غير الله تعالى.

قال أبو السعادات: التمائيم جمع تميمة وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم يتقوون بها العين، في زعمهم، فأبطلها الإسلام.

قوله: (فلا أتم الله له) دعاء عليه.

قوله: (ومن تعلق ودعة) بفتح الواو وسكون المهملة. قال في مستند الفردوس: شيء يخرج من البحر يشبه الصدف يتقوون به العين.

(١) في قرة العيون: وهذا الحديث فيه التصريح بأن تعليق التمائيم شرك لما يقصده من علقها لدفع ما يضره أو جلب ما ينفعه؛ وهذا أيضاً ينافي كمال الأخلاق الذي هو معنى لا إله إلا الله، لأن المخلص لا يلتفت قلبه لطلب نفع أو دفع ضر من أحد سوى الله كما تقدم في قوله: «وَمَنْ أَحْسَنَ دِيَنًا مَنْ أَنْشَأَ شَرْكًا وَجَهَّمَ بِهِ وَهُوَ مُخْسِنٌ» [النساء: ١٢٥] فكمال التوحيد لا يحصل إلا بتترك ذلك، وإن كان من الشرك الأصغر فهو عظيم، فإذا كان هذا قد خفي على بعض الصحابة رضي الله عنهم في عهد النبوة فكيف لا يخفى على من هو دونهم في العلم والإيمان بمراتب بعد ما حدث من البدع والشرك؟ كما في الأحاديث الصحيحة تقدمت الإشارة إلى ذلك. وهذا مما بين معنى لا إله إلا الله أيضاً فإنها نفت كل الشرك قليله وكثيره كما قال تعالى: «شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَاللَّهُكَمْ وَأُولَئِكَمْ قَاتِلُوا الْيَمْرَ قَاتِلًا يَأْتِسُوا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَهِيرُ الْعَكِيرُ» [آل عمران: ١٨].

وفي رواية: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ».

ولابن أبي حاتم عن حذيفة: «أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ خَيْطٌ مِنَ الْحَمَّى فَقَطَعَهُ» وتلا

قوله: (فلا ودع الله له) بتخفيف الدال. أي لا جعله في ودعة وسكون. قال أبو السعادات: وهذا دعاء عليه.

قوله: (وفي رواية: من تعلق تميمة فقد أشرك) قال أبو السعادات: إنما جعلها شركا لأنهم أرادوا دفع المقادير المكتوبة عليهم، وطلبوا دفع الأذى من غير الله الذي هو دافعه.

قال المصنف رحمة الله: (ولابن أبي حاتم عن حذيفة) أنه رأى رجلا في يده خيط من الحمى، فقطعه، وتلا قوله تعالى: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكَذِّرُهُمْ بِإِلَهٍ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ» [يوسف: ١٠٦].

قال ابن أبي حاتم: حدثنا محمد بن الحسن بن إبراهيم بن أشكاب حدثنا يونس بن محمد حدثنا حماد بن سلمة عن عاصم الأحول، عن عروة قال: (دخل حذيفة على مريض، فرأى في عضده سيراً فقطعه أو انتزعه، ثم قال: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكَذِّرُهُمْ بِإِلَهٍ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ»).

وابن أبي حاتم هو الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس، الرازي التميمي الحنظلي الحافظ، صاحب الجرح والتعديل والتفسير وغيرهما مات سنة سبع وعشرين وثلاثمائة.

وحذيفة هو: ابن اليمان، واسم اليمان: حُسْيَل - بمهملتين مصغرًا - ويقال حِسْل - بكسر ثم سكون - العبسي - بالموحدة - حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين، ويقال له صاحب السر<sup>(١)</sup> وأبوه أيضًا صحابي، مات حذيفة في أول خلافة علي رضي الله عنه سنة ست وثلاثين.

قوله: (رأى رجلا في يده خيط من الحمى) أي: عن الحمى. وكان الجهال يعلقون التمام والخيوط ونحوها لدفع الحمى<sup>(٢)</sup>، وروى وكيع عن حذيفة: «أنه دخل على مريض يعوده فلمس عضده، فإذا فيه خيط فقال: ما هذا؟ قال: شيء رُقِيَ لِي فِيهِ، فقطعه وقال: لو

(١) لأن النبي ﷺ استصحبه في عودته من غزوة تبوك حين أخذ في طريق العقبة التي كان المناقوف كمنوا عندها ليغروا راحلة رسول الله ﷺ ليقع عنها فيموت، فأطلعه الله على ما بيتو وأعلمهم بأسمائهم، فأعلم رسول الله ﷺ حذيفة بأسمائهم إذ ناداهم بأسمائهم حين حاذهم، ثم استكتم حذيفة أسماءهم اتفاء الفتنة، ولم يكن عند حذيفة سر في الدين، كما يدعى الضالون من الصوفية. لأن الإسلام علانية لا سر فيه؛ وإنما الأسرار في النصرانية كنائسها وقسماها ورهبانيتها.

(٢) ولا يزال هذا معتقداً عند أهل الجاهلية الثانية، يتخدون خيوطاً يعقدونها بأيدي من اسمه محمد، وبعض ذلك يعملونه يوم الجمعة، وبعض ذلك يعملونه على مقاس باب الكعبة ثم يعقدونه أربعين عقدة من أسمائهم محمد، ويقرؤون عند كل عقدة قل هو الله أحد، ويزعمون أن هذا الخيط نافع من العقم؛ فلا تلبسه عقيم في زعمهم إلا وتحمل، وهذا من أعظم الانحطاط إلى أحط دركات البكم والصمم والعمي، بل إلى البهيمية أن يعتقد في خيوط. ومثله اتخاذ سبع من أنواع الحبوب تعلق في كيس مع سرة الطفل وأشباه ذلك كثير فاش فيمن يتسمون بأسماء إسلامية، وهم من أجهل المشركين الشرك الأكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قوله «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُون» [يوسف: ١٠٦].

فيه مسائل:

الأولى:

الثانية:

التغليظ في لبس الحلقة والخيط ونحوهما لمثل ذلك.

أن الصحابي لو مات وهي عليه ما أفلح فيه شاهد لكلام الصحابة:

إن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر.

أنه لم يُعذر بالجهالة.

أنها لا تتفع في العاجلة، بل تضر لقوله: «لا تزدك إلّا وهنًا».

الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك.

التصريح بأنّ من تَعَلَّق<sup>(١)</sup> شيئاً وُكِلَ إِلَيْهِ.

التصريح بأنّ من تعلق تميمة فقد أشرك.

أن تعليق الخيط من الحمى من ذلك.

الثالثة:

الرابعة:

الخامسة:

السادسة:

السابعة:

الثامنة:

مت وهو عليك ما صليت عليك» وفيه إنكار مثل هذا، وإن كان يعتقد أنه سبب: فالأسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله تعالى ورسوله، مع عدم الاعتماد عليها. وأما التمام والخيوط والحرزو والطلاسم ونحو ذلك، مما يعلقه الجهال فهو شرك يجب إنكاره وإزالته بالقول والفعل؛ وإن لم يأذن فيه صاحبه.

قوله: (ولا قوله: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُون») استدل حذيفة رضي الله عنه بالآية على أن هذا شرك . ففيه صحة الاستدلال على الشرك الأصغر بما أنزله الله في الشرك

(١) إنما وكله الله إليه لأنه أغرض عن رحمة ربه واستغنى عن الله وتمسك بالسبب الأضعف بل تمسك بلا شيء، فوكله إلى ما تمسك به فلم يفعله شيئاً.

(٢) في قرة العيون: فإذا كان يقع مثل هذا في تلك القرون المفضلة فكيف يؤمن أن يقع ما هو أعظم منه؟ لكن لغبة الجهل به وقع منهم أعظم مما وقع من مشركي العرب وغيرهم في الجاهلية مما قد تقدم التنبيه عليه، حتى أن كثيراً من العلماء في هذه القرون اشتد نكيرهم على من أنكر الشرك الأكبر فصاروا هم والصحابة رضي الله عنهم في طرف تقىض، فالصحابي ينكرون القليل من الشرك؛ وهؤلاء ينكرون على من أنكر الشرك الأكبر ويجعلون النبي عن هذا الشرك بدعة وضلالة؛ وكذلك كانت حال الأمم مع الأنبياء والرسل جميعهم فيما بعثوا به من توحيد الله تعالى وإخلاص العبادة له وحده، والنبي عن الشرك؛ وقد بعث الله تعالى خاتم رسليه محمدًا ﷺ بذلك كما بعث به من قبله، فعكس هؤلاء المتأخرن ما دعا إليه رسول الله ﷺ مشركي العرب وغيرهم، فنصر هؤلاء ما نهى عنه من الشرك غاية النصرة؛ وأنكروا التوحيد الذي بعث به غالبية الإنكار، فإنه ﷺ لما قال لقريش: «قولوا لا إله إلا الله تقلعوا» عرفوا معناها الذي وضعت له وما أريد منها فقالوا: «لَعْنَ الْأَلِيمَ إِلَيْهَا وَجَهَنَّمَ إِنَّ هَذَا لَئِنَّهُ جَهَنَّمُ» الآيات. [ص: ٥] وقال تعالى: «إِنَّمَا كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يَسْتَكْبِرُونَ» [الصفات: ٣٥] وفي صحيح البخاري وغيره في سؤال هرقل لأبي سفيان عن النبي ﷺ قال له: فماذا يأمركم؟ قلت: يقول: «اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئاً، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويامرنا بالصلة والصدق والعفاف والصلة».

النinth:

تلاوة حذيفة الآية دليل على أن الصحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الأكبر على الأصغر، كما ذكر ابن عباس في آية البقرة.  
أن تعليق الودع عن العين من ذلك.

العاشرة:

الحادية عشرة: الدعاء على من تعلق تميمة أن الله لا يُؤمِّن له، ومن تعلق ودعة فلا  
ودع<sup>(١)</sup> الله له. أي ترك الله له.

الأكبر، لشمول الآية له، ودخوله في مُسمَّى الشرك. وتقدَّم معنى هذه الآية عن ابن عباس وغيره، في كلام شيخ الإسلام وغيره. والله أعلم. وفي هذه الآثار عن الصحابة: ما يبيَّن  
كمال علمهم بالتَّوحيد وما ينافي أو ينافي كماله.

\* \* \*

(١) ودع: فسره المصنف: بترك: أي: فلا ترك الله له ما يحب وفسره غيره بأنه دعاء عليه ألا يجعله الله في دعة ولا سكون.

## ٧ - باب

### ما جاء في الرقى والتمائم

في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري رضي الله عنه: أنَّه كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ فَأَرْسَلَ رَسُولًا: «أَنْ لَا يَقِينَ فِي رَقَبَةِ بَعِيرٍ قِلَادَةً مِنْ وَتَرٍ أَوْ قِلَادَةً إِلَّا قُطِعَتْ».

قوله: (باب ما جاء في الرقى والتمائم)

أي من النهي، وما ورد عن السلف في ذلك.

قوله: (في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري: أنه كان مع النبي ﷺ في بعض أسفاره فأرسل رسولاً: «أن لا يقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت») هذا الحديث في الصحيحين.

قوله: (عن أبي بشير) بفتح أوله وكسر المعجمة، قيل اسمه قيس بن عبيد، قاله ابن سعد. وقال ابن عبدالبر: لا يوقف له على اسم صحيح، وهو صحابي، شهد الحندق ومات بعد الستين. ويقال: إنه جاوز المائة.

قوله: (في بعض أسفاره) قال الحافظ: لم أقف على تعينه.

قوله: ( فأرسل رسولاً) هو زيد بن حارثة، روى ذلك الحارث بن أبي أسامة في مسنده قاله الحافظ.

قوله: (أن لا يقين) بالمثنية التحتية والكاف المفتوحتين، و«قلادة» مرفوع على أنه فاعل. و«الوتر» بفتحتين، واحد أوتار القوس. وكان أهل الجاهلية إذا أخلوقي الوتر أبدلوا بغيرة وقلدوا به الدواب، اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين<sup>(١)</sup>.

قوله: (أو قلادة إلا قطعت) معناه: أن الراوي شك هل قال شيخه: قلادة من وتر أو قال: قلادة. وأطلق ولم يقيده؟ وبيهيد الأول ما روي عن مالك: أنه سُئل عن القلادة؟ فقال: «ما سمعت بكرامتها إلا في الوتر» ولأبي داود: «ولا قلادة». بغير شك.

قال البعوي في شرح ألسنة: تأول مالك أمره عليه الصلاة والسلام بقطع القلائد، على أنه من أجل العين. وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الأوتار والتمائم ويعلقون عليها العوذ،

(١) وأصل معنى القلادة: ما يوضع في العنق من الحلي والزينة للنساء؛ والحلب يوضع في عنق الدابة لتقاد به. ومثل ذلك ما يعلقه بعض الناس اليوم على السيارات من صورة قرد ونحوه وما يضعه بعضهم على أبواب البيوت والموانئ من حدوة حمار أو حصان، وتعليق سوابيل من الحطة أو غير ذلك كله من عمل الجاهلية المنهي عنه أشد النهي وقد يصل إلى الشرك الأكبر عند بعضهم حين يعتقد فيه أنه هو الذي يدفع حقيقة الضر والسوء.

وَعَنْ أَبْنَى مُسْعُودَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْهَا لَا تَرْدُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ وَالْتَّمَائِمَ وَالْتَّوْلَةَ شَرِكٌ» رواهُ أَحْمَدُ وَأَبْوَ دَاؤِدَ.

يظنون أنها تعصهم من الآفات. فنهاهم النبي ﷺ عنها، وأعلمهم أنها لا ترد من أمر الله شيئاً.

قال أبو عبيد: كانوا يقلدون الإبل والأوتار؛ لثلا تصيبها العين، فأمرهم النبي ﷺ بإزالتها إعلاماً لهم بأن الأوتار لا ترد شيئاً. وكذا قال ابن الجوزي وغيره.

قال الحافظ: ويفيده حديث عقبة بن عامر، رفعه: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له» رواه أبو داود، وهي ما عُلق من القلائد خشية العين ونحو ذلك. انتهى.

قال المصنف: (وعن ابن مسعود: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك») رواه أحمد وأبو داود).

وفي قصة، ولفظ أبي داود: عن زينب امرأة عبدالله بن مسعود قالت: «إن عبدالله رأى في عنقي خيطاً؛ فقال: ما هذا؟ قلت: خيط رقى لي فيه. قالت: فأخذه ثم قطعه ثم قال: أنت آل عبدالله لأنك أغنىاء عن الشرك<sup>(١)</sup>» سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك» فقلت: لقد كانت عيني تقدف، وكنت أختلف إلى فلان اليهودي، فإذا رقى سكتت. فقال عبدالله: إنما ذلك عمل الشيطان، كان ينخسها بيده، فإذا كف عنها. إنما كان يكفيك، أن تقولي كما كان رسول الله ﷺ يقول: «أذهب الباس، رب الناس، واشف أنت الشافي، لا شفاء إلا شفاء لا يغادر سقماً» ورواه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وقال: صحيح، وأقره الذهبي.

قوله: (إن الرقى) قال المصنف: (وهي التي تسمى العزائم، وخص منه الدليل ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله ﷺ من العين والحمامة) يشير إلى أن الرقى الموصوفة بكونها شركاً هي التي يستعان فيها بغير الله، وأما إذا لم يذكر فيها إلا أسماء الله وصفاته وأياته؛ والمأثور عن النبي ﷺ، فهذا حسن جائز أو مستحب.

قوله: (فقد رخص فيه رسول الله ﷺ من العين والحمامة) كما تقدم ذلك في (باب من حق التوحيد). وكذا رخص في الرقى من غيرها؛ كما في صحيح مسلم عن عوف بن مالك: كنا نرقى في الجاهلية؛ فقلنا: يارسول الله كيف ترى في ذلك؟ فقال: «أعرضوا عليّ رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم تكن شركاً» وفي الباب أحاديث كثيرة.

(١) من أول الحديث إلى هنا ليس في سنن أبي داود في باب تعليق التمام. وهو عند ابن ماجه بلفظ: «كانت عجوز تدخل علينا من الحمرة، وكان لنا سرير طويل القوائم وكان عبدالله إذا دخل تتحنخ صوت، فدخل يوماً، فلما سمعت صوته احتججت منه؛ فجاء فجلس إلى جانبي فمسني فوجد مس خيط؛ فقال: ما هذا؟ قلت: رقى لي فيه من الحمى؛ فجذبه قطعه فرمى به، ثم قال: لقد أصبح آل عبدالله أغنىاء عن الشرك. سمعت رسول الله ﷺ .. إلخ».

«التمائم»: شيء يُعلق على الأولاد عن العين، لكن إذا كان المعلق من القرآن فرّخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه و يجعله من المنهي عنه، منهم ابن مسعود رضي الله عنه.

قال الخطابي: وكان عليه السلام قد رقى ورقى، وأمر بها وأجازها؛ فإذا كانت بالقرآن وبأسماء الله فهي مباحة أو مأمور بها، وإنما جاءت الكراهة والمنع فيما كان منها بغير لسان العرب، فإنه ربما كان كفراً أو قوله يدخله الشرك.

قلت: من ذلك ما كان على مذاهب الجاهلية التي يتعاطونها؛ وأنها تدفع عنهم الآفات، ويعتقدون أن ذلك من قبل الجن ومعونتهم. وبنحو هذا ذكر الخطابي.

وقال شيخ الإسلام: كل اسم مجهول فليس لأحد أن يرقى به فضلاً عن أن يدعوه به، ولو عُرف معناه: لأنه يُكره الدعاء بغير العربية، وإنما يرخص لمن لا يحسن العربية؛ فأما جعل الألفاظ الأعمجية شعاراً فليس من دين الإسلام<sup>(١)</sup>.

وقال السيوطي: قد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: أن يكون بكلام الله أو بأسمائه وصفاته، وباللسان العربي وما يعرف معناه، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها، بل بتقدير الله تعالى.

قوله: (والتمائم) قال المصنف: (شيء يعلق على الأولاد عن العين) وقال الخلخالي: التمائم جمع تميمة وهي ما يعلق بأعناق الصبيان من خرزات وعظام؛ لدفع العين، هذا منهي عنه. لأنه لا دافع إلا الله، ولا يطلب دفع المؤذيات إلا بالله وبأسمائه وصفاته.

قال المصنف: (لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف. وبعضهم لم يرخص فيه و يجعله من المنهي عنه. منهم ابن مسعود).

اعلم أن العلماء - من الصحابة والتابعين فمن بعدهم - اختلفوا في جواز تعليق التمائم التي من القرآن وأسماء الله وصفاته، فقالت طائفة يجوز ذلك، وهو قول عبدالله بن عمرو بن العاص<sup>(٢)</sup> وهو ظاهر ما روي عن عائشة. وبه قال أبو جعفر الباقر وأحمد في رواية. وحملوا

(١) وذلك مثل قول أرباب الطرق الصوفية في أورادهم «كركدن كرددن دهد، أصباءوات أهيا شراهيا جلجلوت» وأمثالها مما يقولون عنه أنه ذكر الله، فهذا كله ليس من دين الإسلام في شيء، لأن الإسلام عربي مبين، وهذا غيره يدل على أن أصل هذه الطرق الصوفية خدعة يهودية هندية فارسية يونانية، كادوا بها لل المسلمين ففرقوهم شعماً وأحزاباً وملأوا قلوبهم من الشرك في الإلهية والشرك في الربوبية، فوصلوا من ذلك إلى ما يزيدون من توسيع الدولة الإسلامية.

(٢) الرواية بذلك ضعيفة. ولا تدل على هذا. لأن فيها أن ابن عمرو كان يحفظه أولاده الكبار. ويكتبه في ألواح و يعلقه في عنق الصغار فالظاهر أنه كان يعلقه في اللوح ليحفظه الصغير لا على أنه تميمة والتيمية تكتب في ورقة لا في لوح. وبدلليل تحفيظه الكبار. وكيفما كان فهو عمل فردي من عبدالله بن عمرو لا يترك به حديث رسول الله ﷺ و عمل كبار الصحابة الذين لم يعملوا مثل عبد الله بن عمرو رضي الله عنهem.

ال الحديث على التمام التي فيها شرك.

وقالت طائفة: لا يجوز ذلك، وبه قال ابن مسعود وابن عباس. وهو ظاهر قول خذيفة، وعقبة بن عامر وابن عكيم، وبه قال جماعة من التابعين، منهم أصحاب ابن مسعود، وأحمد في رواية اختارها كثير من أصحابه، وجزم بها المتأخرون، واحتجوا بهذا الحديث وما في معناه<sup>(١)</sup>. قلت: هذا هو الصحيح لوجه ثلاثة تظهر للمتأمل:

الأول: عموم النهي ولا مخصوص للعموم. والثاني: سُدُّ الذريعة، فإنه يفضي إلى تعلق ما ليس كذلك. الثالث: أنه إذا عُلق فلا بد أن يمتهنه المُعلق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك<sup>(٢)</sup>.

وتتأمل هذه الأحاديث وما كان عليه السلف رضي الله تعالى عنهم يتبعن لك بذلك غربة الإسلام، خصوصاً إن عرفت عظيم ما وقع فيه الكثير بعد القرون المفضلة: من تعظيم القبور واتخاذ المساجد عليها والإقبال إليها بالقلب والوجه، وصرف جل الدعوات والرغبات والرهبات وأنواع العبادات التي هي حق الله تعالى إليها من دونه، كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَنْعِمُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ إِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ وَإِنْ يَمْسِكَ اللَّهُ بِضَرِّكَ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدَكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَأْدَ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾

(١) في قرة العيون: والمقصود بيان أن هذه الأمور الشركية وإن خفيت فقد نهى عنها رسول الله ﷺ وأصحابه لكمال علمهم بما دلت عليه «إله إلا الله» من نفي الشرك قليلاً وكثيره لتعلق القلب بغير الله في دفع الضر أو جلب نفع؛ وقد عمت البلوى بما هو أعظم من ذلك بأضعاف مضاعفة، فمن عرف هذه الأمور الشركية المذكورة في هذين البالين عرف ما وقع مما هو أعظم من ذلك كما نقدم بيانه، وفيه ما كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ من التحذير من الشرك والتغليظ في إنكاره وإن كان من الشرك الأصغر فهو أكبر من الكبائر.

(٢) ولأن فعل ذلك استهزاء أشد استهزاء بآيات الله ومناقضة لما جاءت به<sup>(٣)</sup> ومحادة الله ولرسوله، فإن الله أنزل القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان وشفاء لما في الصدور ولا يزيد الظالمين إلا خساراً. وإنه لذكره للمنتقين. وإنه لحرس على الكافرين. وإنه لحق اليقين. ولم ينزل القرآن ليُسْخَذ حجاً وتمام. ولا ليُتلاعب به المتأكلون به الذين يشترون به ثمناً قليلاً. والذين يقرؤونه على المقابر وأمثال ذلك مما ذهب بحرمة القرآن وجراً الرؤساء على ترك الحكم به.

(٣) قوله: (ولأن فعل ذلك استهزاء أشد استهزاء بآيات الله، ومناقضة لما جاءت به) إلخ. أقول هذه فيه نظر، والصواب أن تعليق التمام ليس من الاستهزاء بالدين بل من الشرك الأصغر، ومن التشبه بالجاهلية، وقد يكون شركاً أكبر على حسب ما يقوم بقلب صاحب التعليق من اعتقاد النفع فيها، وأنها تتفع وتضر دون الله عز وجل، وما أشبه هذا الاعتقاد أما إذا اعتقد أنها سبب للسلامة من العين أو الجن ونحو ذلك فهذا من الشرك الأصغر، لأن الله سبحانه لم يجعلها سبباً، بل نهى عنها وحذر وبين أنها شرك على لسان رسوله ﷺ. وما ذلك إلا لما يقوم بقلب صاحبها من الالتفات إليها والتعلق بها ولو كان تعليقها استهزاء بآيات الله سبحانه لكن ذلك كفراً وردة عن الإسلام كما قال الله عز وجل ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّمَا وَرَسُولُهُ كُنْتُمْ سَهْرِيْرُوْنَ ۝ لَا تَعْنِتُرُوْا۝ فَدَكْرُمْ بَدَءَ إِعْتَنِيْكُو۝﴾ الآية [النور: ٦٦، ٦٥]، ولا نعلم أحداً من أهل العلم قال إن تعليق التمام استهزاء بآيات الله ولأن الواقع من المعلقين يخالف ذلك فإنهم إنما يعلقون التمام من القرآن والستة رجاء نفعها وبركتها، لا لقصد الاستهزاء بها، وهذا بين واضح لمن تأمل. والله المستعان.

و«الرُّقَى»: هي التي تسمى العزائم، وخاص منه الدليل ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله ﷺ من العين والحملة.

[يونس: ١٠٦ ، ١٠٧] ونظائرها في القرآن أكثر من أن تحصر.

قوله: (التولة) قال المصنف: (هي شيء يصنعونه يزعمون أنه يحب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته). وبهذا فسرها ابن مسعود راوي الحديث. كما في صحيح ابن حبان والحاكم: (قالوا: يا أبا عبد الرحمن، هذه الرقى والتلائم قد عرفناها، فما التولة؟ قال: شيء يصنعه النساء يتحببن به إلى أزواجهن».

قال الحافظ: التولة - بكسر المثناة وفتح الواو واللام مخففاً - شيء كانت المرأة تجلب به محبة زوجها، وهو ضرب من السحر<sup>(١)</sup>. والله أعلم.

وكان من الشرك لما يراد به من دفع المضار وجلب المنافع من غير الله تعالى.

قال المصنف: (وعن عبدالله بن عكيم مرفوعاً: «من تعلق شيئاً وكل إليه» رواه أحمد والترمذى). ورواه أبو داود والحاكم. وعبدالله بن عكيم: هو بضم المهملة مصغراً؛ ويكنى أبا عبد؛ الجهنى الكوفى. قال البخارى: أدرك زمن النبي ﷺ ولا يعرف له سماع صحيح وكذا قال أبو حاتم. قال الخطيب: سكن الكوفة وقدم المدائن فى حياة حذيفة وكان ثقة، وذكر ابن سعد عن غيره أنه مات فى ولادة الحجاج.

قوله (من تعلق شيئاً وكل إليه) التعلق يكون بالقلب، ويكون بالفعل، ويكون بهما<sup>(٢)</sup> « وكل إليه» أي وكله الله إلى ذلك الشيء الذي تعلقه، فمن تعلق بالله وأنزل حواجه به والتوجه إليه، وفرض أمره إليه، كفاه وقرب إليه كل بعيد ويسير له كل عسير، ومن تعلق بغيره أو سكن إلى رأيه وعقله ودوائه وتمائمه ونحو ذلك: وكله الله إلى ذلك وخذله، وهذا معروف بالتصوص والتجارب. قال تعالى: «وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» [الطلاق: ٣].

وقال الإمام أحمد: حدثنا هشام بن القاسم: حدثنا أبو سعيد المؤدب: حدثنا من سمع

(١) وإن زعم الذين يصنعونها للنساء أنهم مسلمون ومتندون، وأن ما يكتبوه من القرآن وأسماء الله، فإنهم ي فعلون ذلك تضليلًا بالقرآن وإلحادًا فيه، لأنهم يكتبوه على طريقة اليهود حروفًا مقطعة وبمداد خاص؛ ويمزجونه بأدبية جاهلية وبخطوط يزعمونها على صورة خاتم سليمان الذي كان فيه سر ملكه - كما يزعم اليهود الذين يعتقدون كفر سليمان - وأنه كان يسخر الجن بالسحر لا بمعجزة من الله. وعلى هذه العقيدة اليهودية الدجالون الذين يكتبون التلائم والتولات، ويزعمون أن للحروف والأسماء خدامًا يقومون بما يطلب منهم بما يطلب منهم وما يتلذذون أنواعًا من البخور والأدوات المخصوصة التي يوحى بها شياطينهم. وكل ذلك من الكفر العظيم.

(٢) في قرة العيون: التعلق يكون بالقلب ويشأ عنه القول والفعل. وهو التفاتات القلب عن الله إلى شيء يعتقد أنه يفعه أو يدفع عنه كما تقدم بيانه في الأحاديث في هذا الباب والذي قبله وهو ينافي قوله تعالى: «بَلْ مَنْ آتَنَا مِنْ وَجْهِهِمْ لَوْلَا وَهُوَ مُحِسِّنٌ قَدْ هُنْ أَنْجُونُ عَنِ الْيَقِينِ وَلَا حَوْقَنْ عَنِّهِمْ وَلَا مُمْكِنُونَ» [القرآن: ١١٢] فإن من الشرك الأصغر فهو ينافي كمال التوحيد؛ وإن كان من الشرك الأكبر كعبادة أرباب القبور والمشاهد والطraigيت ونحو ذلك فهو كفر بالله، وخروج عن دين الإسلام، ولا يصح معه قول ولا عمل.

وـ«الْتَّوْلَةُ»: شيء يصنعونه يزعمون أنه يحب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وَكُلَّ إِلَيْهِ» رواه أحمد والترمذى وروى الإمام أحمد عن رُويَفَعَ قال: قال لي رسول الله ﷺ «يا رُويَفَعَ، لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ، فَأَخْبِرِ النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحِيَتَهُ أَوْ تَقْلَدَ وَتَرَأَ أَوْ اسْتَشْجَى بِرَجِيعٍ دَابَّةً أَوْ

عطاء الخراساني قال: «لقيت وهب بن منبه وهو يطوف بالبيت فقلت: حدثني حديثاً أحفظه عنك في مقامي هذا وأوجز، قال: نعم، أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود: ياداود؛ أما وعزتي وعظمتي، لا يعصم بي عبد من عبادي دون خلقي - أعرف ذلك من نيته - فتكده السموات السبع ومن فيهن، والأرضون السبع ومن فيهن إلا جعلت له من بينهن مخرجاً. أما وعزتي وعظمتي لا يعصم عبد من عبادي بمحلوق دوني، أعرف ذلك من نيته، إلا قطعت أسباب السماء من يده، وأسخت الأرض من تحت قدميه، ثم لا أبالي بأي أوديتها هلك».

قال المصنف: (وروى الإمام أحمد عن رُويَفَعَ قال: قال لي رسول الله ﷺ: «يا رُويَفَعَ؛ لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ، فَأَخْبِرِ النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحِيَتَهُ أَوْ تَقْلَدَ وَتَرَأَ أَوْ اسْتَشْجَى بِرَجِيعٍ دَابَّةً أَوْ عَظِيمًّا، إِنَّ مُحَمَّداً بِرِيءٍ مِّنْهُ»).

الحديث رواه الإمام أحمد عن يحيى بن إسحاق والحسن بن موسى الأشيب كلامهما عن ابن لهيعة. وفيه قصة اختصرها المصنف. وهذا لفظ الحسن: حدثنا ابن لهيعة: حدثنا عياش ابن عباس عن شُعيب بن بيتان قال: حدثنا رُويَفَعَ بن ثابت قال: «كان أحدهنا في زمان رسول الله ﷺ يأخذ جمل أخيه على أن يعطيه النصف مما يغنم ولو النصف، حتى إن أحدهنا ليصير له النصل والريش ولآخر القذح. ثم قال لي رسول الله ﷺ: الحديث». ثم رواه أحمد عن يحيى بن غيلان حديثي الفضل حدثنا عياش بن عباس أن شُعيب بن بيتان أخبره، أنه سمع شيبان القتباي. الحديث<sup>(١)</sup>. ابن لهيعة فيه مقال. وفي الإسناد الثاني شيبان القتباي، قيل فيه: مجهول. وبقية رجالهما ثقات.

قوله: (لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ) فيه علم من أعلام النبوة، فإن رُويَفَعَ طالت حياته إلى سنة ست وخمسين فمات ببرقة من أعمال مصر أميراً عليها، وهو من الأنصار. وقيل مات سنة ثلاثة وخمسين.

قوله: (فَأَخْبِرِ النَّاسَ) دليل على وجوب إخبار الناس، وليس هذا مختصاً بِرُويَفَعَ، بل كل

(١) الحديث رواه أبو داود في باب ما ينهى عنه أو يستتجى به، حدثنا يزيد بن خالد بن عبد الله بن موهب الهمданى، أخبرنا المفضل - يعني ابن فضال المצרי - عن عياش بن عباس القتباي - بكسر القاف - أن شُعيب بن بيتان أخبره عن شيبان القتباي: أن مسلمة ابن مخلد استعمل رُويَفَعَ بن ثابت على أسفل الأرض قال شيبان: فسرنا معه - إلخ. ثم ساق له سنداً آخر، حدثنا يزيد بن خالد، حدثنا مفضل عن عياش: أن شُعيب بن بيتان أخبره بهذا الحديث أيضاً عن أبي سالم الجيشانى عن عبدالله بن عمرو. اهـ. وليس في أحد هما ابن لهيعة وقال المنذري: ورواه السائى.

عَظِيمٌ فَإِنَّ مُحَمَّداً بَرِيءٌ مِّنْهُ.

وعن سعيد بن جُبیر قال: «مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةَ مِنْ إِنْسَانٍ كَانَ كَعِدْلٍ رَّقَبَةً» رواه وكيع .  
وله عن إبراهيم قال: «كَانُوا يَكْرَهُونَ التَّمَائِمَ كُلَّهَا، مِنَ الْقُرْآنِ وَغَيْرِ الْقُرْآنِ».

من كان عنده علم ليس عند غيره مما يحتاج إليه الناس وجب إعلامهم به، فإن اشترك هو وغيره في علم ذلك فالتبليغ فرض كفاية . قاله أبو زُرعة في شرح سنن أبي داود .  
قوله: (أن من عقد لحيته) بكسر اللام لا غير؛ والجمع لحى، بالكسر والضم . قاله الجوهري .

قال الخطابي: أما نهيه عن عقد اللحية فيفسّر على وجهين: أحدهما: ما كانوا يفعلونه في الحرب، كانوا يعقدون لحاهما؛ وذلك من زمي بعض الأعاجم يفتلونها ويعقدونها . قال أبو السعادات: تكبراً وعجبًا . ثانيهما: أن معناه معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد، وذلك من فعل أهل التأنيث وقال أبو زرعة بن العراقي: والأولى حمله على عقد اللحية في الصلاة، كما دلت عليه روایة محمد بن الربيع وفيه: «أن من عقد لحيته في الصلاة»<sup>(١)</sup>.

قوله: (أو تقلد وتراً) أي جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته وفي روایة محمد بن الربيع «أو تقلد وتراً - يزيد تميمة».

إذا كان هذا فيما تقلد وتراً فكيف بمن تعلق بالأموات، وسألهم قضاء الحاجات، وتفریج الكربات، الذي جاء النهي عنه وتغليظه في الآيات المحكمات؟  
قوله: (أو استنجى برجيع دابة أو عظم فإن محمدًا بريء منه) قال النووي: أي بريء من فعله، وهذا خلاف الظاهر . والنوعي كثيراً ما يتأنّى الأحاديث بصرفها عن ظاهرها فيغفر الله تعالى له . [بل هو بريء من الفاعل ، و فعله].

وفي صحيح مسلم، عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «لا تستنجوا بالروث ولا العظام فإنه زاد إخوانكم من الجن» وعليه لا يجزي الاستنجاء بهما كما هو ظاهر مذهب أحمد، لما روى ابن خزيمة والدارقطني عن أبي هريرة: «أن النبي ﷺ نهى أن يستنجى بعظم أو روث، وقال: إنهما لا يظهران».

قوله: (وعن سعيد بن جبیر قال: «من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة» رواه وكيع)  
هذا عند أهل العلم له حكم الرفع، لأن مثل ذلك لا يقال بالرأي ويكون هذا مرسلًا لأن

(١) في قرۃ العيون: قلت ويشبه هذا ما يفعله كثير من قتل أطراف الشارب فيترك أطرافه لذلك وهي بعضه، وفي حديث زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ: «من لم يأخذ من شاربه فليس منا» رواه أحمد والنسائي والترمذی وقال: صحيح، وفي الصحيح: «خالفوا المشركين، أحروا الشوارب وأغفروا اللحى». وذلك يدل على الوجوب، وذكر ابن حزم الإجماع على أنه فرض فيتعمّن النهي عنه لذلك.

فيه مسائل :

الأولى :

تفسير الرقى والتمائم.

تفسير التولة.

الثالثة :

أن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء.

الرابعة :

أن الرقيقة بالكلام الحق من العين والحمدة ليس من ذلك.

الخامسة :

أن التمييم إذا كانت من القرآن فقد اختلف العلماء هل هي من ذلك

أم لا؟

السادسة :

أن تعليق الأوتار على الدواب عن العين من ذلك.

السابعة :

الوعيد الشديد على من تعلق وترا.

الثامنة :

فضل ثواب من قطع تميمه من إنسان.

التاسعة :

أن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف، لأن مراده

أصحاب عبد الله.

سعيداً تابعي<sup>(١)</sup>. وفيه فضل قطع التمائيم لأنها شرك. ووكيع هو ابن الجراح بن وكيع الكوفي، ثقة إمام، صاحب تصانيف منها الجامع وغيره. روى عنه الإمام أحمد وطبقته. مات سنة سبع وتسعين ومائة.

قوله: (وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التمائيم كلها من القرآن وغير القرآن) وإبراهيم هو الإمام إبراهيم بن يزيد النخعي الكوفي، يكفى أبا عمران ثقة من كبار الفقهاء. قال المزمي: دخل على عائشة، ولم يثبت له سمعان منها. مات سنة ست وتسعين، وله خمسون سنة أو نحوها.

قوله: (كانوا يكرهون التمائيم). إلى آخره، مراده بذلك أصحاب عبد الله بن مسعود، كعлемة، والأسود، وأبي وائل، والحارث بن سعيد، وعيادة السلماني، ومسروق، والريبع بن خُثيم، وسعيد بن غفلة وغيرهم، وهم من سادات التابعين وهذه الصيغة يستعملها إبراهيم في حكاية أقوالهم كما بين ذلك الحفاظ العراقي وغيره.

\* \* \*

(١) في فرة العيون: فعلى هذا يجب النهي عن تعليق التمائيم والترغيب في قطعها وأن ذلك مما يجب؛ وفيه مع ما تقدم أنه شرك، وبيان حال السلف رضي الله عنهم من تعظيم الشرك قليله وكثيره والنهي عنه، فلما اشتدت غرابة الإسلام في أواخر هذه الأمة صار إنكار هذا وما هو أعظم منه أعظم المنكرات حتى عند من يتسب إلى العلم كما لا يخفى.

## ٨ - باب

### من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما

وقول الله تعالى: ﴿أَفَرَبِّمُ اللَّتَ وَالْعَزَىٰ ۝ وَمَنْوَةُ الْثَالِثَةِ الْأُخْرَىٰ﴾ [الجم: ١٩، ٢٠].

قوله: (باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما) كبقعة وقبر ونحو ذلك، أي فهو مشرك.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿أَفَرَبِّمُ اللَّتَ وَالْعَزَىٰ ۝ وَمَنْوَةُ الْثَالِثَةِ الْأُخْرَىٰ﴾ الآيات [الجم: ١٩، ٢٠] وكانت اللات لتنفيف، والعزى لقرיש وبني كنانة، ومنة لبني هلال. وقال ابن هشام: كانت لهذيل وخزاعة.

فأما (اللات) فقرأ الجمهور: بتخفيف التاء، وقرأ ابن عباس، وابن الزبير، ومجاحد، وحميد، وأبو صالح، ورويis بشد التاء.

فعلى الأولى قال الأعمش: سمووا اللات، من الإله؛ والعزى، من العزيز. قال ابن جرير: وكانوا قد اشتقو اسمها من اسم الله تعالى، فقالوا: اللات، مؤنة منه، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً قال: وكذا العزى، من العزيز.

وقال ابن كثير: اللات كانت صخرة بيضاء منقوشة، عليها بيت بالطائف، له أستار وسدنة. وحولها فناء معظم عند أهل الطائف - وهم ثقيف ومن تبعها - يفتخرون بها على من عداهم من أحياه العرب بعد قريش؛ قال ابن هشام: فبعث رسول الله ﷺ المغيرة بن شعبة فهدماها وحرقها بالنار.

وعلى الثانية قال ابن عباس: «كان رجلاً يلت السويق للحجاج؛ فلما مات عكفوا على قبره» ذكره البخاري. قال ابن عباس: «كان يبيع السويق والسمن عند صخرة ويسلوه عليها؛ فلما مات ذلك الرجل، عبدت ثقيف تلك الصخرة إعظاماً لصاحب السويق»<sup>(١)</sup> وعن مجاهد نحوه وقال: «فلما مات عبدوه» رواه سعيد بن منصور. وكذا روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس: «أنهم عبدوه» وينحو هذا قال جماعة من أهل العلم.

قلت: لا منافاة بين القولين. فإنهم عبدوا الصخرة والقبر تاليها وتعظيمها.

ولمثل هذا بُنيت المشاهد والقباب على القبور واتخذت أوثاناً، وفيه بيان أن أهل الجاهلية كانوا يعبدون الصالحين والأصنام.

(١) وفي النهاية: السلام السنن. وفي فتح الباري: ج ٨ ص ٤٣٣. وأخرج ابن أبي حاتم من طريق عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس - ولفظه فيه زيادة - «كان يلت السويق على الحجر، فلا يشرب منه أحد إلا سمن، فعبدوه» واختلف في اسم هذا الرجل فعن مجاهد: «كان رجلاً في الجاهلية على صخرة بالطائف وعليها له غنم فكان يسلو من رسالتها. ويأخذ من زبيب الطائف والأقط ف يجعل منه حيساً ويطعم من يمر به من الناس. فلما مات عبدوه. وزعم بعض الناس أنه عامر بن الظرب». اهـ مختصرًا.

وأما «العزى» فقال ابن جرير: كانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة - بين مكة والطائف - كانت قريش يعظمونها. كما قال أبو سفيان يوم أحد: «لنا العزى ولا عزى لكم». فقال رسول الله ﷺ: «قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم» وروي النسائي وابن مردويه عن أبي الطفيلي قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة بعث خالد بن الوليد إلى نخلة - وكانت بها العزى، وكانت على ثلاثة سمرات - فقطع السمرات، وهدم البيت الذي كان عليها. ثم أتى النبي ﷺ فأخبره. فقال: «ارجع فإنك لم تصنع شيئاً»، فرجع خالد، فلما أبصرته السيدة معنوا في الجبل وهم يقولون: يا عزى يا عزى، فأتاهها خالد فإذا امرأة عريانة ناشرة شعرها تحفن التراب على رأسها: فعمها بالسيف فقتلتها. ثم رجع إلى رسول الله ﷺ فأخبره. فقال: «تلك العزى» قلت: وكل هذا وما هو أعظم منه يقع في هذه الأزمة عند ضرائح الأموات وفي المشاهد.

وأما «مناة» فكانت بالمشلل عند قديد، بين مكة والمدينة، وكانت خزانة والأوس والخزرج يعظمونها ويهلون منها للحج. وأصل اشتقاها: من اسم الله المنان، وقيل: لكثره ما يُمنى - أي يُراق - عندها من الدماء للتبرك بها.

قال البخاري رحمه الله، في حديث عروة عن عائشة رضي الله عنها: «إنها صنم بين مكة والمدينة» قال ابن هشام: «فبعث رسول الله ﷺ علياً فهدمها عام الفتح» فمعنى الآية كما قال القرطبي: أن فيها حذفاً تقديره: أرأيتم هذه الآلة؛ أنفعت أو ضرت، حتى تكون شركاء لله تعالى؟

وقوله: **﴿أَكُمُ الْذِكْرُ وَلَهُ الْأَنْتَ﴾** قال ابن كثير: تجعلون له ولداً وتجعلون ولده أنتي وتحتارون لأنفسكم الذكر؟ قوله: **﴿إِنَّكَ إِذَا قَشَّ صَبَرَ﴾** أي جور وباطلة. فكيف تقاسمون ربكم هذه القسمة التي لو كانت بين مخلوقين كانت جوراً وسفها فتنزهون أنفسكم عن الإناث وتجعلونهن لله تعالى، وقوله: **﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا آشَاءٌ سَيَّمُوهَا أَنْتُمْ وَإِنَّا أَنْكُرُ﴾** أي: من تلقاء أنفسكم **﴿مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَنٍ﴾** أي: من حجة **﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا أَظْنَنَ﴾** أي: ليس لهم مستند إلا حسن ظنهم بآبائهم الذين سلكوا هذا المسلك الباطل قبلهم<sup>(١)</sup> **﴿وَمَا تَهْوِي الْأَنْفُسُ﴾** وإلا حظ

(١) الظن هنا: ظن المشركين بأوليائهم أنها تسمع الدعاء وتجيب، فإنهم ليس لهم علم بذلك لا من طريق حواسهم، ولا من خبر صادق؛ وإنما هو مما يشيغ السيدة ترويجاً لتجارتهم الخاسرة. ويزيد الجاهلين تعلقاً بأوليائهم من دون الله، ما تهوى أنفسهم من قضاء حاجتهم بغير الأسباب الكونية؛ فهم يعظمون أولئك الموتى لهوى أنفسهم وقضاء وطرهم لا حبّاً في الإيمان والمؤمنين. ولذلك تراهم يتقللون من ميت إلى آخر؛ إذا لم يجدوا مسألتهم قضيت عند الأول. وهكذا ترى السيدة إذا انقلوا من وظيفة عند هذا الولي الذي كان في نظرهم كبيراً أصبح الولي الذي انقلوا عنده قبره أعظم بركة وأكبر كرامات، والله يقول: إن هؤلاء جميعاً لا يتبعون إلا هوى أنفسهم وهم كاذبون أعظم الكذب في دعواهم حب الأولياء الصالحين.

عن أبي واقد الليثي قال: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى حُنَينٍ وَنَحْنُ حُدَّاثُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ،

أنفسهم في رياستهم وتعظيم آبائهم الأقدمين. قوله: «وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ نَزَّهِمُ الْمُهَدَّدَ» قال ابن كثير: ولقد أرسل الله تعالى إليهم الرسل بالحق المنير والحججة القاطعة، ومع هذا ما اتبعوا ما جاؤوهم به ولا انقادوا له. اهـ.

ومطابقة الآيات للترجمة من جهة أن عباد هذه الأواثان إنما كانوا يعتقدون حصول البركة منها: بتعظيمها ودعائها والاستعانة بها، والاعتماد عليها في حصول ما يرجونه منها، ويؤملونه ببركتها وشفاعتها وغير ذلك. فالبرك بقبور الصالحين - كاللات - وبالأشجار [والأحجار] - كالعزى ومناة<sup>(١)</sup> - من ضمن فعل أولئك المشركين مع تلك الأواثان، فمن فعل مثل ذلك واعتقد في قبر أو حجر أو شجر فقد ضاهى عباد هذه الأواثان فيما كانوا يفعلونه معها من هذا الشرك؛ على أن الواقع من هؤلاء المشركين مع معبدتهم أعظم مما وقع من أولئك. فالله المستعان.

قوله: (عن أبي واقد الليثي قال: «خرجنا مع رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى حُنَينٍ، وَنَحْنُ حُدَّاثُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ، وللمشركين سُدْرَةٌ يَعْكُفُونَ عَنْهَا وَيَنْوَطُونَ بِهَا أَسْلَحَتْهُمْ، يَقَالُ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَرَرَنَا بِسُدْرَةٍ فَقَلَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ: اجْعَلْنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: إِنَّ اللَّهَ أَكْبَرُ إِنَّهَا السَّنَنُ! قَلْمَنْ وَالذِي نَفْسِي بِيدهِ كَمَا قَالَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى «أَجْعَلْنَا إِلَيْهَا كَمَا لَهُمْ إِلَيْهَا» قَالَ إِنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ» [الأعراف: ١٣٨]: لتركتين سنن من كان قبلكم» رواه الترمذى وصححه).

أبو واقد اسمه الحارث بن عوف، وفي الباب عن أبي سعيد وأبي هريرة قاله الترمذى. وقد رواه أحمد وأبو يعلى وابن أبي شيبة والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني بنحوه.

قوله: (عن أبي واقد) قد تقدم ذكر اسمه في قول الترمذى وهو صحابي مشهور مات سنة ثمان وستين وله خمس وثمانون سنة.

قوله: (خرجنا مع رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ يوم حُنَين) وفي حديث عمرو بن عوف وهو عند ابن أبي حاتم وابن مردويه والطبراني قال: «غزوتنا مع رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ يوم الفتح، ونحن ألف ونيف حتى إذا كنا بين حنين والطائف» - الحديث.

قوله: (ونحن حديث عهد بکفر) أي فریب عهدهنا بالکفر، فيه دليل على أن غيرهم ممن تقدم إسلامه من الصحابة لا يجهل هذا وأن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يؤمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة. ذكره المصنف رحمه الله.

(١) ما كانوا يتبركون بالعزى ومناة على أنها أحجار مجردة، وإنما كانوا يعتقدون فيها البركة من العزى التي كانت امرأة يزعمون أنها ولية ودفنت عند هذه الشجيرات. وكذلك مناة. ولذلك سموا الأشجار: العزى والحجر: مناة؛ كما يسمى الناس اليوم النحاس الذي يقام على القبر حسيناً وزينب وغيرهما من الصالحين، فهم يتبركون بها على هذه العقيدة الجاهلية.

وللمشركين سدراً يعكفون عندها. وينطون بها أسلحتهم، يقال لها: ذات أنواع، فمرنا بسدرة؛ فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواع كما لهم ذات أنواع. فقال رسول الله ﷺ: الله أكبر، إنها السنن. قلتم، والذي نفسي بيده، كما قال بنو إسرائيل لموسى: «اجعل

قوله: (وللمشركين سدراً يعكفون عندها) العكوف هو الإقامة على الشيء في المكان، ومنه قول الخليل عليه السلام «ما هذو التماشى أنت أنت لها عاكفون» [الأنبياء: ٥٢] وكان عكوف المشركين عند تلك السدرة تبركاً بها وتعظيمها لها<sup>(١)</sup> وفي حديث عمرو: «كان يناظر بها السلاح فسميت ذات أنواع وكانت تبعد من دون الله».

قوله: (وينطون بها أسلحتهم) أي يعلقونها عليها للبركة.

قلت: ففي هذا بيان أن عبادتهم لها بالتعظيم والعكوف والتبرك، وبهذه الأمور الثلاثة عبدت الأشجار ونحوها.

قوله: (فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواع) قال أبو السعادات: سأله أن يجعل لهم مثلها فنهاهم عن ذلك. وأنواع جمع نوط وهو مصدر سمي بها المنوط. ظنوا أن هذا أمر محبوب عند الله وقصدوا التقرب به، وإلا فهم أجل قدرًا من أن يقصدوا مخالفته النبي ﷺ.

قوله: (فقال رسول الله ﷺ: الله أكبر) وفي رواية: (سبحان الله) والمراد: تعظيم الله تعالى وتزييه عن هذا الشرك بأي نوع كان، مما لا يجوز أن يطلب أو يقصد به غير الله، وكان النبي ﷺ يستعمل التكبير والتسبيح في حال التعجب تعظيمًا لله وتزييه له إذا سمع من أحد ما لا يليق بالله مما فيه هضم للربوبية أو الإلهية.

قوله: (إنها السنن) بضم السنين أي الطرق.

قوله: (قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة) شبه مقابلتهم هذه بقولبني إسرائيل، بجماع أن كلاً طلب أن يجعل له ما يألهه ويعبده من دون الله، وإن اختلف اللفظان. فالمعنى واحد، فتغيير الاسم لا يغير الحقيقة.

ففي الخوف من الشرك، وأن الإنسان قد يستحسن شيئاً يظن أنه يقربه إلى الله، وهو أبعد ما يبعده من رحمته ويقربه من سخطه، ولا يعرف هذا على الحقيقة إلا من عرف ما وقع في هذه الأزمان من كثير من العلماء والعباد مع أرباب القبور، ومن الغلو فيها وصرف جل العبادة لها، ويعحسبون أنهم على شيء وهو الذنب الذي لا يغفره الله.

قال الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل الشافعي المعروف بابن أبي شامة في كتاب البدع والحوادث: ومن هذا القسم أيضًا ما قد عَمَ الابتلاء به من تزيين الشيطان للعامة،

(١) كما يعكف اليوم عباد القبور عندها، ويحذرون، معتقدين أن لهم بذلك الزلفي والقربى ويعتقد الجاهلون لهم ذلك فيما يرونهم بالندور لتلك القبور والصدقات قربة لأوثنك الموتى. وكل ذلك من الشرك الأكبر.

لَنَا إِلَهًا كَمَا لَمْ يَأْلَمْ إِلَهٌ فَالِّذِينَ قَاتَلُوكُمْ بِغَيْرِ حِلٍّ [الأعراف: ١٣٨]. لَتَرْكِبُنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ

تخليق الحيطان والعمد وإسراج مواضع مخصوصة في كل بلد؛ يحكى لهم حاك: أنه رأى في منامه بها أحداً من شهر الصلاح والولاية، فيفعلون ذلك ويحافظون عليه مع تضييعهم لغراءض الله تعالى وستنه، ويظلون أنهم متقربيون بذلك، ثم يتجاوزون هذا إلى أن يعظمُ وقُعُ ذلك الأماكن في قلوبهم فيعظموها، ويرجون الشفاء لمرضاهem وقضاء حاجتهم بالنذر لها، وهي: من عيون وشجر وحائط وحجر، وفي مدينة دمشق من ذلك مواضع متعددة: كعوينة الحمى خارج باب توما، والعمود المخلق داخل باب الصغير، والشجرة الملعونة، خارج بباب النصر في نفس قارعة الطريق سهل الله قطعها واحتثتها من أصلها، مما أشبهها ذات أنواع الواردة في الحديث<sup>(١)</sup>. انتهى.

وذكر ابن القيم رحمه الله نحو ما ذكره أبو شامة، ثم قال: فما أسرع أهل الشرك إلى اتخاذ الأواثان من دون الله ولو كانت ما كانت، ويقولون: إن هذا الحجر وهذه الشجرة وهذه العين قبل النذر؛ أي: قبل العبادة من دون الله؛ فإن النذر عبادة وقربة يتقرب بها النادر إلى المنذور له، وسيأتي ما يتعلق بهذا الباب عند قوله ﷺ: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد».

وفي هذه الجملة من الفوائد: أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور والأحجار من التبرك بها والعكوف عندها والذبح لها هو الشرك، ولا يغتر بالعواوم والطعام، ولا يستبعد كون الشرك بالله تعالى يقع في هذه الأمة، فإذا كان بعض الصحابة ظنوا ذلك حسناً وطلبوه من النبي ﷺ حتى بين لهم أن ذلك كقولبني إسرائيل «أَجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَمْ يَأْلَمْ إِلَهٌ» [الأعراف: ١٣٨] فكيف لا يخفى على من هو دونهم في العلم والفضل بأضعاف مضاعفة مع غلبة الجهل وبُعد العهد بآثار النبوة؟! بل خفي عليهم عظام الشرك في الإلهية والربوية، فأكثروا فعله واتخذوه قربة.

وفيها: أن الاعتبار في الأحكام بالمعاني لا بالأسماء، ولهذا جعل النبي ﷺ طلبتم كطيبةبني إسرائيل، ولم يلتفت إلى كونهم سموها ذات أنواع. فالشرك مشرك وإن سمى شركه ما سماه. كمن يسمى دعاء الأموات والذبح والنذر لهم ونحو ذلك تعظيمًا ومحبة، فإن ذلك هو الشرك؛ وإن سماه ما سماه. وقس على ذلك.

(١) وفي مصر كذلك من هذه القبور المئامية ونحوها كقبر الحسين وزيتب رضي الله عنهما؛ وكثير مما يسمى بالأربعين، بناء على عقيدة أهل الجاهلية الأولى، وهي عقيدة أن الولي يتشكل في الأربعين جسماً، وزعم الدبات مبالغة في الواقع والضلالة: أنه يكون للولي ثلاثة وستون جسماً. وكم في غير مصر من هذه المواضع الشركية من قبور وأشجار وأحجار، عجل الله بتطهير البلاد منها كما طهر الحجاز بيد جلاله الملك عبد العزيز آل سعود، مد الله في حياته ووفق أبنائه للقيام بمثل عمله الصالح وأعلى بهم منار الإسلام.

## رواية الترمذى وصححه.

فيه مسائل:

- الأولى: تفسير آية النجم.
- الثانية: معرفة صورة الأمر الذي طلبوا<sup>(١)</sup>.
- الثالثة: كونهم لم يفعلوا.
- الرابعة: كونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك، لظنهم أنه يحبه.
- الخامسة: أنهم إذا جهلوا هذا فغيرهم أولى بالجهل.
- السادسة: أن لهم من الحسنات والوعود بالمغفرة ما ليس لغيرهم.

قوله: (لتربكُنْ سُننَ مِنْ كَانَ قَبْلَكُمْ) بضم الموحدة وضم السين أي: طرقهم ومناهجهم وقد يجوز فتح السين على الإفراد أي طريقهم. وهذا خبر صحيح. الواقع من كثير من هذه الأمة يشهد له.

وفي علم من أعلام النبوة من حيث إنه وقع كما أخبر به ﷺ.

وفي الحديث: النهي عن التشبه بأهل الجاهلية وأهل الكتاب فيما كانوا يفعلونه، إلا ما دلّ الدليل على أنه من شريعة محمد ﷺ.

قال المصنف رحمه الله: (وفي النتبة على مسائل القبر، أما: من ربك؟ فواضح. وأما: من نبيك؟ فمن إخباره بأنباء الغيب. وأما: ما دينك؟ فمن قوله: اجعل لنا إلها إلخ. وفيه: أن الشرك لا بد أن يقع في هذه الأمة خلافاً لمن ادعى خلاف ذلك، وفيه الغضب عند التعليم، وإن ما ذم الله به اليهود والنصارى فإنه قاله لنا لنجذره) قاله المصنف رحمه الله.

وأما ما ادعاه بعض المتأخرین من أنه يجوز التبرك بآثار الصالحين فممنوع من وجوهه: منها: أن السابقين الأولين من الصحابة ومن بعدهم لم يكونوا يفعلون ذلك مع غير النبي ﷺ، لا في حياته ولا بعد موته. ولو كان خيراً لسبقونا إليه، وأفضل الصحابة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم. وقد شهد لهم رسول الله ﷺ فيمن شهد له بالجنة؛ وما فعله

(١) يعني أنهم لم يطلبوا منه أن يجعل لهم إلهاً يعبدونه من دون الله، لأنهم كانوا أجل وأعقل من ذلك، وإنما طلبوا شجرة ياذن لهم النبي فيها فيتربكون بها ويعلقون عليها أسلحتهم دون أن يصلوا أو يتصدقوا لها؛ فيبين لهم أن ما طلبوا من التبرك - ولو لم يكن صلاة ولا صياماً ولا صدقة - هو الشرك بعينه. وفي إبطال لشبهة مشركي هذا الرمان وزعمهم أن ما يفعلونه تبرك وتعظيم لا يأس به.

(٢) أي: اليهود والنصارى، وقد وقع كما أخبر به ﷺ في هذه الأمة، فركبوا طريق من كان قبلهم من ذكرنا، كما هو في الأحاديث الصحيحة كحدث: «لتبعن سنت من كان قبلكم حذوا القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتهم قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى. قال: فمن؟» وهو في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه؛ وفي رواية «ومن الناس إلا أولئك؟»

السابعة: أن النبي ﷺ لم يعذرهم في الأمر بل رد عليهم بقوله: «الله أكْبَرُ، إِنَّهَا السَّنَنُ؛ لَتَبَعَنْ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ» فغلظ الأمر بهذه الثلاث.

الثامنة: الأمر الكبير، وهو المقصود: أنه أخبر أن طَلَبَتِهم كطَلَبِية بني إسرائيل لما قالوا لموسى: «أَجْعَلْ لَنَا إِلَهًا».

النinth: أن نفي هذا من معنى: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» مع دقته وخفائه على أولئك.

العاشرة: أنه حلف على الفتيا، وهو لا يحلف إلا لمصلحة.

الحادية عشرة: أن الشرك فيه أكبر وأصغر، لأنهم لم يرتدوا بهذا.<sup>(١)</sup>

الثانية عشرة: قولهם: «وَنَحْنُ حُدَّاثُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ» فيه أن غيرهم لا يجعل ذلك.

الثالثة عشرة: التكبير عند التعجب، خلافاً لمن كرهه.

الرابعة عشرة: سد الذرائع.

الخامسة عشرة: النهي عن التشبه بأهل الجاهلية.

السادسة عشرة: الغضب عند التعليم.

السابعة عشرة: القاعدة الكلية لقوله: «إِنَّهَا السَّنَنُ».

الثامنة عشرة: أن هذا علم من أعلام النبوة، لكونه وقع كما أخبر.

النinth عشرة: أن ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه لنا.

العشرون: أنه متقرر عندهم أن العبادات مبنها على الأمر، فصار فيه التنبيه على مسائل القبر. أما «مَنْ رَبَّكَ؟» فواضح. وأما «مَنْ نَيَّبَكَ» فمن إخباره بأنباء الغيب. وأما «مَا دِينُكَ؟» فمن قولهم «اجْعَلْ لَنَا» إلى آخره.

الحادية والعشرون: أن سُنة أهل الكتاب مذمومة كستة المشركين.

الثانية والعشرون: أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يؤمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة؛ لقولهم: ونحن حدثاء عهد بکفر.

أحد من الصحابة والتابعين مع أحد من هؤلاء السادة، ولا فعله التابعون مع ساداتهم في العلم والدين هم الأسوة. فلا يجوز أن يُقاس على رسول الله ﷺ أحدٌ من الأمة، وللنبي ﷺ في حال الحياة خصائص كثيرة لا يصلحُ أن يشاركه فيها غيره.

ومنها: أن في المنع عن ذلك سداً لذرية الشرك كما لا يخفى.

(١) ليس ما طلبوه من الشرك الأصغر؛ ولو كان منه لما جعله النبي ﷺ نظير قول بني إسرائيل: «أَجْعَلْ لَنَا إِلَهًا» وأقسم على ذلك، بل هو من الشرك الأكبر كما أن ما طلبه بنو إسرائيل من الأكبر. وإنما لم يكفروا بطلبهم لأنهم حدثاء عهد بالإسلام، ولأنهم لم يفعلوا ما طلبوه ولم يقدموا عليه بل سألوا النبي ﷺ فتأمل.

## ٩ - باب

### ما جاء في الذبح لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَشَكِي وَحْمَيَّاً وَمَمَّاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أَمْرَتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُشْتَهَىْنَ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

قوله: (باب ما جاء في الذبح لغير الله) أي: من الوعيد وأنه شرك بالله

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِي<sup>(١)</sup> وَشَكِي وَحْمَيَّاً وَمَمَّاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ الآية [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣]).

قال ابن كثير: يأمره تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله وينذرون له: بأنه أخلص لله صلاته وذبيحته، لأن المشركين يعبدون الأصنام وينذرون لها، فأمره الله تعالى بمخالفتهم والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية والعزم على الإخلاص لله تعالى. قال مجاهد: النُّسُك: الذبح في الحج والعمرة. وقال الثوري عن السدي عن سعيد بن جبير: ﴿وَشَكِي﴾: ذبحي. وكذا قال الضحاك. وقال غيره: ﴿وَحْمَيَّاً وَمَمَّاقِ﴾ أي: وما آتاه في حياتي، وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح. ﴿لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾: خالصاً لوجهه ﴿لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ﴾: الإخلاص ﴿أَمْرَتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُشْتَهَىْنَ﴾ أي: من هذه الأمة لأن إسلام كلنبي متقدم.

قال ابن كثير: وهو كما قال، فإن جميع الأنبياء قبله، كانت دعوتهم إلى الإسلام، وهو عبادة الله وحده لا شريك له. كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَثَ إِلَيْهِ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونَ﴾ [الأنياء: ٢٥]. وذكر آيات في هذا المعنى.

ووجه مطابقة الآية للترجمة: أن الله تعالى تعبد عباده أن يتقربوا إليه بالنسك، كما تعبدهم بالصلاوة وغيرها من أنواع العبادات، فإن الله تعالى أمرهم أن يخلصوا جميع أنواع العبادة له دون كل ما سواه، فإذا تقربوا إلى غير الله بالذبح أو غيره من أنواع العبادة فقد

(١) في قرة العيون: يشمل الفراغن والتوفيق، والصلوات كلها عبادة، وقد اشتملت على نوعي الدعاء، دعاء المسألة ودعاء العبادة: فما كان فيها من السؤال والطلب فهو دعاء مسألة، وما كان فيها من الحمد والثناء والتسبيح والركوع والسجود وغير ذلك من الأركان والواجبات فهو دعاء عبادة، وهذا هو التحقيق في تسميتها صلاة، لأنها اشتملت على نوعي الدعاء الذي هو صلاة لغة وشرعًا<sup>(\*)</sup> قرره شيخ الإسلام وابن القيم رحمهما الله تعالى.

(\*) وهي مأخوذة من «الصلة» لأنها الصلة والمنحة التي وصل الله بها حبيبه محمدًا ﷺ ومنحه إياها في ليلة الوصل الأعظم: ليلة المعراج. وهي أقوى صلة بين العبد وبين ربه، لأنه فيها ينادي ربه كما في الأحاديث، ومن ثم كانت قرة عين رسول الله ﷺ وكانت مفزعه عند كل أمر يهمه. وكانت الفارق بين المسلم والكافر. فمن تركها فلاحظ له في الإيمان بالله وجبه. ولا صلة بينه وبين ربه مهما حاول.

وقوله: «**فَصَلِّ لِرِبِّكَ وَأَنْحِرْ**» [الكوثر: ٢].

عن علي رضي الله عنه قال: حَدَّثَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: «لَعْنَ اللهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، لَعْنَ اللهِ مَنْ لَعَنَ وَالْدَّيْهِ، لَعْنَ اللهِ مَنْ آوَى مُحَدِّثًا، لَعْنَ اللهِ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الْأَرْضِ» رواه مسلم.

جعلوا الله شريكًا في عبادته، وهو ظاهر في قوله: «لَا شَرِيكَ لَهُ» نفي أن يكون الله تعالى شريك في هذه العبادات، وهو بحمد الله واضح<sup>(١)</sup>.

قوله: «**فَصَلِّ لِرِبِّكَ وَأَنْحِرْ**» قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: أمره الله أن يجمع بين هاتين العابدين وهما: الصلاة والنسك، الدالثان على القرب والتواضع والافتقار وحسن الظن، وقوة اليقين، وطمأنينة القلب إلى الله وإلى عبادته، عكس حال أهل الكفر والثرة، وأهل الغنى عن الله الذين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى ربهم، والذين لا ينحرون له خوفاً من الفقر، ولهذا جمع بينهما في قوله: «**قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي**» الآية، والنسك: الذبيحة لله تعالى ابتغاء وجهه. فإنها أجل ما يُتقرَّب به إلى الله، فإنه أنتي فيهما بالفاء الدالة على السبب؛ لأن فعل ذلك سبب للقيام بشكر ما أعطاه الله تعالى من الكوثر. وأجل العبادات البدنية: الصلاة، وأجل العبادات المالية: النحر. وما يجتمع للعبد في الصلاة لا يجتمع له في غيرها - كما عرفه أرباب القلوب الحية - وما يجتمع له في النحر - إذا قارنه الإيمان والإخلاص - من قوة اليقين وحسن الظن: أمر عجيب، وكان النبي ﷺ كثير الصلاة، كثير النحر. اهـ.

قلت: وقد تضمنت الصلاة من أنواع العبادات كثيرة، فمن ذلك: الدعاء والتکبير، والتسبيح والقراءة، والتسميع والثناء، والقيام والركوع، والسجود والاعتدال، وإقامة الوجه لله تعالى، والإقبال عليه بالقلب؛ وغير ذلك مما هو مشروع في الصلاة، وكل هذه الأمور من أنواع العبادة التي لا يجوز أن يُصرف منها شيء لغير الله: وكذلك النسك يتضمن أموراً من العبادة، كما تقدم في كلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى.

قوله: (وَعَنْ عَلَيْ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ: حَدَّثَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: «لَعْنَ اللهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ؛ وَلَعْنَ اللهِ مَنْ لَعَنَ وَالْدَّيْهِ، وَلَعْنَ اللهِ مَنْ آوَى مُحَدِّثًا، وَلَعْنَ اللهِ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الْأَرْضِ») رواه مسلم) من طرق وفيه قصة.

ورواه الإمام أحمد كذلك عن أبي طفيل قال: «قلنا لعلي: أخبرنا بشيء أسره إليك رسول الله ﷺ فقال: ما أسر إلى شيء كتمه الناس؟ ولكن سمعته يقول: لعن الله من ذبح لغير

(١) في قرة العيون: والمقصود أن هذه الآية دلت على أن أتوال العبد وأعماله الباطنة والظاهرة لا يجوز أن يصرف منها شيء لغير الله كائناً من كان، فمن صرف منها شيئاً لغير الله فقد وقع فيما نفاه تعالى من الشرك بقوله: «وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ». والقرآن كله في تقرير هذا التوحيد في عبادته وبيانه ونفي الشرك والبراءة منه.

الله، ولعن الله من آوى محدثاً، ولعن الله من لعن والديه، ولعن الله من غير تُخُوم الأرض»، يعني : المنار.

وعلي بن أبي طالب: هو الإمام أمير المؤمنين أبو الحسن الهاشمي ابن عم النبي ﷺ وزوج ابنته فاطمة الزهراء؛ كان من أسبق السابقين الأولين، ومن أهل بدر وبيعة الرضوان، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، ورابع الخلفاء الراشدين، ومناقبه مشهورة رضي الله عنه، قتله ابن ملجم الخارجي في رمضان سنة أربعين.

قوله: (لعن الله) اللعن: البعد عن مظان الرحمة وموطنها، قيل: واللعين والملعون من حقت عليه اللعنة؛ أو دعي عليه بها. قال أبو السعادات: أصل اللعن: الطرد والإبعاد من الله، ومن الخلق: السب والدعاء.

قال شيخ الإسلام رحمة الله ما معناه: إن الله تعالى يلعن من استحق اللعنة بالقول كما يصلي سبحانه على من استحق الصلاة من عباده. قال تعالى: **﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَا تَرَكْتُمْ لِتُخْرِجُكُمْ مِّنَ الظُّلْمَتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ الْمُؤْمِنُونَ رَاجِيًّا ۝ تَحِسَّنُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامًا﴾** [الأحزاب: ٤٣، ٤٤] وقال: **﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكُفَّارِ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا﴾** [الأحزاب: ٦٤] وقال: **﴿مَلَعُونُكُمْ أَئِنَّمَا تُفْعَلُوا أَحَدُوا وَفَتَلُوا فَقْتِيلًا﴾** [الأحزاب: ٦١] القرآن كلامه تعالى أوحاه إلى جبريل عليه السلام وبتلغه رسوله محمدًا ﷺ، وجبريل سمعه منه كما سيأتي في الصلاة إن شاء الله تعالى، فالصلاحة ثناء الله تعالى كما تقدم. فالله تعالى هو المصلي وهو المثيب، كما دل على ذلك الكتاب والسنة؛ وعليه سلف الأمة. قال الإمام أحمد رحمة الله: (لم يزل الله متكلماً إذا شاء). قوله: (من ذبح لغير الله) قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: **﴿وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾**<sup>(١)</sup>

(١) وفي سورة المائدة الآية الثالثة. وسورة الأنعام الآية (١٤٥) وسورة التحلل الآية (١١٥) **﴿وَمَا أَهْلَ بِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾** وأصل الإهلال: رفع الصوت والإعلام، فالمقصود بما أهل به لغير الله: ما أعلنه عنه أنه متذور به لغير الله. سواء كان هذا الإهلال والإعلام قبل الذبح كأن يقال: هذه شاة السيدة فلانة والسيد فلان، فيعرف الناس ذلك، وأنها مهل بها لغير الله ولو سمى الذابح باسم الله. فإن هذه التسمية الفظوية لاغية. والعبرة بالإهلال الحقيقي بما انطوى عليه من قصد التقرب به لغير الله. وكذلك أيضاً ما سمى من الطعام أو الشراب أو غيره نذرًا وقربة لغير الله. فكل طعام يصنع ليوزع على العاكفين عند هذه القبور والطواويت<sup>(\*)</sup> باسمها وعلى بركتها هو مما أهل به لغير الله.

(\*) قوله (وكذلك أيضاً ما يسمى من الطعام والشراب أو غيره نذرًا وقربة لغير الله، فكل طعام يصنع ليوزع على العاكفين عند هذه القبور والطواويت) الخ. أقول هذا المقام فيه تفصيل فإن كان المراد من ذلك من أن هذا الشرك لكونه عبادة لغير الله وتقرباً إليه فهذا صحيح. لأنه لا يجوز لأحد أن يعبد غير الله بشيء من العبادات لا بيئاً ولا غيره، ولا ريب أن تقديم الطعام والشراب والنقد وغير ذلك للأموات من الأنبياء والأولياء أو غيرهم أو للأصنام ونحوها رغبة ورهبة، داخل في عبادة غير الله لأن العبادة له هي ما أمر الله به ورسوله. أما إن كان مراد الشيخ حامد أن النقد والطعام والشراب والحيوانات الحية

[البقرة: ١٧٣] ظاهره: أنه مَا ذُبْحَ لغير الله، مثل أن يقول: هذا ذبيحة لكتنا.

وإذا كان هذا هو المقصود فسواء لفظ به أو لم يلفظ. وتحريم هذا أظهر من تحريم ما ذبحه النصراني للحم وقال فيه: باسم المسيح أو نحوه. كما أن ما ذبحناه متقربينا به إلى الله كان أر��ي وأعظم مما ذبحناه للحم، وقلنا عليه: بسم الله. فإذا حرم ما قيل فيه باسم المسيح أو الزهرة، فلأن يحرم ما قيل فيه لأجل المسيح أو الزهرة أو قصد به ذلك أولى؛ فإن العبادة لغير الله أعظم كفرًا من الاستعانة بغير الله. وعلى هذا: فلو ذُبِحَ لغير الله متقربياً إليه لحرم<sup>(١)</sup>، وإن قال فيه: باسم الله؛ كما قد يفعله طافحة من منافقي هذه الأمة الذين يتقربون إلى الكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك<sup>(٢)</sup> وإن كان هؤلاء مرتدون، لا تُباح ذبيحتهم بحال. لكن يجتمع في الذبيحة مانعان، الأول: أنه مما أهل به لغير الله. والثاني: أنها ذبيحة مرتد. ومن هذا الباب: ما يفعله الجاهلون بمكة وغيرها من الذبح للجن<sup>(٣)</sup>، ولهذا روي عن النبي ﷺ أنه نهى عن ذبائح الجن. اهـ.

قال الزمخشري: كانوا إذا اشتروا داراً أو بنوها أو استخرجوا عينًا ذبحوا ذبيحة خوفاً أن تصيبهم الجن؛ فأضافت إليهم الذبائح لذلك.

وذكر إبراهيم المرزوقي: أن ما ذبح عند استقبال السلطان تقرباً إليه، أفتى أهل بخارى بتحريميه؛ لأنه مما أهل به لغير الله.

التي قدمها ملائكتها للأبياء والأولياء وغيرهم يحرم أخذها والانتفاع بها فذلك غير صحيح، لأنها أموال يتضع بها قد رغب عنها أهلها، وليست في حكم الميتة فوجب أن تكون مباحة لمن أخذها، كسائر الأموال التي تركها أهلها لمن أرادها، كالذى يتركه الزراع وجذاد التخل من السنابل والتمر للفقراء، ويدل على ذلك أن النبي ﷺ أخذ الأموال التي في خزائن اللات، وقضى منها دين عروة بن مسعود التقى، ولم ير تقديمها للات مانعاً من أخذها عند القدرة عليها. ولكن يجرب على من رأى من يفعل ذلك من الجهلة والمشركين أن ينكر عليه ويبين له أن ذلك من الشرك حتى لا يظن أن سكتوه عن الإنكار أو أخذه لها - إن أخذ منها شيئاً - دليل على جوازها وإباحة التقرب بها إلى غير الله سبحانه، ولأن الشرك أعظم المنكرات فوجب إنكاره على من فعله.

لكن إذا كان الطعام مصنوعاً من لحوم ذبائح المشركين أو شحتمها أو مرقها فإنه حرام، لأن ذبيحتهم في حكم الميتة فتحرم وينجس بها ما خالطته من الطعام، بخلاف الخبز ونحوه ما لم يخالطه شيء من ذبائح المشركين فإنه حلال من أخذه، وهكذا التقدّد ونحوها كما تقدم والله أعلم.

(١) بل يكون هذا الذبح شركاً أكبر. و: «مَنْ يُتَّبِعُ بِاللَّهِ مَقْدَدَ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَأَوْنَهُ الْكَأْنَ وَمَا لِلْكَلِيلِكَ مِنْ أَصْكَارٍ» [المائدة: ٧٢].

(٢) وهو الذين يكتبون الحجب والتمائم والتعاوين ونحوها، فإنهم يتحررون بها يوم السبت في ساعة كذا أو غيره من الأيام والساعات، ويدبحون وبخرون عند نزول الكوكب الفلامي في منزلة كذا. ونحو هذا، وهم في البلاد الإسلامية كثير - لا كثراً الله - ويعتقد العامة فيهم الصلاح والتقوى، مع أنهم مشركون مرتدون مفسدون للعقول بدرجتهم بهذه التمائيم والحجب ومتخذون آيات الله هزواً، ومتقربيون بهذه المنساك لغير الله، فيا الله ما أشد غربة الإسلام! وإنما الله وإنما إليه راجعون.

(٣) وغير مكة. باسم الزار وإخراج الجن المتلبس بالإنس. ويدقون لذلك الطبول.

وعن طارق بن شهاب أن رسول الله ﷺ قال: «دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب، قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال: مرّ رجلان على قوم لهم

قوله: (عن الله من لعن والديه) يعني أباه وأمه وإن علية. وفي الصحيح: أن رسول الله ﷺ قال: «من الكبائر شتم الرجل والديه، قالوا: يارسول الله وهل يشتم الرجل والديه؟ قال: نعم يسب أبو الرجل فيسب أباها، ويسب أمها فيسب أمها».

قوله: (عن الله من آوى محدثاً) أي منعه من أن يؤخذ منه الحق الذي وجب عليه. و«آوى» بفتح الهمزة ممدودة أي ضمه إليه وحماه.

قال أبو السعادات: أويت إلى المنزل، وأويت غيري؛ وأويته. وأنكر بعضهم المقصور المتعدى.

وأما «محدثنا» فقال أبو السعادات: يروى بكسر الدال وفتحها على الفاعل والمفعول، فمعنى الكسر: منْ نصر جانِيَا وآواه وأجاره من خصمه، وحال بينه وبين أن يُقصَّ منه. وبالفتح: هو الأمر المبتدأ نفسه، ويكون معنى الإيواء فيه الرضى به والصبر عليه؛ فإنه إذا رضي بالبدعة وأقرَّ فاعلها ولم ينكر عليه فقد آواه.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: هذه الكبيرة تختلف مراتبها باختلاف مراتب الحديث في نفسه فكلما كان الحديث في نفسه أكبر كانت الكبيرة أعظم.

قوله: (ولعن الله من غير منار الأرض) بفتح الميم علامات حدودها.

قال أبو السعادات في النهاية - في مادة «تخم» -: ملعون من غير تخوم الأرض أي: معالمها وحدودها، واحدتها: **تُخْم**. قيل: أراد حدود الحرم خاصة وقيل: هو عام في جميع الأرض، وأراد المعالم التي يُهتدى بها في الطريق. وقيل: هو أن يدخل الرجل في ملك غيره فيقتطعه ظلماً، قال: ويروى «تخوم» بفتح التاء على الإفراد وجمعه **تُخُّم** بضم التاء والخاء. اهـ. وتغييرها: أن يقدمها أو يؤخرها، فيكون هذا من ظلم الأرض الذي قال فيه النبي ﷺ: «من ظلم شيئاً من الأرض طُوق يوم القيمة من سبع أرضين»<sup>(١)</sup> فيه جواز لعن أهل الظلم من غير تعين.

وأما لعن الفاسق المعين ففيه قولان: أحدهما: أنه جائز. اختاره ابن الجوزي وغيره. والثاني: لا يجوز، اختاره أبو بكر عبدالعزيز وشيخ الإسلام.

قوله: (وعن طارق بن شهاب أن رسول الله ﷺ قال: «دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب، قالوا: وكيف ذلك يارسول الله؟ قال: مرّ رجلان على قوم لهم

(١) رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم وغيرهم عن عائشة، وعن سعيد بن زيد رضي الله عنهما.

صَنْمٌ، لَا يَجُوزُهُ أَحَدٌ حَتَّى يُقْرَبَ لَهُ شَيْئًا، فَقَالُوا لِأَحَدِهِمَا: قَرْبٌ. قَالَ: لَيْسَ عِنْدِي شَيْءٌ أَقْرَبُ. قَالُوا لَهُ: قَرْبٌ وَلَوْ ذُبَابًا، فَقَرَبَ ذُبَابًا، فَخَلَوْا سَبِيلَهُ، فَدَخَلَ النَّارَ. وَقَالُوا لِلآخرِ: قَرْبٌ، قَالَ: مَا كُنْتُ لِأَقْرَبَ لِأَحَدٍ شَيْئًا دُونَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. فَضَرَبُوا عُنْفَةً

صَنْمٌ لَا يَجُوزُهُ أَحَدٌ حَتَّى يُقْرَبَ لَهُ شَيْئًا. قَالُوا لِأَحَدِهِمَا: قَرْبٌ. قَالَ: لَيْسَ عِنْدِي شَيْءٌ أَقْرَبُ. قَالُوا: قَرْبٌ وَلَوْ ذُبَابًا. فَقَرَبَ ذُبَابًا. فَخَلَوْا سَبِيلَهُ، فَدَخَلَ النَّارَ. وَقَالُوا لِلآخرِ: قَرْبٌ، قَالَ: مَا كُنْتُ لِأَقْرَبَ لِأَحَدٍ شَيْئًا مِنْ دُونَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَضَرَبُوا عَنْقَهُ، فَدَخَلَ الْجَنَّةَ» رَوَاهُ أَحْمَدُ.

قال ابن القيم رحمه الله: قال الإمام أحمد رحمه الله<sup>(١)</sup>: حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش عن سليمان بن ميسرة، عن طارق بن شهاب يرفعه قال: «دخل رجل الجنة في ذباب» الحديث.

وطارق بن شهاب: هو البجلي الأحسسي، أبو عبدالله. رأى النبي ﷺ وهو رجل. قال البغوي: نزل الكوفة. وقال أبو داود: رأى النبي ﷺ ولم يسمع منه شيئاً. قال الحافظ: إذا ثبت أنه لقي النبي ﷺ فهو صحابي، وإذا ثبت أنه لم يسمع منه فروايته عنه مسلم صحابي وهو مقبول على الراجح؛ وكانت وفاته - على ما جزم به ابن حبان - سنة ثلاثة وثمانين. قوله: (دخل الجنة رجل في ذباب) أي: من أجله.

قوله: (قالوا: وكيف ذلك يارسول الله) لأنهم قالوا ذلك، وتعجبوا منه، فيبين لهم النبي ﷺ ما صير هذا الأمر العظير عندهم عظيماً، يستحق هذا عليه الجنة، ويستوجب الآخر عليه النار.

قوله: ( فقال: مَرَّ رجلان على قوم لهم صنم) الصنم<sup>(٢)</sup> ما كان منحوتاً على صورة، ويطلق عليه الوثن كما مر.

قوله: (لا يجاوزه) أي: لا يمر به ولا يتعداه أحد حتى يقرب إليه شيئاً وإن قلل.

قوله: (قالوا له قرب ولو ذباباً فقرب ذباباً فخلوا سبيله، فدخل النار) في هذا بيان عظمة الشرك، ولو في شيء قليل، وأنه يوجب النار<sup>(٣)</sup>. كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ

(١) الحديث في كتاب الزهد ص ١٥ س ١٨ ، وفي الحلية ج ١ ص ٢٠٣ موقوفاً فيما كليهما على سليمان - في الزهد - وعلى سليمان - في الحلية -. وهو خطأ في الحلية؛ لأن الحافظ ابن حجر قال في تعجيل المتنفة: سليمان بن ميسرة الأحسسي عن طارق بن شهاب، وعن الأعمش وحبيب بن أبي ثابت، وثقة ابن معين. وقال ابن حبان في ثقات التابعين: روى عن طارق بن شهاب وله صحبة؛ وقال ابن خلفون في الفتاوى: وثقة العجمي ويعجبي والنسائي . اهـ.

(٢) قال في النهاية: كل ما عبد من دون الله بل كل ما يشغل عن الله يقال له: صنم.

(٣) في قرة العيون: لأنه قصد غير الله بقلبه أو انقاد بعمله فوجبت له النار، ففيه معنى حديث مسلم الذي تقدم في باب الخوف من الشرك عن جابر مرفوعاً: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به دخل النار» فإذا كان هذا فيمن

فَدَخَلَ الْجَنَّةَ» رواه أَحْمَد.

في مسائل:

الأولى:

تفسير «إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي»

الثانية:

تفسير «فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْهِرْ»

الثالثة: البداءة بلعنة من ذبح لغير الله.

الرابعة:

لعن من لعن والديه ومنه أن تلعن والدي الرجل فيلعن والديك.

الخامسة:

لعن من آوى محدثاً، وهو الرجل يُحدِّث شيئاً يجب فيه حق الله،

فيلتجئ إلى من يجيره من ذلك.

السادسة:

لعن من غير منار الأرض، وهي المراسيم التي تُفرّق بين حرك وحق

جارك، فتغيرها بتقديم أو تأخير.

السابعة:

الفرق بين لعن المعين ولعن أهل المعاشي على سبيل العموم.

حرَّمَ اللَّهُ عَنِيهِ الْجَنَّةَ وَمَاوِلَهُ أَنَّاُرْ وَمَا لِفَلَّامِينَ مِنْ أَنْكَارِ» [المائدة: ٧٢].

وفي هذا الحديث: التحذير من الوقوع في الشرك؛ وأن الإنسان قد يقع فيه وهو لا يدرى أنه من الشرك الذي يوجب النار.

وفيه: أنه دخل النار بسبب لم يقصده ابتداء، وإنما فعله تخلصاً من شر أهل الصنم.

وفيه: أن ذلك الرجل كان مسلماً قبل ذلك، وإلا فلو لم يكن مسلماً لم يقل دخل النار

في ذباب.

وفيه: أن عمل القلب هو المقصود حتى عند عبادة الأوثان، ذكره المصنف بمعناه.

قوله: (وقالوا للآخر: قرْب. قال: ما كنت لأقْرُبُ لأحد شيئاً دون الله عز وجل) ففيه بيان فضيلة التوحيد والإخلاص<sup>(١)</sup>.

قرب للصنم ذباباً فكيف بمن يستسمن الإبل والبقر والغنم ليتقرّب بنحرها وذبحها لمن كان يعبده من دون الله، من ميت أو غائب، أو طاغوت أو مشهد أو شجر، أو حجر أو غير ذلك؟ وكان هؤلاء المشركون في أواخر هذه الأمة يعدون ذلك أضل من الأضاحية في وقتها الذي شرعت فيه، وربما اكتفى بعضهم بذلك عن أن يضحي لشدة رغبته وتعظيمه ورجاته لمن كان يعبده من دون الله؛ وقد عمّت البلوى بهذا وما هو أعظم منه.

(١) في فرقة العيون: ففيه معرفة قدر الشرك في قلوب أهل الإيمان ونفرتهم عنه وصلابتهم في الإخلاص، كما في حديث أنس الذي في البخاري وغيره الآتي إن شاء الله تعالى: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان» وفيه: «وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار».

وفيه: تفاوت الناس في الإيمان لأن هذا الرجل الذي قرب الذباب لم يكن له عمل يستحق به دخول النار قبل ما فعله مع هذا الصنم، كما هو ظاهر الحديث والله أعلم.

الثامنة:

كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً  
من شرهم<sup>(١)</sup>

التاسعة:

معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين كيف صبر ذلك على القتل،  
ولم يوافقهم على طلبتهم، مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر.  
إنَّ الذي دخل النار مسلم، لأنَّه لو كان كافراً لم يقل: «دخل النار  
في ذباب».

العاشرة:

فيه شاهد للحديث الصحيح: «الجنة أقربُ إلى أحدِكم من شرارك  
أعلىه، والنارُ مثل ذلك».

الحادية عشرة:

معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم، حتى عند عبادة  
الأوثان.

الثانية عشرة:

قال المصنف رحمه الله: (وفيه معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين كيف صبر على  
القتل ولم يواافقهم على طلبتهم مع كونهم لم يطلبوا منه إلا العمل الظاهر).

\* \* \*

(١) الظاهر أنه لم يكن متخلصاً وإلا لم يدخل النار: «إِلَّا مَنْ أَكْنَيْهُ وَقْلَبَهُ مُنْطَبِّئٌ بِالْأَيْمَنِ».

## ١٠ - باب

### لا يُذبح لله بمكان يُذبح فيه لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿لَا نَقْمَدُ فِيهِ أَبَدًا لِمَسْجِدٍ أَسْسَنَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ حَقٌّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحْبُّونَ أَنْ يَنْظَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ [التوبه: ١٠٨].

قوله: (باب: لا يُذبح لله بمكان يُذبح فيه لغير الله تعالى)<sup>(١)</sup>

«لا» نافية ويتحمل أنها للنفي وهو أظهر، قوله: (وقول الله تعالى: ﴿لَا نَقْمَدُ فِيهِ أَبَدًا﴾ الآية [التوبه: ١٠٨] قال المفسرون إن الله تعالى نهى رسوله عن الصلاة في مسجد الضرار، والأمة تبع له في ذلك، ثم إنه تعالى حثه على الصلاة في مسجد قباء الذي أسس - من أول يومبني - على التقوى وهي: طاعة الله ورسوله ﷺ، وجمعًا لكلمة المؤمنين، ومعقلًا ومنزلًا للإسلام وأهله، ولهذا جاء في الحديث الصحيح: أن رسول الله ﷺ قال: «صلاة في مسجد قباء كعمرة» وفي الصحيح: «أن رسول الله ﷺ كان يزور قباء راكباً وماشياً» وقد صرخ أن المسجد المذكور في الآية هو مسجد قباء جماعة من السلف، منهم ابن عباس، وعروة؛ وعطاء، والشعبي، والحسن وغيرهم.

قلت: ويفيد قوله في الآية: ﴿فِيهِ رِجَالٌ يُحْبُّونَ أَنْ يَنْظَهُرُوا﴾.

وقيل: هو مسجد رسول الله ﷺ لحديث أبي سعيد قال: «تمارى رجلان في المسجد الذي أسس على التقوى من أول يوم، فقال رجل: هو مسجد قباء. وقال الآخر: هو مسجد رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: هو مسجدي هذا» رواه مسلم، وهو قول عمر وابنه وزيد ابن ثابت وغيرهم.

قال ابن كثير: وهذا صحيح، ولا منافاة بين الآية والحديث؛ لأنه إذا كان مسجد قباء قد أسس على التقوى من أول يوم، فمسجد رسول الله ﷺ بطريق الأولى، وهذا بخلاف مسجد الضرار الذي أسس على معصية الله كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اخْكَذُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا وَكُفُرًا وَنَفَرُّ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْسَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ يَشَهِّدُ إِلَيْهِمْ لِكَذِبِهِمْ﴾ [التوبه: ١٠٧] فلهذه الأمور نهى الله نبيه عن القيام فيه للصلوة. وكان الذين بنوه جاؤوا إلى النبي ﷺ قبل خروجه إلى غزوة تبوك فسألوه أن يُصلّي فيه، وأنهم إنما

(١) في قرة العيون: أشار رحمه الله تعالى إلى ما كان الناس يفعلونه في نجد وغيرها قبل دعوتهم إلى التوحيد: من ذبحهم للحج لطلب الشفاء منهم لمرضاهם، ويتخذون للذبح لهم مكاناً مخصوصاً في دورهم. فنفي الله سبحانه الشرك بهذه الدعوة الإسلامية. فللله الحمد على زوال الشرك والبدع والفساد بطلعة الداعي إلى توحيد رب العالمين.

عن ثابت بن الصحّاك رضي الله عنه قال: «نَذَرَ رَجُلٌ أَنْ يَنْحِرَ إِبْلًا بِبَوَانَةٍ، فَسَأَلَ

بنوه للضعفاء وأهل العلة في الليلة الشاتية، فقال: «إنا على سفر، ولكن إذا رجعنا إن شاء الله» فلما قفل عليه السلام راجعاً إلى المدينة؛ ولم يبق بينه وبينها إلا يوم أو بعضه نزل الوحي بخبر المسجد، فبعث إليه فهدمه قبل قدومه إلى المدينة<sup>(١)</sup>.

وجه مناسبة الآية للترجمة: أن الموضع المعد للذبح لغير الله يجب اجتناب الذبح فيها الله، كما أن المسجد لما أعد لمعصية الله صار محل غضب لأجل ذلك، فلا تجوز الصلاة فيه الله. وهذا قياس صحيح يؤيده حديث ثابت بن الصحّاك الآتي.

قوله: «فِيهِ رِجَالٌ يَجْبُونَ أَنْ يَنْظَهِرُوا» روى الإمام أحمد وابن خزيمة وغيرهما عن عويم بن ساعدة الأنباري: «أن النبي ﷺ أتاهم في مسجد قباء فقال: إن الله قد أحسن عليكم الثناء بالظهور في قصة مسجدكم، فما هذا الظهور الذي تظهرون به؟ فقالوا: والله يا رسول الله ما نعلم شيئاً إلا أنه كان لنا جيران من اليهود فكانوا يغسلون أدبارهم من الغائط، فغسلنا كما غسلوا» وفي رواية عن جابر وأنس: «هو ذاك فعليكموه» رواه ابن ماجه وابن أبي حاتم والدارقطني والحاكم.

قوله: «وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ» قال أبو العالية: إن الظهور بالماء لحسن، ولكنهم المتظهرون من الذنوب، وفيه إثبات صفة المحبة؛ خلافاً للأشاعرة ونحوهم.

قوله: (عن ثابت بن الصحّاك قال: «نذر رجل<sup>(٢)</sup> أن ينحر إبلًا بِبَوَانَةٍ، فسأل النبي ﷺ فقال: هل كان فيها وثن من أواثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا. قال: فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. فقال رسول الله ﷺ: أُوفِّ بِنَذْرِكَ، فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ») رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما.

قوله: (عن ثابت بن الصحّاك) أي: ابن خليفة الأشهلي؛ صحابي مشهور، روى عنه أبو قلابة وغيره. مات سنة أربع وستين.

قوله: (بِبَوَانَة) بضم الباء وقبل بفتحها. قال البَعْوَيُّ: موضع في أسفل مكة دون يَلْمَلَمْ.

(١) كان أبو عامر الفاسق الخزرجي قد ذهب إلى هرقل بعد غزوة أحد، يستعديه على رسول الله ﷺ فورده هرقل ومناه؛ فأرسل جماعة من قومه من أهل النفاق والريب يعدهم ويعتذرون: أنه سيقدم بجيشه يقاتل به رسول الله ﷺ ويبلغه ويرده عمّا هو فيه، وأمرهم أن يتخلوا له معملاً يقدم عليهم فيه من يقدم من عنده لأداء كتبه، ويكون مرصدًا له إذا قدم عليهم، فبنوا هذا المسجد؛ والذي هدمه بأمر النبي ﷺ وحرقه مالك بن الدخشني أخو بنى سالم بن عوف ومن بن عدي أو أخوه عامر بن عدي.

(٢) روى أبو داود بعد هذا الحديث عن سارة بنت مقس التقي أنها قالت: سمعت ميمونة بنت كردم قالت: «خرجت مع أبي في حجة فرأيت رسول الله ﷺ وسمعت الناس يقولون: رسول الله؛ فجعلت أبدئه بصري، فدنا إليه أبي وهو على ناقة، وبعده ذرّة كدرة الكتاب؛ فسمعت الأعراب والناس يقولون: الطَّبْلَيْةُ الْطَّبْلَيْةُ. فدنا إليه أبي فأخذ بقدمه، قالت: فأَفْرَّ لَهُ ووقف فاستمع منه؛ فقال: يا رسول الله، إني نذرت إن ولد لي ولد ذكر أن أنحر على رأس بوانة في عقبة من الشيا عدة من الغنم - قال: لا أعلم إلا أنها قالت: خمسين - فقال رسول الله ﷺ: هل بها من أواثان شيء؟ قالت: لا. قال: فأُوفِّ بما نذرت الله». الحديث.

النَّبِيُّ ﷺ، فَقَالَ: هَلْ كَانَ فِيهَا وَثْنٌ مِّنْ أُوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبُدُ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِّنْ أَعْيَادِهِمْ؟ قَالُوا: لَا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَوْفِ بِنُذْرِكَ، فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنُذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ، وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ» رواه أبو داود وإسناده على شرطهما.

قال أبو السعادات: هضبة من وراء يَبْعُ.

قوله: (فهل كان فيها وثن من أواثان الجاهلية يعبد) فيه المنع من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان وثن، ولو بعد زواله. قاله المصنف رحمة الله.

قوله: (فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟) قال شيخ الإسلام رحمة الله<sup>(١)</sup>: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائد، إما بعود السنة أو الأسبوع أو الشهر أو نحو ذلك<sup>(٢)</sup> والمراد به هنا الاجتماع المعتاد من اجتماع أهل الجاهلية، فالعيد يجمع أموراً منها: يوم عائد، كيوم الفطر ويوم الجمعة، ومنها: اجتماع فيه، ومنها: أعمال تتبع ذلك من العبادات والعادات، وقد يختص العيد بمكان بعينه، وقد يكون مطلقاً، وكل من هذه الأمور قد يسمى عيداً. فالزمان كقول النبي ﷺ في يوم الجمعة: «إِنْ هَذَا يَوْمٌ جَعَلَهُ اللَّهُ لِلنَّاسِ عِيدًا» والاجتماع والأعمال كقول ابن عباس: «شَهِدَتِ الْعِيدُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْمَكَانُ كَتُولُ النَّبِيِّ ﷺ: لَا تَتَخَذُوا قَبْرِي عِيدًا» وقد يكون لفظ العيد اسمًا لمجموع اليوم والعمل فيه وهو الغالب، كقول النبي ﷺ: «دَعُوهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ إِنْ لَكُلُّ قَوْمٍ عِيدًا» انتهى<sup>(٣)</sup>.

(١) في كتاب اقتضاء الصراط المستقيم.

(٢) وهي التي يسميها الناس اليوم الموالد والذكريات التي ملأت البلاد باسم الأولياء، وهي نوع من العبادة لهم، ولذلك لا يذكر الناس ويعرفون إلا من أقيمت له هذه الذكريات، ولو كان أحجه خلق الله وأنفسهم. فكلما كسدت سوق طاغوت من هؤلاء قامت السدنة بهذا العيد لتشجيعي في نفوس العامة عبادته وتذكر الهدايا والقرابين باسمه. وقد امتلأت البلاد الإسلامية بهذه الذكريات، وعمت بها المقصية وعادت بها الجاهلية إلى بلاد الإسلام، ولا حول ولا قوة إلا بالله. ولم ينج منها إلا نجد والحجاز - فيما نعلم - بفضل الله ثم بفضل آل سعود الذين قاموا بحماية دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب<sup>(٤)</sup>.

(\*) قوله: (وهي نوع من العبادة لهم) الخ. أقول هذا فيه إجمال، والصواب التفصيل بأن يقال: من أقام المولد لقصد التقرب إلى صاحبه ورجاء تفعه وبركته، أو لكي يدفع عن مقيم المولد بعض الضرر ونحو ذلك، فهذا تعتبر إقامة المولد عبادة لصاحبه فإن دعاه مع ذلك أو استغاث به أو نذر له أو ذبح له أو فعل معه شيئاً من بقية أنواع العبادة صار ذلك شركاً إلى شرك، وهذا هو الذي يفعله الكثرون من يقيم الموالد للنبي ﷺ، أو للحسين رضي الله عنه أو للبدوي أو غيرهم. أما من أقام المولد لقصد التقرب إلى الله سبحانه ظنّاً منه أن ذلك من العبادات التي يحبها الله، فهذا لا يكون عابداً لصاحب المولد إذا لم يقع منه شيء من الشرك في احتفال المولد، ولكنه قد أتى بدعة لم يشرعها الله سبحانه، ولا رسوله ﷺ، ولا فعله السلف الصالح رضي الله عنهم ولو كان قصده حسنة، لأن العبادات ترقية لا يجوز الإتيان بشيء منها إلا بتشرع من الله ورسوله ﷺ، وقد عظمت المقصية بهذه الموالد وحصل بها من الشرك والفساد ما لا يحصيه إلا الله عز وجل، فإنما الله وإنما إليه راجعون، ونسأله أن يُصلح أحوال المسلمين ويمنحهم الفقه في الدين ويوفر لهم لاتباع السنة وترك البدعة إنه سميع قريب.

(٣) في قرة العيون: وقد أحدث هؤلاء المشركون أعياداً عند القبور التي تعبد من دون الله ويسمونها عيداً كمولد البدوي بمصر

في مسائل:

الأولى:

تفسير قوله: ﴿لَا نَعْمَلُ فِيهِ أَبَدًا﴾.

الثانية:

أن المعصية قد تؤثر في الأرض. وكذلك الطاعة.

الثالثة:

رد المسألة المشكلة إلى المسألة البينة ليزول الإشكال.

الرابعة:

استفصال المفتى إذا احتاج إلى ذلك.

الخامسة:

أن تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به إذا خلا من المowanع.

قال المصنف: (وفي استفصال المفتى والمنع من الوفاء بالنذر بمكان عيد الجاهلية ولو بعد زواله).

قلت: وفيه سد الذريعة وترك مشابهة المشركين، والمنع مما هو وسيلة إلى ذلك.

قوله: (فأوف بندرك) هذا يدل على أن الذبح لله في المكان الذي يذبح فيه المشركون لغير الله - أي في محل أعيادهم - معصية، لأن قوله: «فأوف بندرك» تعقب للوصف بالحكم بالفداء، وذلك يدل على أن الوصف سبب الحكم. فيكون سبب الأمر بالوفاء خلوه عن هذين الوصفين. فلما قالوا: «لا» قال: «أوف بندرك» وهذا يقتضي أن كون البقعة مكاناً لعيدهم، أو بها وثن من أوثانهم: مانع من الذبح بها ولو نذرها. قاله شيخ الإسلام.

وقوله: (إنه لا وفاء لنذر في معصية الله) دليل على أن هذا نذر معصية، لو قد وجد في المكان بعض المowanع. وما كان من نذر المعصية فلا يجوز الوفاء به بإجماع العلماء. واختلفوا هل تجب فيه كفارة يمين؟ على قولين، هما روايتان عن أحمد. أحدهما: يجب وهو المذهب. وروى عن ابن مسعود وابن عباس، وبه قال أبو حنيفة وأصحابه؛ لحديث عائشة رضي الله عنها مرفوعاً: «لا نذر في معصية، وكفارته كفارة يمين» رواه أحمد وأهل السنن<sup>(١)</sup>، واحتج به أحمد وإسحاق. والثاني: لا كفارة عليه. وروى ذلك عن مسروق

وغيره بل هي أعظم لما يوجد فيها من الشرك والمعاصي العظيمة. قال المصنف رحمة الله تعالى: (وفي استفصال المفتى والمنع من الوفاء بالنذر بمكان عيد الجاهلية ولو بعد زواله).

قلت: وفيه المنع من اتخاذ آثار المشركين محلًا للعبادة لكونها صارت محلًا لما حرم الله من الشرك والمعاصي، والحديث وإن كان في النذر فيشمل كل ما كان عبادة لله فلا تفعل في هذه الأماكن الخبيثة التي اتخذت محلًا لما يخطط الله تعالى، فبهذا صار الحديث شاهدًا للتترجمة والمصنف - رحمة الله تعالى - لم يُرِد التخصيص بالذبح وإنما ذكر الذبح كالمثال. وقد استشكل جعل محل اللات بالطائف مسجداً.

والجواب والله أعلم: أنه لو ترك هذا المحل في هذه البلدة لكان يخشى أن تفتتن به قلوب الجهال فيرجع إلى جعله وثنا. كما كان يفعل فيه أولاً فجعله مسجداً والحالة هذه ينسى فيها ما كان يفعل فيه ويندب به أثر الشرك بالكلية، فاحتضن هذا المحل لهذه العلة وهي قوة المعارض والله أعلم.

(١) قال الترمذى: هذا حديث لا يصح. لأن الزهرى لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة وقال غيره: لم يسمعه الزهرى من أبي سلمة وإنما سمعه من سليمان بن أرقى وسلمان متوك. وقال مثل هذا أبو داود بعد إخراجه إياه.

السادسة: المنع منه، إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية، ولو بعد زواله.

السابعة: المنع منه، إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله.

الثامنة: أنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة، لأنه نذر معصية.

النinthة: الحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده.

العاشرة: لا نذر في معصية.

الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك.

والشعبي والشافعي، لحديث الباب، ولم يذكر فيه كفارة. وجوابه: أنه ذكر الكفاراة في الحديث المتقديم. والمطلق يحمل على المقيد.

قوله: (ولا فيما لا يملك ابن آدم) قال في شرح المصايح: يعني إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه بأن قال: إن شفى الله مريضي فلله عليّ أن أعتق عبد فلان ونحو ذلك. فأما إذا التزم في الذمة شيئاً؛ بأن قال: إن شفى الله مريضي فلله عليّ أن أعتق رقبة، وهو في تلك الحال لا يملكونها ولا قيمتها، فإذا شُفِيَ مريضه ثبت ذلك في ذاته.

قوله: (رواه أبو داود وإسناده على شرطهما) أي البخاري ومسلم.  
وأبو داود: اسمه سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد الأزدي السجستاني صاحب الإمام أحمد، ومصنف السنن والمراسيل وغيرهما. ثقة إمام حافظ من كبار العلماء. مات سنة خمس وسبعين ومائتين. رحمه الله تعالى.

\* \* \*

## ١١ - باب من الشرك النذر لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿يُؤْفَنَ بِالنَّذْرِ وَيُخَافَّنَ يَوْمًا كَانَ شَرُورُ مُسْتَطِيرًا﴾ [الإنسان: ٧].

وقوله ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذْرًا ثُمَّ مَنْ تَكْدِرُ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

قوله: (باب: من الشرك النذر لغير الله تعالى)

أي لكونه عبادة يجب الوفاء به إذا نذره الله، فيكون النذر لغير الله تعالى شركاً في العبادة.

وقوله تعالى: ﴿يُؤْفَنَ بِالنَّذْرِ وَيُخَافَّنَ يَوْمًا كَانَ شَرُورُ مُسْتَطِيرًا﴾ [الإنسان: ٧] فالآية دلت على وجوب الوفاء بالنذر ومدح من فعل ذلك طاعة الله ووفاء بما تقرب به إليه.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذْرًا ثُمَّ مَنْ تَكْدِرُ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ﴾ [البقرة: ٢٧٠]. قال ابن كثير: يخبر تعالى أنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من النفقات والمنذورات، وتضمن ذلك: مجازاته على ذلك أوفى الجزاء للعاملين به ابتغاء وجهه. اهـ.

إذا علمت ذلك: فهذه النذور الواقعة من عباد القبور، تقرباً بها إليهم ليقضوا لهم حوائجهم وليشفعوا لهم، كل ذلك شرك في العبادة بلا ريب. كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِنَ ذَرَّاً مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَمِ تَصْبِيَّاً فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِرَغْمِهِ وَهَذَا لِشَرِكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشَرِكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شَرِكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ [الأنعام: ١٣٦].

قال شيخ الإسلام رحمة الله: وأما ما نذر لغير الله: كالنذر للأصنام والشمس والقمر والقبور ونحو ذلك، فهو منزلة أن يحلف بغير الله من المخلوقات، والحاالف بالمخلوقات لا وفاء عليه ولا كفارة، وكذلك الناذر للمخلوقات، فإن كليهما شرك. والشرك ليس له حرمة، بل عليه أن يستغفر الله من هذا ويقول ما قال النبي ﷺ: «من حلف وقال في حلفه: واللات والعزى فليقل لا إله إلا الله»<sup>(١)</sup>.

وقال فمن نذر للقبور أو نحوها دُهناً يتذكر به - ويقول: إنها تقبل النذر كما يقوله بعض الصالحين -: وهذا النذر معصية باتفاق المسلمين لا يجوز الوفاء به وكذلك إذا نذر مالاً للسدنة أو المجاورين العاكفين بتلك البقعة. فإن فيهم شيئاً من السدنة التي كانت عند اللات والعزى ومناة، يأكلون أموال الناس بالباطل ويصدرون عن سبيل الله، والمجاورون هناك فيهم شيء من

(١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائي وابن ماجه عن أبي هريرة رضي الله عنه.

الذين قال فيهم الخليل عليه السلام: ﴿مَا هَذِهِ التَّسَائِلُ الَّتِي أَنْتَ لَهَا عَنِّكُمْ؟﴾؟ والذين اجتاز بهم موسى عليه السلام وقومه، قال تعالى: ﴿وَجَحْوَزًا بِنَفِ إِسْرَئِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُلُونَ عَلَى أَصْنَامِهِمْ﴾ [الأعراف: ١٣٨] فالنذر لأولئك السدنة والمجاورين في هذه البقاع نذر معصية. وفيه شبه من النذر لسدنة الصليان والمجاورين عندها، أو لسدنة الأبداد في الهند<sup>(١)</sup> والمجاورين عندها<sup>(٢)</sup>.

وقال الرافعي في شرح المنهاج: وأما النذر للمشاهد التي على قبر ولد أو شيخ أو على اسم من حلّها من الأولياء، أو تردد في تلك البقعة من الأولياء والصالحين فإن قصد الناذر بذلك - وهو الغالب أو الواقع من قصود العامة - تعظيم البقعة والمشهد، أو الزاوية، أو تعظيم من دفن بها أو نسبت إليها، أو بنيت على اسمه فهذا النذر باطل غير منعقد؛ فإن معتقدهم أن لهذه الأماكن خصوصيات، ويررون أنها مما يُدفع بها البلاء ويُستجلب بها النعماء، ويستشفى بالنذر لها من الأدواء - حتى إنهم ينذرون بعض الأحجار لئلا قيل لهم: إنه استند إليها عبد صالح - وينذرون بعض القبور السرج والشمع والزيت، ويقولون: القبر الفلاني أو المكان الفلاني يقبل النذر يعنيون بذلك أنه يحصل به الغرض المأمول من شفاء مريض؛ أو قدوم غائب أو سلامته مال، وغير ذلك من أنواع نذر المجازاة، وهذا النذر على هذا الوجه باطل لا شك فيه، بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل مطلقاً. ومن ذلك نذر الشمع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر الخليل عليه السلام ولقبر غيره من الأنبياء والأولياء: فإن الناذر لا يقصد بذلك الإيقاد على القبر إلا تبركاً وتعظيمًا، ظاناً أن ذلك قربة، وهذا مما لا ريب في بطلانه، والإيقاد المذكور محروم، سواء انتفع به هناك متفع أم لا.

قال الشيخ قاسم الحنفي في شرح درر البحار: النذر الذي ينذره أكثر العوام على ما هو مشاهد، كأن يكون للإنسان غائب أو مريض أو له حاجة؛ فيأتي إلى [قبر] بعض الصالحة

(١) في القاموس: الْبُدُّ - بضم الباء - الصنم، معرُّبُ بُتُّ والجمع بددة - كقردة - وأبداد كخرج وأخراج وهو اسم لصنم من أصنام الهند.

(٢) في فرة العيون: وذلك لأن الناذر الله وحده علّى رغبته به وحده لعلمه بأنه تعالى ما شاء كان وما لم يكن، وأنه لا مانع لما أعطي ولا معطى لما منع: فتوحيد القصد هو توحيد العبادة - ولهذا ترتب عليه وجوب الوفاء فيما نذر طاعة الله - والعبادة إذا صرفت لغير الله صار ذلك شركاً بالله لاتفاقه إلى غيره تعالى فيما يرغب فيه أو يرهب فقد جعله شركاً لله في العبادة فيكون قد أثبت ما نفته (لا إله إلا الله): من إلهية غير الله، ولم يثبت ما أثبتته من الإخلاص، وكل هذه الأبواب التي ذكرها المصنف رحمة الله تعالى تدل على أن من أشرك مع الله غيره بالقصد والطلب فقد خالف ما نفته: (لا إله إلا الله) فعكس مدلولها، فأثبتت ما نفته ونفي ما أثبتته من التوحيد، وهذا معنى قول شيخنا. وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب. فكل شرك وقع أو قد يقع، فهو ينافي كلمة الإخلاص وما تضمنته من التوحيد.

وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ، فَلَيُطِعُهُ وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِي اللَّهَ فَلَا يَعْصِيهِ».

ويجعل على رأسه سترة؛ ويقول: ياسidi فلان؛ إن رد الله غائي أو عوفي مريضي، أو قضيت حاجتي فلك من الذهب كذا، أو من الفضة كذا، أو من الطعام كذا، أو من الماء كذا، أو من الشمع والزيت كذا. فهذا النذر باطل بالإجماع لوجوه؛ منها: أنه نذر لمخلوق، والنذر للمخلوق لا يجوز؛ لأنَّ عبادة والعبادة لا تكون لمخلوق، ومنها: أن المذور له ميت، والميت لا يملك، ومنها: أنه ظن أن الميت يتصرف في الأمور دون الله، واعتقاد ذلك كفر - إلى أن قال - : إذا علمت هذا، فما يؤخذ من الدرارم والشمع والزيت وغيرها وينقل إلى ضرائح الأولياء تقرباً إليها: فحرام بآجحاء المسلمين.

نقله عنه ابن نجيم في البحر الرائق، ونقله المرشدي في تذكرته وغيرهما عنه وزاد: قد ابتل الناس بهذا لا سيما في مولد البدوي<sup>(١)</sup>.

وقال الشيخ صنع الله الحلبي الحنفي في الرد على من أجاز الذبح والنذر للأولياء: فهذا الذبح والنذر إن كان على اسم فلان فهو لغير الله؛ فيكون باطلًا. وفي التنزيل: «وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَئِنْ يَكُرُ أَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ» الأنعام: [١٢١] «فَلَمَّا أَنَّ صَلَافِي وَتَسْكِي وَمَحْيَى وَمَمَّا فِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» «لَا شَرِيكَ لَهُ» [الأنعام ١٦٢، ١٦٣] والنذر لغير الله إشراك مع الله، كالذبح لغيره.

قوله: (وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «من نذر أن بطیع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه»).  
قوله: (في الصحيح) أي صحيح البخاري.

قوله: (عن عائشة) هي أم المؤمنين؛ زوج النبي ﷺ، وابنة الصديق رضي الله عنها تزوجها النبي ﷺ وهي ابنة سبع سنين، ودخل بها وهي ابنة تسع<sup>(٢)</sup>. وهي أفقه النساء مطلقاً، وهي أفضل أزواج النبي ﷺ إلا خديجة ففيها خلاف<sup>(٣)</sup>. ماتت سنة سبع وخمسين على

(١) أحمد البدوي بطنطا لا يعرف له تاريخ صحيح، واضطربت الأقوال فيه؛ والمشهور أنه كان جاسوساً لدولة المثلثين. وكان داهية في المكر والخدعية. وقبره أكبر الأصنام في الديار المصرية؛ مثل هبل الأكبر أو اللات في الجاهلية. يؤتى عنده من أنواع الشرك الأكبر، وتقدم له من النذور، ويجعل له الفلاحون التصف والريع في أنعامهم وزروعهم، بل وأولادهم، فيأتي الرجل بنصف مهر ابنته ويسفعه في الصندوق قائلًا: هذا تصنيك يا بدوي، ويقام له كل عام ثلاثة مواالد يشد الرجال إليها الناس من أقصى القطر المصري؛ ويجتمع في المولد أكثر من ثلاثة ألف حاج إلى هذا الصنم الأكبر، عجل الله بهدمه وحرقه هو وغيره من كل صنم في مصر وغيرها.

(٢) عقد عليها قبل الهجرة بستة. وبني بها بعد الهجرة بسبعة أشهر تقريباً.

(٣) في قرة العيون: بل لا يقال: خديجة أفضل، ولا عائشة أفضل. والتحقيق أن خديجة من الفضائل في بدء الوحي ما ليس لعائشة من سبقها إلى الإيمان بالنبي ﷺ وتأييده في تلك الحال التي بدأ بالوحى فيها كما في صحيح البخاري وغيره، فما زالت كذلك حتى توفيت رضي الله عنها قبل الهجرة، ولعائشة من العلم بالأحاديث والأحكام ما ليس لخديجة لعلمهها

فيه مسائل :

الأولى : وجوب الوفاء بالنذر.

الثانية : إذا ثبت كونه عبادة لله فصرفه إلى غيره شرك.

الثالثة : أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.

الصحيح رضي الله عنها .

قوله : (من نذر أن يطيع الله فليطعه) أي : فليفعل ما نذره من طاعة الله . وقد أجمع العلماء على أن من نذر طاعة لشرط يرجوه ، كأن شفى الله مريضي فعليَّ أن أتصدق بكلذ ونحو ذلك وجب عليه ، إن حصل له ما علَّق نذرته على حصوله . وحكي عن أبي حنيفة : أنه لا يلزم الوفاء إلا بما جنسه واجب بأصل الشرع كالصوم ، وأما ما ليس كذلك كالاعتكاف فلا يجب عليه الوفاء به .

قوله : (ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه) زاد الطحاوي «وليُكفر عن يمينه» وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية .

قال الحافظ : اتفقوا على تحريم النذر في المعصية ، وتنازعوا : هل ينعقد موجباً للكفارة أم لا؟ - وتقديم - وقد يستدل بالحديث على صحة النذر في المباح ؛ كما هو مذهب أحمد وغيره ، يؤيده ما رواه أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، وأحمد والترمذى عن بريدة : «أن امرأة قالت : يا رسول الله إني نذرت أن أضرب على رأسك بالدُّف ، فقال : أوفي بذرتكِ» وأما نذر اللجاج والغضب فهو يمين عند أحمد ، فيخير بين فعله وكفارة يمين ، لحديث عمران بن حصين مرفوعاً : «لا نذر في غضب ، وكفارته كفارة يمين» رواه سعيد بن منصور وأحمد والنسائي ، فإن نذر مكروهاً كالطلاق استحب أن يكفر ولا يفعله .

\* \* \*

## ١٤ - باب

## من الشرك الاستعاذه بغير الله

وقول الله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ يَرْجَلُ مِنَ الْإِنْسِينَ يَعْدُونَ يُرْجَلِ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقًا﴾ [الجن: ٦].

قوله: (باب من الشرك الاستعاذه بغير الله)

«الاستعاذه»: الالتجاء والاعتصام، ولهذا يسمى المستعاذه به: معاذهاً وملجاً فالعالئذ بالله قد هرب مما يؤذيه أو يهلكه، إلى ربه ومالكه؛ واعتصم واستجار به والتلجأ إليه؛ وهذا تمثيل، وإنما يقوم بالقلب من الالتجاء إلى الله؛ والاعتصام به، والانطراح بين يدي الرب، والافتقار إليه؛ والتدليل له، أمر لا تحيط به العبارة. قاله ابن القيم رحمه الله.

وقال ابن كثير: الاستعاذه هي الالتجاء إلى الله والالتصاق بجنباه من شر كل ذي شر. والعياذ يكون لدفع الشر. واللياذ لطلب الخير. انتهى.

قلت: وهي من العبادات التي أمر الله تعالى بها عباده؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّمَا يَنْزَغُنَّكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَزْعٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّمَا هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [فصلت: ٣٦] وأمثال ذلك في القرآن كثير

قوله: ﴿فَلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾ و﴿فَلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ فما كان عبادة الله فصرفه لغير الله شرك في العبادة، فمن صرف شيئاً من هذه العبادات لغير الله جعله شريك الله في عبادته ونمازع

الرب في إلهيته كما أن من صلى لله وصلى لغيره يكون عابداً لغير الله، ولا فرق، كما سيأتي

تقريره قريباً إن شاء الله تعالى.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ يَرْجَلُ مِنَ الْإِنْسِينَ يَعْدُونَ يُرْجَلِ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقًا﴾) (١) [الجن: ٦].

قال ابن كثير: أي: كنا نرى أن لنا فضلاً على الإنس لأنهم كانوا يعودون بنا، أي: إذا نزلوا وادياً أو مكاناً متواحشاً من البراري وغيرها، كما كانت عادة العرب في جاهليتها يعودون بعضهم ذلك المكان من الجان أن يصيّبهم بشيء يسوؤهم. كما كان أحدهم يدخل بلاد أعدائه في جوار رجل كبير وذمame وختارته، فلما رأت الجن أن الإنس يعودون بهم من خوفهم منهم زادوهم رهقاً، أي: خوفاً وارهاباً وذرعاً، حتى يبقوا أشد منهم مخافة وأكثر تعوداً بهم - إلى أن قال - قال أبو العالية والربيع وزيد بن أسلم «رهقاً» أي: خوفاً. وقال العوفي عن ابن

(١) في قرة العيون: قال أبو جعفر بن جرير رحمه الله تعالى في تفسيره هذه الآية عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رجال من الإنس بيت أحدهم بالوادي في الجاهلية فيقول: أعود بعزيز هذا الوادي فزادوهم ذلك إثماً، وقال بعضهم: فزاد الإنس الجن باستعاذهما بالجن - باستعاذهما بعزيزهم جراءة - عليهم وازادوا بهم بذلك إثماً. وقال مجاهد: فازداد الكفار طغياناً، وقال ابن زيد: وزادهم الجن خوفاً.

وعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ نَزَّلَ مَثْرِلًا فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمْ يُضْرِهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْحَلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ» رواه مسلم.

عباس «فزادوهم رهقاً» أي: إنما، وكذا قال قادة. اهـ.  
وذاك أن الرجل من العرب كان إذا أمسى بواد قفر وخلف على نفسه قال: أَعُوذُ بِسَيِّدِ هَذَا الْوَادِي مِنْ سُفَهَاءِ قَوْمِهِ؛ يَرِيدُ كَبِيرَ الْجَنِّ، وَقَدْ أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الْإِسْتِعَاْذَةُ بِغَيْرِ اللَّهِ.

وقال مُلا على قاري الحنفي: لا يجوز الاستعاذه بالجن، فقد ذم الله الكافرين على ذلك - وذكر الآية - وقال: قال تعالى: «وَيَوْمَ يَخْرُجُهُمْ جَمِيعًا يَنْعَشَرُ الْجِنُّ فَلَمَّا أَسْتَكَرُتْهُمْ مِنَ الْأَنْسَنَّ وَقَالَ أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنَ الْأَنْسَنِ رَبَّنَا أَسْتَمَعْ بَعْضُنَا يَقْعُضُ وَلَكُفَّانَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْنَا لَنَا قَالَ الْأَنْارُ مَوْئِلُكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ» [الأنعام: ١٢٨] فاستماع الإنساني بالجني في قضاء حوائجه وامتثال أوامره وإخباره بشيء من المغيبات، واستماع الجنى بالإنساني تعظيمه إياها، واستعاذه به وخضوعه له. انتهى ملخصاً.

قال المصنف: (وفيه أن كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية لا يدل على أنه ليس من الشرك).

قوله: (وعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من نزل مثراً فقام: أَعُوذُ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك» رواه مسلم).  
هي خولة بنت حكيم بن أمية السلمية، يقال لها: أم شريك، ويقال إنها هي الراهبة<sup>(١)</sup> وكانت قبل تحت عثمان بن مظعون.

قال ابن عبدالبر: وكانت صالحة فاضلة.

قوله: (أَعُوذُ بكلمات الله التامات) شرع الله لأهل الإسلام أن يستعينوا به بدلاً عما يفعله أهل الجاهلية من الاستعاذه بالجن، فشرع الله للMuslimين أن يستعينوا بأسمائه وصفاته.

قال القرطبي: قيل: معناه الكاملات التي لا يلحقها نقص ولا عيب، كما يلحق كلام البشر. وقيل: معناه الشافية الكافية. وقيل: الكلمات هنا هي القرآن. فإن الله أخبر عنه بأنه «هُدَىٰ وَشَفَاءٌ» [فصلت: ٤٤ ويوس: ٥٧ والإسراء: ٨٢] وهذا الأمر على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الأذى. ولما كان ذلك استعاذه بصفات الله تعالى كان من باب المندوب إليه المرغب فيه، وعلى هذا فحق المستعيد بالله أو بأسمائه وصفاته: أن يصدق الله في التجائه إليه، ويتوكل في ذلك عليه؛ ويحضر ذلك في قلبه؛ فمتى فعل ذلك وصل إلى متنه طلبه ومغفرة ذنبه.

(١) التي وهبت نفسها للنبي ﷺ.

فيه مسائل :

الأولى : تفسير آية الجن .

الثانية : كونه من الشرك .

الثالثة : الاستدلال على ذلك الحديث . لأن العلماء يستدلون به على أن كلمات الله غير مخلوقة . قالوا : لأن الاستعاذه بالملائكة شرك .

الرابعة : فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره .

الخامسة : أن كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية من كف شر أو جلب نفع لا يدل على أنه ليس من الشرك .

قال شيخ الإسلام رحمه الله : وقد نص الأئمة كأحمد وغيره على أنه لا يجوز الاستعاذه بملائكة ، وهذا مما استدلوا به على أن كلام الله غير مخلوق . قالوا : لأنه ثبت عن النبي ﷺ أنه استعاذه بكلمات الله وأمر بذلك ، ولهذا نهى العلماء عن التعازيم والتعاويذ التي لا يعرف معناها خشية أن يكون فيها شرك .

وقال ابن القيم : ومن ذبح للشيطان ودعاه ، واستعاذه به وتقرب إليه بما يحب فقد عبده ، وإن لم يسم ذلك عبادة ويسميه استخداماً . وصدق ، هو استخدام من الشيطان له ، فيصير من خدم الشيطان وعابديه ، وبذلك يخدمه الشيطان ؛ لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة ، فإن الشيطان لا يخضع له ولا يعبد كما يفعل هو به اهـ .

قوله : (من شر ما خلق) قال ابن القيم رحمه الله : أي من كل شر في أي مخلوق قام به الشر : من حيوان أو غيره ، إنساناً كان أو جنباً ، أو هامة<sup>(١)</sup> أو دابة ، أو ريحًا أو صاعقة ، أو أي نوع كان ، من أنواع البلاء في الدنيا والآخرة .

و«ما» هنا موصولة وليس المراد بها العموم الإطلاقي ، بل المراد التقييدي الوصفي ، والمعنى : من شر كل مخلوق فيه شر ، لا من شر كل ما خلقه الله ، فإن الجنة والملائكة والأئمة ليس فيهم شر ، والشر يقال على شيئاً : على الألم ، وعلى ما يُفضي إليه .

قوله : (لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك) قال القرطبي : هذا خبر صحيح وقول صادق علمنا صدقه دليلاً وتجربة ، فإني منذ سمعت هذا الخبر عملت عليه فلما يضرني شيء إلى أن تركته ، فلديغتي عقرب بالمهدية ليلاً ، فتفكرت في نفسي فإذا بي قد نسيت أن أتعوذ بتلك الكلمات .

(١) الهمة : ما كان أهل الجاهلية يتوهمنه طافراً أو شبهه تصور فيه روح المقتول لا تزال تناجي على قبره بالأخذ بثاره . وهي خرافة من خرافاتهم أبطلها الإسلام ، وفي الصحيح أن النبي ﷺ قال : «لا عدو ولا طيرة ولا هامة ولا صفر» .

## ١٣ - باب

## من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعوه غيره

قوله: (باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره)

قال شيخ الإسلام رحمة الله: الاستغاثة هي طلب الغوث، وهو إزالة الشدة، كالاستنصار: طلب النصر. والاستعاة: طلب العون.

وقال غيره: الفرق بين الاستغاثة والدعاة: أن الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب، والدعاة أعم من الاستغاثة، لأنه يكون من المكروب وغيره. فعطف الدعاة على الاستغاثة من عطف العام على الخاص. فيبينهما عموم وخصوص مطلق، يجتمعان في مادة وينفرد الدعاة عنها في مادة؛ فكل استغاثة دعاة، وليس كل دعاة استغاثة.

وقوله: (أو يدعو غيره) أعلم أن الدعاة نوعان: دعاء عبادة؛ ودعاء مسألة؛ ويراد به في القرآن هذا تارة، وهذا تارة، ويراد به مجتمعهما فدعاء المسألة هو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو كشف ضر، ولهذا أنكر الله على من يدعو أحداً من دونه ممن لا يملك ضراً ولا نفعاً؛ كقوله تعالى: ﴿فَلَمْ يُبَدِّلُوكُمْ مِّنْ دِينِكُمْ وَلَا يَنْهَاكُمْ لَكُمْ ضَرًا وَلَا نَفْعًا وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [المائدة: ٧٦] وقوله: ﴿فَلَمْ يَأْتِكُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْهَاكُمْ وَلَا يَنْعَذُ عَنْكُمْ أَعْقَابَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَنَا اللَّهُ كَالَّذِي أَسْتَهْمَنَّهُ الشَّيْطَانُ فِي الْأَرْضِ حِيَّا وَمَيِّا أَصْحَبَنَا يَدْعُونَا إِلَى الْهُدَىٰ أَتَتْنَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْهُدَىٰ وَأَنَّنَا لِنَسْلِمِ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأنعام: ٧١] وقال: ﴿وَلَا تَنْعُ منْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ وَلَا يَضُرُّكُمْ إِنَّ فَنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [يونس: ١٠٦].

قال شيخ الإسلام رحمة الله: فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة، قال الله تعالى: ﴿أَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَحْقَيَّةً إِنَّمَا لَا يُجِئُ الْمُعْتَدِينَ﴾ [الأعراف: ٥٥] وقال تعالى: ﴿فَلَمْ يَأْتِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنْتُمْ السَّاعَةُ أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۝ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسُونَ مَا تُشَرِّكُونَ﴾ [الأنعام: ٤١، ٤٠] وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨] وقال تعالى: ﴿لَمْ دَعْوَةَ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيئُنَّ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبْسِطَ كَهْنَتَهُ إِلَى الْمَاءِ لِيَنْبَغِي فَاهُ وَمَا هُوَ بِنَابِغِيٍّ وَمَا دُعَاءُ الْكُفَّارِ إِلَّا فِي ضَلَالٍ﴾ [الرعد: ١٤] وأمثال هذا في القرآن - في دعاء المسألة - أكثر من أن يحصر، وهو يتضمن دعاء العبادة، لأن السائل أخلص سؤاله لله، وذلك من أفضل العبادات؛ وكذلك الذي ذكر الله وبالتالي لكتابه ونحوه، طالب من الله في المعنى، فيكون داعياً عابداً.

فتبيين بهذا من قول شيخ الإسلام أن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة؛ كما أن دعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة، وقد قال تعالى عن خليله: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾

وَأَدْعُوا رَبَّ عَسَى أَلَا أَكُونْ بِدُعَاءِ رَبِّ شَقِيقًا ۝ فَلَمَّا أَعْنَتْهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبَنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۝ وَكَلَّا جَعَلَنَا نَبِيًّا ۝» [مريم: ٤٨، ٤٩] فصار الدعاء من أنواع العبادة، فإن قوله: «وَأَدْعُوا رَبَّ عَسَى أَلَا أَكُونْ بِدُعَاءِ رَبِّ شَقِيقًا ۝» قول زكريا: «إِنِّي وَهَنِ الْعَظَمُ مِنْ وَاسْتَعْلَ الرَّأْسَ شَيْئًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَاءِكَ رَبِّ شَقِيقًا ۝» [مريم: ٤] وقد أمر الله تعالى به في مواضع من كتابه قوله: «وَأَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ ۝ وَلَا فَسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَعْمًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ۝» [الأعراف: ٥٥، ٥٦] وهذا هو دعاء المسألة المتضمن للعبادة؛ فإن الداعي يرغب إلى المدعو وي الخاضع له ويذلل.

وضابط هذا: أن كل أمر شرعه الله لعباده وأمرهم به فعله الله عبادة؛ فإذا صرف من تلك العبادة شيئاً لغير الله فهو مشرك مصادم لما بعث الله به رسوله من قوله: «فَلِلَّهِ أَعْبُدُ مُحِلِّصًا لَهُ دِينِي ۝» [الزمر: ١٤] وسيأتي لهذا مزيد بيان إن شاء الله تعالى.

قال شيخ الإسلام رحمة الله في الرسالة السننية: فإذا كان على عهد النبي ﷺ - ومن انتسب إلى الإسلام - من مرق منه مع عبادته العظيمة، فليعلم أن المنتسب إلى الإسلام والستة في هذه الأzman قد يمرق أيضاً من الإسلام لأسباب منها: الغلو في بعض المشايخ؛ بل الغلو في علي بن أبي طالب، بل الغلو في المسيح، فكل من غلا في نبي أو رجل صالح، وجعل فيه نوعاً من الإلهية مثل أن يقول: ياسيدي فلان، انصريني أو أغثني، أو ارزقني، أو أنا في حسبك، ونحو هذه الأقوال. فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلا قتل. فإن الله سبحانه وتعالى إنما أرسل الرسل؛ وأنزل الكتب، ليعبد وحده لا شريك له، ولا يدعى معه إله آخر. والذين يدعون مع الله آلهة أخرى مثل: المسيح والملائكة والأصنام، لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلق، أو تنزل المطر أو تنبت النبات، وإنما كانوا يعبدونهم، أو يعبدون قبورهم، أو يعبدون صورهم؛ يقولون: «مَا تَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ۝» [الزمر: ٣] «وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَوْنَا عِنْدَ اللَّهِ ۝» [يونس: ١٨] فبعث الله سبحانه رسالته تنهى عن أن يدعى أحد من دونه، لا دعاء عبادة ولا دعاء استغاثة. اهـ.

وقال أيضاً: من جعل بينه وبين الله وسائل يتوكل عليهم ويدعوهم ويسألهم كفر إجماعاً. نقله عنه صاحب الفروع وصاحب الإنصال وصاحب الإنقان وغيرهم. وذكره شيخ الإسلام ونقله عنه في الرد على ابن جرجيس في مسألة الوسائل.

وقال ابن القيم رحمة الله: ومن أنواعه - يعني الشرك - طلب الحوائج من الموتى؛ والاستغاثة بهم والتوجه إليهم. وهذا أصل شرك العالم. فإن الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، فضلاً عن استغاثة به أو سأله أن يشفع له إلى الله، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده، وسيأتي تتمة كلامه في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

قال الحافظ محمد بن عبدالهادي رحمه الله في رده على السبكي في قوله: «إن المبالغة في تعظيمه - أي: الرسول ﷺ - واجبة».

إن أريد به المبالغة بحسب ما يراه كل أحد تعظيمًا، حتى الحجّ إلى قبره والسجود له، والطواف به، واعتقاد أنه يعلم الغيب، وأنه يعطي ويمنع، ويملك لمن استغاث به من دون الله الضر والنفع؛ وأنه يقضي حوائج السائلين، ويفرج كربات المكروبين، وأنه يشفع فيمن يشاء؛ ويدخل الجنة من يشاء فدعوى المبالغة في هذا التعظيم مبالغة في الشرك، وانسلاخ من جملة الدين.

وفي الفتاوى البَرَازِيَّة - من كتب الحنفية - : قال علماً علينا: «من قال: أرواح المشائخ حاضرة تعلم يكفر».

قال الشيخ صنع الله الحنفي رحمه الله - في كتابه في الرد على من ادعى أن للأولياء تصرفات في الحياة وبعد الممات على سبيل الكراهة - : هذا وإنه قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جماعات يدعون أن للأولياء تصرفات بحياتهم وبعد مماتهم، ويستغاث بهم في الشدائـ والبليـات، وبهمـهمـ تكشف المهمـات، فـيتـونـ قبورـهمـ وـينـادـونـهمـ في قـضـاءـ الحاجـاتـ؛ مستـدـلـينـ أنـ ذـلـكـ مـنـهـمـ كـرامـاتـ وـقـالـواـ:ـ مـنـهـمـ أـبـدـالـ وـنـقـبـاءـ،ـ وـأـوـتـادـ وـنـجـباءـ،ـ وـسـبـعـونـ وـسـبـعـةـ؛ـ وـأـرـبـعـونـ وـأـرـبـعـةـ،ـ وـالـقطـبـ:ـ هوـ الغـوثـ لـلـنـاسـ،ـ وـعـلـيـ الـمـدارـ بـلـ التـبـاسـ،ـ وـجـوزـواـ لـهـمـ الـذـبـائـحـ وـالـنـذـورـ،ـ وـأـثـبـتوـ لـهـمـ الـأـجـورـ،ـ قـالـ:ـ وـهـذـاـ كـلـامـ فـيـ تـفـريـطـ وـإـفـراـطـ،ـ بـلـ فـيـ الـهـلاـكـ الـأـبـدـيـ وـالـعـذـابـ السـرـمـدـيـ،ـ لـمـاـ فـيـهـ مـنـ روـائـحـ الـشـرـكـ الـمـحـقـقـ،ـ وـمـصـادـمـةـ الـكـتـابـ الـعـزـيزـ الـمـصـدـقـ،ـ وـمـخـالـفةـ لـعـقـائـدـ الـأـمـةـ وـمـاـ اـجـتـمـعـتـ عـلـيـهـ الـأـمـةـ وـفـيـ التـزـيلـ:ـ (وـمـنـ يـشـاقـقـ أـرـسـوـلـ مـنـ بـعـدـ مـاـ نـبـيـنـ لـهـ الـهـدـىـ وـيـتـبـعـ غـيـرـ سـيـلـ الـمـؤـمـنـيـنـ نـوـلـهـ،ـ مـاـ تـوـلـ وـنـصـلـهـ،ـ جـهـنـمـ وـسـاءـتـ مـصـيـرـاـ) [النساء: ١١٥].

ثم قال: فأما قولهم: إن للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد الممات؛ فيردُّ قوله تعالى: «أَلَّا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ» [النمل: ٦٠] «أَلَّا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ» [الأعراف: ٥٤] «وَلَهُ مُلْكُ الْأَمْمَاتِ وَالْأَرْضِ» [آل عمران: ١٨٩] ونحوها من الآيات الدالة على أنه المفرد بالخلق والتدبیر والتصريف والتقدیر، ولا شيء لغيره في شيء ما، بوجه من الوجه فالكل تحت ملکه وقهره تصريفاً وملکاً، وإماتة وخلقاً. وتمدح الرب تبارك وتعالى بانفراده بملکه في آيات من كتابه كقوله: «هَلْ مِنْ خَلْقٍ غَيْرُ اللَّهِ؟» [فاطر: ٣] «وَالَّذِينَ تَدْعُونَكَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ كُلُّ مِنْ قِطْمَرٍ ٥ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَ دُعَاءَكُمْ وَلَا سَمَعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ وَلَا يُنَتَّكَ مِثْلُ خَيْرِكُمْ» [فاطر: ١٤] وذكر آيات في هذا المعنى.

ثم قال: فقوله في الآيات كلها «من دونه» أي من غيره. فإنه عام يدخل فيه من اعتقادته؛

من ولَيٌّ وشيطان تستمده، فإنَّ من لم يقدر على نصر نفسه كيف يُمدُّ غيره؟! - إلى أن قال :-  
 إن هذا لقولُ وخيم، وشرك عظيم - إلى أن قال - : وأما القول بالتصرف بعد الممات فهو  
 أشنع وأبدع من القول بالتصرف في الحياة. قال جل ذكره: «إِنَّكَ مَيْتٌ وَأَنَّهُمْ مَيْتُونَ» [الزمر: ٣٠]  
 «الَّهُ يَوْمَ يَتَوَفَّ الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتُهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَمُسْكُنُ الَّتِي فَصَنَّى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَرَبِّ الْأَخْرَى إِلَى أَجْلِ مُسَعًّى» [الزمر: ٤٢]، «كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ» [آل عمران: ١٨٥] «كُلُّ شَيْءٍ بِنَا كَبَّتْ رَهْبَتُهُ» [المدثر: ٣٨] وفي الحديث «إِذَا ماتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةِ  
 الْحَدِيثِ<sup>(١)</sup> فجَمِيعُ ذَلِكَ وَمَا هُوَ نَحْوُهُ دَالُ عَلَى انْقِطَاعِ الْحُسْنَ وَالْحُرْكَةِ مِنَ الْمَيْتِ، وَأَنَّ  
 أَرْوَاحَهُمْ مَمْسَكَةٌ وَأَنَّ أَعْمَالَهُمْ مَنْقُطَةٌ عَنْ زِيَادَةِ وَنَقْصَانِ، فَدَلِيلُ ذَلِكَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ لِلْمَيْتِ  
 تَصْرِيفٌ فِي ذَاهِهِ فَضْلًا عَنْ غَيْرِهِ. إِذَا عَجَزَ عَنْ حُرْكَةِ نَفْسِهِ، فَكَيْفَ يَتَصَرَّفُ فِي غَيْرِهِ؟! فَاللهُ  
 سَبَحَانَهُ يَخْبُرُ أَنَّ الْأَرْوَاحَ عِنْهُ، وَهُؤُلَاءِ الْمَلْحُودُونَ يَقُولُونَ: إِنَّ الْأَرْوَاحَ مَطْلَقَةٌ مَتَصَرِّفَةٌ!!:  
 «قُلْ إِنَّمَا أَعْلَمُ أَمْرُ اللَّهِ» [البقرة: ١٤٠].

قال : وأما اعتقادهم أن هذه التصرفات لهم من الكرامات ، فهو من المغالطة ، لأن الكراهة شيء من عند الله يكرم به أولياءه ، لا قصد لهم فيه ولا تحدي ، ولا قدرة ولا علم ، كما في قصة مريم ابنة عمران ، وأسيد بن حضير ، وأبي مسلم الخولاني .

قال : وأما قولهم : فيستغاث بهم في الشدائـد ، فهذا أقبح مما قبله وأبدع لمصادمه قوله جل ذكره : «أَمَنَ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْسِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ» [النمل: ٦٢] «قُلْ مَنْ يَتَعَجَّلُكُمْ مِنْ ظَلَمْتُ الَّذِي وَالْبَعْرُ تَنْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَيْنَ أَنْجَنَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَ الشَّكِيرِينَ ٥ قُلْ اللَّهُ يَتَعَجَّلُكُمْ بِنَهَا وَمِنْ كُلِّ كَبِيرٍ ثُمَّ أَسْتُمْ شُرِكُونَ» [الأنعام: ٦٣، ٦٤] وذكر آيات في هذا المعنى ، ثم قال : فإنه جل ذكره قرر : أنه الكاشف للضر لا غيره ، وأنه المتفرد بإيجابة المضطرين ، وأنه المستغاث لذلك كلـه ، وأنه القادر على دفع الضـر ، القادر على إيصالـ الخـير . فهو المتفـرد بذلك ، فإذا تعـينـ هو - جـلـ ذـكـرـه - خـرجـ غـيرـهـ : من مـلـكـ وـنـيـ وـولـيـ .

قال : والاستغاثة تجوز في الأسباب الظاهرة العادية من الأمور الحسية في قتال ، أو إدراك عدو أو سبع أو نحوه ، كقولهم : يـالـزـيـدـ ، يـالـمـسـلـمـينـ ، بـحـسـبـ الـأـفـعـالـ الـظـاهـرـةـ . وأـمـاـ الاستـغـاثـةـ بـالـقـوـةـ وـالـتـأـثـيرـ أـوـ فـيـ الـأـمـرـوـرـ الـمـعـنـوـيـةـ مـنـ الشـدـائـدـ : كالـمـرـضـ وـخـوفـ الغـرقـ وـالـضـيقـ وـالـفـقـرـ وـطـلـبـ الرـزـقـ وـنـحـوـهـ ، فـمـنـ خـصـائـصـ اللهـ لـاـ يـطـلـبـ فـيـهاـ غـيرـهـ .

قال : وأـمـاـ كـوـنـهـمـ مـعـقـدـلـيـنـ التـأـثـيرـ مـنـهـمـ فـيـ قـضـاءـ حاجـاتـهـمـ كـمـاـ تـفـعـلـهـ جـاهـلـيـةـ الـعـربـ . وـالـصـوـفـيـةـ الـجـهـالـ ، وـيـنـادـوـنـهـمـ وـيـسـتـنـجـدـوـنـ بـهـمـ . فـهـذـاـ مـنـ الـمـنـكـراتـ ، فـمـنـ اـعـتـقـدـ أـنـ لـغـيرـ اللهـ -

(١) رواه مسلم ، وأبو داود ، والترمذى ، والنمسائى ، عن أبي هريرة .

وقول الله تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [يونس: ١٠٦].

من نبيٍ أو ولیٍ أو روح أو غير ذلك - في كشف كربة أو قضاء حاجة تأثيراً فقد وقع في وادي جهل خطير فهو على شفا حفرة من السعير وأما كونهم مستدلين على أن ذلك منهم كرامات، فحاشا الله أن تكون أولياء الله بهذه المثابة، فهذا ظن أهل الأوثان، كما أخبر الرحمن: ﴿هَوْلَاءَ سُقْعَتُونَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾ [الزمر: ٣]، ﴿أَلَّا يَجِدُ مِنْ دُونِهِ إِلَهًا إِنْ يُرِدُّنَ الرَّحْمَنُ يُضْرِّ لَا تُعْنَى عَيْنُ شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنْقَذُونَ﴾ [يس: ٢٣]، فإن ذكر ما ليس من شأنه النفع ولا دفع الضر - من نبيٍ ولیٍ وغيره على وجه الإمداد منه: أشرك مع الله، إذ لا قادر على الدفع غيره ولا خير إلا خيره.

قال: وأما ما قالوا: إن منهم أبدالاً ونقباء، وأوتاداً ونجاء، وسبعين وسبعة وأربعين وأربعة، والقطب: هو الغوث للناس. فهذا من موضوعات إفكهم، كما ذكره القاضي المحدث في سراج المریدین؛ وابن الجوزي، وابن تیمیة. انتهى باختصار.

والمقصود أن أهل العلم ما زالوا ينكرون هذه الأمور الشركية التي عمّت بها البلوى واعتقدوها أهل الأهواء. فلو تبعنا كلام العلماء المنكرين لهذه الأمور الشركية لطال الكتاب. وبال بصیر النبی یدرك الحق من أول دلیل. ومن قال قولًا بلا برهان فقوله ظاهر البطلان؛ مخالف ما عليه أهل الحق والإيمان المتمسكون بمحكم القرآن؛ المستجيبون لداعي الحق والإيمان. والله المستعان؛ وعليه التکلان.

قال: (وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [يونس: ١٠٦] قال ابن عطیة: معناه قيل لي: ﴿وَلَا تَدْعُ﴾ فهو عطف على ﴿أَقِرَ﴾ وهذا الأمر والمخاطبة للنبي ﷺ. إذا كانت هكذا فأحرى أن يحذر من ذلك غيره. والخطاب خرج مخرج الخصوص وهو عام للأمة.

قال أبو جعفر بن جریر في هذه الآية: يقول تعالى ذکرہ: «ولا تدع یامحمد من دون معبودك وخالقك شيئاً لا ينفعك في الدنيا ولا في الآخرة، ولا يضرك في دین ولا دنیا» يعني بذلك: الآلهة والأصنام، يقول: لا تبعدها راجياً نفعها أو خائفاً ضرّها فإنها لا تنفع ولا تضر. فإن فعلت ذلك فدعوتها من دون الله ﴿فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ يقول: من المشركين بالله الظالم لنفسه<sup>(١)</sup>.

قلت: وهذه الآية لها نظائر كقوله: ﴿فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَ فَتَكُونُ مِنَ الْمُعَذَّبِينَ﴾

(١) فالظلم في هذه الآية هو الشرك كما قال تعالى على لسان لقمان وهو يعظ ابنته: ﴿يَبْيَنِي لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّكَ لَظَلَّمٌ عَظِيمٌ﴾ [لقمان: ١٣] بل هو أظلم الظلم كما في الحديث عن ابن مسعود: «ظلم الظلّم أن يجعل الله نذراً وهو خلقك» لأنه اغتصاب حق الربوبية من العبادة والدعاء والنذر ونحوه وصرفه للعبد الذي لا يستحقه.

﴿وَإِن يَمْسِكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يُرِدَكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ يُصْبِطُ  
يَهُ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ [يونس: ١٠٧].

[الشعراء: ٢١٣] قوله: «وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٌ أَخْرَى لَأَنَّ اللَّهَ إِلَّا هُوَ» [القصص: ٨٨] ففي هذه الآيات بيان: أن كل مدعو يكون إلهًا، والإلهية حق الله لا يصلح منها شيء لغيره. ولهذا قال: «لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ» [التغابن: ١٣] كما قال تعالى: «ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَكْتُبُ  
مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ» [الحج: ٦٢].  
وهذا هو التوحيد الذي بعث الله به رسle، وأنزل به كتبه؛ كما قال تعالى: «وَمَا أُمِرْتُ  
إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ» [البيت: ٥] والدين: كل ما يُدان الله به من العبادات الظاهرة  
والباطنة. وفسره ابن جرير في تفسيره بالدعاء - وهو فرد من أفراد العبادة - على عادة السلف  
في التفسير؛ يفسرون الآية بعض أفراد معناها. فمن صرف منها شيئاً لغير أو صنم أو وثن أو  
غير ذلك فقد اتخذه معبوداً وجعله شريكاً لله في الإلهية التي لا يستحقها إلا هو، كما قال  
تعالى: «وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٌ أَخْرَى لَا يُرْهِنَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا جَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يَقْلِعُ  
الْكَافِرُونَ» [المؤمنون: ١١٧] فتبين بهذه الآية ونحوها أن دعوة غير الله كفر وشرك وضلال.  
قوله: («وَإِن يَمْسِكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يُرِدَكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ  
لِفَضْلِهِ»)<sup>(١)</sup> فإنه المفرد بالملك والقهر، والعطاء والمنع، والضر والنفع، دون كل ما سواه.  
فيلزم من ذلك أن يكون هو المدعو وحده، المعبد وحده، فإن العبادة لا تصلح إلا لمالك  
الضر والنفع.

قوله تعالى: «فَقُلْ أَفَرَبِّيْمَ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيْ اللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَشِفُّ  
أَوْ أَرَادَنِيْ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنْ مُمْسِكُّوْ رَحْمَتِيْ قُلْ حَسْنِيْ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ  
الْمُتَوَكِّلُونَ» [الزمر: ٣٨] وقال: «مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكُ لَهَاٌ وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلُ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ  
الْحَكِيمُ» [فاطر: ٢] فهذا ما أخبر به الله تعالى في كتابه من تفرده بالإلهية والربوبية، ونصب  
الأدلة على ذلك. فاعتقد عباد القبور والمشاهد نقيساً ما أخبر به الله تعالى، واتخذوهم  
شركاء الله في استجلاب المنافع ودفع المكاره، بسؤالهم والالتجاء إليهم بالرغبة والرهبة

(١) في قرة العيون: هذا في حق المستغيث أخبر الله تعالى: أنه هو الذي يتفضل على من سأله ولا يقدر أحد أن يمنعه شيئاً من  
فضل الله عليه. فهو المعطي والمائع، لا مانع لمن أعطى، ولا معطي لما منع. وفي هذا المعنى ما في حديث ابن عباس.  
وفيه: «واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك» فمن تدبّر هذه الآية وما في  
معناها علم أن ما وقع فيه الأكثر من دعوة غير الله هو الظلم العظيم، والشرك الذي لا يغفر، وأنهم قد أثروا ما نفته: «لَا إِلَهَ  
إِلَّا اللَّهُ» من الشرك في الإلهية؛ ونفوا ما أثبتته من الإخلاص كما قال تعالى: «فَأَعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ» [الزمر: ٢]  
والدين هو طاعة الله فيما أمر به وشرعه، ونهى عنه وحرمه. وأعظم ما أمر به التوحيد والإخلاص؛ وألا يقصد العبد بشيء  
من عمله سوى الله تعالى الذي خلقه لعبادته، وأرسل بذلك رسle، وأنزل به كتبه: «لَئِلَّا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ  
أَرْسَلْنَا» [النساء: ١٦٥] وأعظم ما نهى عنه: الشرك به في ربوبيته والإلهية.

وقوله: «إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [العنكبوت: ١٧].

وقوله: «وَمَنْ أَصْلَى مِنَ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ وَهُمْ عَنِ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ ۝ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَانُوا بِعِيَادَتِهِمْ كُفَّارٌ» [الأحقاف: ٥، ٦].

والنصر، وغير ذلك من العبادات التي لا يستحقها إلا الله تعالى، واتخذوهم شركاء الله في ربوبيته وإلهيته. وهذا فوق شرك كفار العرب القائلين: «مَا تَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُوكُمْ إِلَى اللَّهِ رَبِّكُمْ»، «هُوَلَاءُ شَفَعْتُنَا عِنْدَ اللَّهِ» فإن أولئك يدعونهم ليشفعوا لهم ويقربوهم إلى الله، وكانوا يقولون في تلبيتهم: لبيك؛ لا شريك لك، إلا شريكًا هو لك، تملكه وما ملك. وأما هؤلاء المشركون فاعتقدوا في أهل القبور والمشاهد ما هو أعظم من ذلك، فجعلوا لهم نصيباً من التصرف والتدبير، وجعلوهم معاذًا لهم، وملاذاً في الرغبات والرهبات: «سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَنْتَكُونَ».

وقوله: «وَهُوَ الْفَقُورُ الرَّاجِحُ» أي لمن تاب إليه.

قال: (وقوله تعالى: «فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ») يأمر تعالى عباده بابتغاء الرزق منه وحده دون ما سواه ومن لا يملك لهم رزقاً من السموات والأرض شيئاً. فتقديم الظرف يفيد الاختصاص وقوله: «وَأَعْبُدُوهُ» من عطف العام على الخاص، فإن ابتغاء الرزق عنده من العبادة التي أمر الله بها.

قال العماد ابن كثير رحمه الله تعالى: «فَابْتَغُوا» أي: فاطلبوا. «عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ» أي: لا عند غيره، لأنه المالك له؛ وغيره لا يملك شيئاً من ذلك «وَأَعْبُدُوهُ» أي: أخلصوا له العبادة وحده لا شريك له «وَأَشْكُرُوا لَهُ» أي: على ما أنعم عليكم «وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» أي يوم القيمة فيجازي كل عامل بعمله.

قال (وقوله: «وَمَنْ أَصْلَى مِنَ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ وَهُمْ عَنِ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَانُوا بِعِيَادَتِهِمْ كُفَّارٌ» [الأحقاف: ٥، ٦].

نفي سبحانه أن يكون أحد أضل من يدعو غيره، وأخبر أنه لا يستجيب له ما طلب منه إلى يوم القيمة، والآية تعم كل من يدعى من دون الله، كما قال تعالى: «فُلِّي أَدْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِنْ دُونِي فَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الضُّرَّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا» [الإسراء: ٥٦]، وفي هذه الآية أخبر أنه لا يستجيب وأنه غافل عن داعيه. «وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَانُوا بِعِيَادَتِهِمْ كُفَّارٌ» فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله<sup>(١)</sup>.

(١) في قوله تعالى: وأخبر أن المدعو لا يستجيب لما طلب منه من ميت أو غائب، أو من لا يقدر على الاستجابة مطلقاً من طاغوت ووئن، فليس لمن دعا غير الله إلا الخيبة والخسران. ثم قال تعالى: «وَهُمْ عَنِ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ» كما قال في آية

قال أبو جعفر ابن جرير في قوله: «وَإِذَا حُسْنَ النَّاسُ كَافُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ». يقول تعالى ذكره: وإذا جُمع الناس ليوم القيمة في موقف الحساب كانت هذه الآلة التي يدعونها في الدنيا لهم أعداء، لأنهم يتبرأون منهم «وَكَافُوا بِعِبَادَتِهِمْ كُفَّارٍ» يقول تعالى ذكره: وكانت آلةهم التي يعبدونها في الدنيا بعبادتهم جاحدين، لأنهم يقولون يوم القيمة: ما أمرناهم ولا شعرنا بعبادتهم إيانا. تبرأنا إليك منهم يا ربنا، كما قال تعالى: «وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُ مَأْتُمْ أَصْلَلْتُمْ عَسَادِي هَؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلَّلُوا السَّبِيلَ ۝ قَالُوا سُبْحَنَكَ مَا كَانَ يَلْبِسُنِي لَنَا أَنْ تَنْعِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْيَاءِ وَلَكِنْ مَتَعَظَّهُمْ وَإِكَاهُمْ حَتَّىٰ نَسُوا اللَّذِكْرَ وَكَافُوا قَوْمًا بُورًا» [الفرقان: ١٨، ١٧].

قال ابن جرير: «وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ» من الملائكة والإنس والجن<sup>(١)</sup> وساق بسنته عن مجاهد قال: عيسى وعزيز والملائكة، ثم قال: يقول تعالى ذكره<sup>(٢)</sup>: قالت الملائكة - الذين كان هؤلاء المشركون يعبدونهم من دون الله - وعيسى: تزريها لك يا ربنا وتبرئها مما أضاف إليك هؤلاء المشركون: «مَا كَانَ يَلْبِسُنِي لَنَا أَنْ تَنْعِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْيَاءِ نَوَّالِهِمْ ۝ أَنْتَ وَلِسْنًا مِنْ دُونِهِمْ» [سما: ٤١] انتهى.

قلت: وأكثر ما يستعمل الدعاء في الكتاب والسنة واللغة ولسان الصحابة ومن بعدهم من العلماء: في السؤال والطلب، كما قال العلماء من أهل اللغة وغيرهم: الصلاة لغة

يونس: «وَيَوْمَ نَخْشُرُهُمْ جَيْمَنَ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانِكُمْ أَشَدُ وَثَرَكَأُكُمْ وَرِتَنَا بِيَهُمْ وَقَالَ شَرَكَأُهُمْ تَأْكُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ۝ فَكَفَنَ إِلَّا شَهِيدًا يَتَسَمَّ وَيَتَكَمَّ إِنْ كَانَ عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَتَنْقِيلَاتٍ» [يونس: ٢٨، ٢٩] ثم قال: «وَإِذَا حُسْنَ النَّاسُ كَافُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَافُوا بِعِبَادَتِهِمْ كُفَّارٍ» [الأحقاف: ٦] فلا يحصل للمشرك يوم القيمة إلا نقض قصده، فتبرأ منه ومن عبادته وينكر ذلك عليه أشد الإنكار؛ وقد صار المدعو للداعي عدواً، ثم أخبر تعالى أن ذلك الدعاء عبادة بقوله: «وَكَافُوا بِعِبَادَتِهِمْ كُفَّارٍ» فدللت أيضاً على أن دعاء غير الله عبادة له، وأن الداعي له في غاية الضلال.

وقد وقع من هذا الشرك في هذه الأمة ما عم وطم، حتى أظهر الله من بيته بعد أن كان مجھولاً عند الخاصة والعامة إلا من شاء الله تعالى؛ وهو في الكتاب والسنة في غاية البيان، لكن القلوب انصرفت إلى ما زين لها الشيطان، كما جرى للأسماء والمرسلين لما دعوهم إلى توحيد الله جرى لهم من شدة العداوة ما ذكره الله تعالى، كما قال تعالى: «كَذَلِكَ مَا أَقَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا فَلَوْلَا سَلَّمُ أَوْ بَعْثَوْنَ ۝ أَنْوَاصُوا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ» [الذاريات: ٥٣، ٥٤].

ويشبه هذه الآية في المعنى: «إِذَا سَكَمَ اللَّهُ رَجُلُكُمْ لَهُ التَّلَاقُ ۝ وَالَّذِي رَأَيْتُمْ تَنْعُوشُ مِنْ دُونِهِ مَا يَلْكُونَ ۝ وَنَقْلُمْ ۝ إِنْ تَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ ۝ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكْفُرُونَ بِرِتَنِكُمْ ۝ وَلَا يَتَبَشَّرُ مَثْلُ حَبْرِي» [فاطر: ١٤، ١٣] أخبر تعالى أن ذلك الدعاء شرك باهث وأنه لا يغفر لهن لقيه به.

فتذكري هذه الآيات وما في معناها كقوله: «وَإِنَّ السَّكِينَةَ إِلَّا كُلَّا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَهْدَاءً» [الجن: ١٨] «فَقُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَهْدَاءً» [الجن: ٢٠] وهو في القرآن أكثر من أن يستقصي.

(١) سياق ابن جرير هكذا؛ يقول تعالى ذكره: ويوم نخسر هؤلاء المكذبين بالساعة العابدين الأواثان وما يعبدون من دون الله من الملائكة والإنس والجن.

(٢) أي: عند تفسير قوله تعالى: «فَلَوْلَا سَبَحْنَكَ» إلى قوله: «وَكَافُوا قَوْمًا بُورًا».

الدعاء، وقد قال تعالى ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلُكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ﴾ الآيتين، وقال: ﴿فَلَمَنْ يُتَحِيَّكُرْ مِنْ طَلَمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضْرِيغاً وَخُفْقَةً﴾ [الأنعام: ٦٣] وقال: ﴿وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَنَ أَصْرُرَ دَعَانَا لِجَنْبِيهِ أَوْ فَاعِدًا أَوْ فَائِيماً﴾ [يونس: ١٢] وقال: ﴿وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ﴾ [فصلت: ٥١] وقال: ﴿لَا يَسْعُمُ الْإِنْسَنَ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ﴾ الآية [فصلت: ٤٩]. وقال: ﴿إِذَا تَسْتَغْفِرُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَجِابَ لَكُمْ﴾ الآية [الأناشيد: ٩].

وفي حديث أنس مرفوعاً: «الدعاء مُحِيطُ العبادة» وفي الحديث الصحيح: «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة». وفي آخر: «من لم يسأل الله يغضب عليه» وحديث: «ليس شيء أكرم على الله من الدعاء». رواه أحمد والترمذى وابن ماجه وابن حبان والحاكم وصححه. قوله: «الدعاء سلاح المؤمن وعماد الدين ونور السماوات والأرض» رواه الحاكم وصححه. قوله: «سلوا الله كل شيء حتى الشّيء إذا انقطع» الحديث. وقال ابن عباس رضي الله عنهما: (أفضل العبادة الدعاء) وقرأ: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوفُهُ أَسْتَجِبُ لَكُو﴾ الآية [غافر: ٦٠]. رواه ابن المنذر والحاكم وصححه. وحديث: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان» الحديث. وحديث: «اللهم إني أسألك بأنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد» وأمثال هذا في الكتاب والسنة أكثر من أن يحصر، في الدعاء الذي هو السؤال والطلب، فمن جهد كون السؤال والطلب عبادة فقد صادم النصوص وخالف اللغة واستعمال الأمة سلفاً وخلفاً.

وأما ما تقدّم من كلام شيخ الإسلام، وتبعه العلّامة ابن القيم رحمهما الله تعالى من أن الدعاء نوعان: دعاء مسألة ودعاء عبادة. وما ذكر بينهما من التلازم وتضمن أحدهما للأخر. فذلك باعتبار كون الناشر والتالي والمصلحي والمترقب بالنسك وغيره طالباً في المعنى. فيدخل في مسمى الدعاء بهذا الاعتبار، وقد شرع الله تعالى في الصلاة الشرعية من دعاء المسوّلة ما لا تصح الصلاة إلا به؛ كما في الفاتحة وبين السجدين وفي التشهد، وذلك عبادة كالركوع والسجود. فتدبر هذا المقام يتبيّن لك جهل الجاهلين بالتوحيد.

ومما يبيّن هذا المقام ويزيده إيضاحاً. قول العلّامة ابن القيم رحمه الله تعالى في قوله تعالى: ﴿فَلِأَدْعُوا اللَّهَ أَوْ أَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّاً مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [الإسراء: ١١٠]: وهذا الدعاء، المشهور، أنه دعاء المسوّلة. قالوا: كان النبي ﷺ يدعو ربّه ويقول مرتاً: «يا الله» ومرة «يارحمن» فظن المشركون أنه يدعو إلهين فأنزل الله هذه الآية. ذكر هذا عن ابن عباس رضي الله عنهما. وقيل: إن الدعاء هنا بمعنى التسمية، والمعنى: أي اسم سميتمه به، من أسماء الله تعالى، إما «الله» وإما «الرحمن» فله الأسماء الحسنة. وهذا من لوازם المعنى في الآية. وليس هو عين المراد. بل المراد بالدعاء معناه المعهود المطرد في القرآن. وهو دعاء السؤال.

وقوله: «أَمَنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ هُلْكَاءَ الْأَرْضِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ» [النمل: ٦٢].

ودعاء الثناء.

ثم قال: إذا عرف هذا قوله «أَدْعُوا رَبَّكُمْ نَصْرًا وَحْقِيَّةً» [الأعراف: ٥٥] يتناول نوعي الدعاء لكنه ظاهر في دعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة، ولهذا أمر ياخفائه. قال الحسن: «بين دعاء السر ودعاء العلانية سبعون ضعفاً. ولقد كان المسلمين يجتهدون في الدعاء ولم يسمع لهم صوت إن كان إلا همساً بينهم وبين ربهم». وقوله تعالى: «وَإِذَا سَأَلَكَ عِسَادِي عَنِ الْيَقِينِ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ» [البقرة: ١٨٦] يتناول نوعي الدعاء، ويكل منها فسرت الآية قيل: أعطيه إذا سألي، وقيل: أثيه إذا عبدني؛ وليس هذا من استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، بل هذا استعماله في حقيقته الواحدة المتضمنة للأمرتين جميماً. وهذا يأتي في مسألة الصلاة وإنها [هل] نقلت عن مسماتها في اللغة وصارت حقيقة شرعية، [أو] استعملت في هذه العبادة مجازاً للعلاقة بينهما وبين المسمى اللغوي [أو] هي باقية على الوضع اللغوي، وضم إليها أركان وشرائط؟ فعلى ما قررناه: لا حاجة إلى شيء من ذلك؛ فإن المصلي من أول صلاته إلى آخرها لا ينفك عن دعاء: إما دعاء عبادة وثناء؛ أو دعاء طلب ومسألة، وهو في الحالين داع. اهـ ملخصاً من البدائع.

قال: (وقوله: «أَمَنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ هُلْكَاءَ الْأَرْضِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا نَذَكَرُونَ» [النمل: ٦٢] بين تعالى أن المشركين من العرب ونحوهم قد علموا أنه لا يحب المضطر ويكشفسوء إلا الله وحده<sup>(١)</sup>. ذكر ذلك سبحانه محتاجاً عليهم في اتخاذهم الشفعاء من دونه، ولهذا قال: «أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ» يعني يفعل ذلك. فإذا كانت آهتهم لا تجيئهم في حال الاضطرار فلا يصلح أن يجعلوها شركاء الله الذي يجب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء وحده. وهذا أصبح ما فسرت به الآية كسابقتها من قوله: «أَمَنْ خَلَقَ السَّكُونَ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَا فَأَنْبَتَنَا بِهِ حَمَائِلَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنِسِّوْا شَجَرَهَا أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَومٌ يَعْدِلُونَ ٥ أَمَنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خَلَلَاهَا أَنْهَرًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَسِيَ وَجَعَلَ بَيْتَ الْبَحْرَيْنَ حَاجِزًا أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ أَكْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» [النمل: ٦١، ٦٠] - ولاحقتها إلى قوله - «أَمَنْ يَهْدِيْكُمْ فِي ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنْ يُرِسِّلُ الرِّيْدَنَ شَرِّاً بَيْتَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ يُشْرِكُونَ ٥ أَمَنْ يَبْدُوا الْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُمْ وَمَنْ يَرْزُقُهُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَكُنْتُمْ بُرْهَنَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِيْنَ» [النمل: ٦٤].

(١) في فرة العيون: وهذا مما أفر به مشركو العرب وغيرهم في جاهليتهم كما قال تعالى: «فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوْا أَللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ قَلَّمَا بَجَنَّهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُتَرَكُونَ» [العنكبوت: ٦٥] أخبر تعالى أنهم يخلصون الدعاء له إذا وقعوا في شدة.

وروى الطبراني بإسناده: «أَنَّهُ كَانَ فِي زَمْنِ النَّبِيِّ ﷺ مُنَافِقٌ يُؤْذِي الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: قُومُوا بِنَا نَسْتَغْيِثُ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ هَذَا الْمُنَافِقِ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: إِنَّهُ لَا يُسْتَغْاثُ بِي، وَإِنَّمَا يُسْتَغْاثُ بِاللَّهِ».

فتتأمل هذه الآيات يتبيّن لك أن الله تعالى احتج على المشركين بما أفرروا به على ما جحدوه: من قصر العبادة جميعها عليه، كما في فاتحة الكتاب «إِنَّا نَعْبُدُ وَإِنَّا نَسْتَعِينُ». قال أبو جعفر بن جرير: قوله: «أَمَنْ يُجِيبُ الْمُضطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ» - إلى قوله - «قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» يقول تعالى ذكره: أم ما تشركون بالله خير، أم الذي يجب المضطر إذا دعا ويكشف السوء النازل به، عنه؟ وقوله: «وَيَجْعَلُكُمْ حُلْفَاءَ الْأَرْضِ» يقول: يستخلف بعد أمواتكم في الأرض منكم خلفاء أحياء يخلفونهم. وقوله: «إِلَهُكُمْ مَعَ اللَّهِ» إله سواه يفعل هذه الأشياء بكم وينعم عليكم هذه النعم؟ وقوله: «قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» يقول: تذكراً قليلاً - من عظمة الله وأيديه عندكم - تذكرون، وتعتبرون حجج الله عليكم يسيراً. فلذلك أشركتم بالله غيره في عبادته. اهـ.

قوله: (وروى الطبراني: «أنه كان في زمن النبي ﷺ منافق يؤذى المؤمنين. فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق، فقال النبي ﷺ: إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله»).

الطبراني: هو الإمام الحافظ سليمان بن أحمد بن أبيه اللخمي الطبراني، صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها. روى عن النسائي وإسحاق بن إبراهيم الدبّري وخلق كثير. مات سنة ستين وثلاثمائة. روى هذا الحديث عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه.

قوله: (أنه كان في زمن النبي ﷺ منافق يؤذى المؤمنين) لم أقف على اسم هذا المنافق.

قلت: هو عبدالله بن أبي كما صرح به ابن أبي حاتم في روايته.

قوله: (فقال بعضهم) أي الصحابة رضي الله عنهم؛ هو أبو بكر رضي الله عنه.

قوله: (قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق) لأنه ﷺ يقدر على كف آذاه<sup>(١)</sup>.

(١) في قرة العيون: فعله أراد: أن النبي ﷺ كان يترك المنافقين أن يفعل بهم ما يستحقونه مخافة أن يفتتن بعض المؤمنين من قبيلة المنافق، وفي السنة ما يدل على ذلك، كما فعل مع ابن أبي وغيره. وقيل: إن النبي ﷺ كان يقدر أن يغتسل من ذلك المنافق فتكون نهيته ﷺ عن الاستغاثة به حماية لجناب التوحيد، وسدًا للذراع الشرك - كنثاره مما للمساغفات به قدرة عليه مما كان يستعمل لغة وشرعاً - مخافة أن يقع من أمره استغاثة بمن لا يضر ولا ينفع ولا يسمع ولا يستجيب من الأموات والغائبين، والطاغيت والشياطين والأصنام وغير ذلك. وقد وقع من هذا الشرك العظيم ما عمت به البلوى - كما تقدّم ذكره - حتى إنهم أشروا لهم مع الله في ربوبية وتديير أمر خلقه؛ كما أشروا لهم معه في ألوهيه وعبوديته؛ والوسائل لها حكم الغايات في النهي عنها. والله أعلم.

فيه مسائل:

الأولى: أن عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص.

الثانية: تفسير قوله: «وَلَا تَأْتُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَفْعَلُ وَلَا يَصْرُكُ». أن هذا هو الشرك الأكبر.

الثالثة: أن أصلح الناس لو يفعله إرضاء لغيره صار من الظالمين.

الرابعة: تفسير الآية التي بعدها.

الخامسة: كون ذلك لا ينفع في الدنيا، مع كونه كفراً.

السادسة: تفسير الآية الثالثة.<sup>(١)</sup>

السابعة: قوله: (إنه لا يستغاث بي؛ وإنما يستغاث بالله) فيه النص على أنه لا يستغاث بالنبي ﷺ ولا بمن دونه، كره ﷺ أن يستعمل هذا اللفظ في حقه، وإن كان مما يقدر عليه في حياته، حماية لجناب التوحيد، وسدًا لذرائع الشرك وأدبياً وتواضعاً لربه، وتحذيرًا للأمة من وسائل الشرك في الأقوال والأفعال، فإذا كان فيما يقدر عليه ﷺ في حياته، فكيف يجوز أن يستغاث به بعد وفاته ويطلب منه أمورًا لا يقدر عليها إلا الله عز وجل؟ كما جرى على ألسنة كثير من الشعراء - كالبوصيري والبرعي وغيرهم - من الاستغاثة بمن لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا، ويعرضون عن الاستغاثة بالرب العظيم القادر على كل شيء الذي له الخلق والأمر وحده، وله الملك وحده، لا إله غيره ولا رب سواه. قال تعالى: «فَلَمَّا أَمْلَكَ لِيَقْسِيَ نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ» [الأعراف: ١٨٨] في مواضع من القرآن «فَلَمَّا إِتَى

(١) يعني: «فَإِنَّمَا يَنْتَهُ عَنِ الدِّينِ الَّذِي رَزَقَ وَأَعْبَدُوهُ وَأَشْكَرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ».

(٢) مثل قوله في البردة:

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به سواك عند حدوث الحادث العجم

ويزعمون أن البوصيري أعظم من مدح النبي ﷺ، ويدركونه أكثر مما يذكرون حسان بن ثابت وغيره من الصحابة رضي الله عنهم؛ لأنهم في زعمهم لم يبلغوا من الغلو والإطراء ما بلغ البوصيري، وهذا هو الغلو الذي حر إلى الشرك والكفر برسول الله ﷺ كما كفرت النصارى ب夷سي ابن مريم عليه السلام من طريق هذا الغلو. وقد حذرنا الله منه في كتابه الكريم بقوله: «يَأَيُّهَا الْكَوَافِرُ لَا تَنْتَهُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا لَعْنًا» [النساء: ١٧١] وحذرنا النبي ﷺ فيما رواه البخاري ومسلم: «لَا تطروني كما أطرت النصارى ب夷سي ابن مريم فأننا عبد الله ورسوله» ﷺ، وإنما تعظيمه ﷺ وجبه باتباع سنته وإقامته ودفع كل ما يلصقه الجاهلون بها من الخرافات، فقد ترك أكثر الناس هذا وشغلوا بهذا الغلو والإطراء الذي أوقعهم في هذا الشرك العظيم.

ونحمد الله أن عاقانا بفضله وجعلنا مؤمنين برسول الله ﷺ معظمين له، ومحبين بما يحبه الله ورسوله لنا، على مثل ما كان عليه الصحابة والتبعون لهم بإحسان. وقد عظمت المقصية بهذا الشرك حتى اتخذ أعداء الرسول - الزاعمون - جهلاً وكذباً حبه - هذه البردة ورداً كالقرآن أو أعظم من القرآن؛ وكتبوها مجودة بماء الذهب كما كتبوا القرآن، وربما اشتندت عنايتهم بها أكثر من القرآن، فلا حول ولا قوة إلا بالله.

(٣) يعني: «أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضطَرَ إِذَا دَعَاهُ» فالجمع بين الآيتين يظهر أنه لا يقدر أحد من المدعون أن يجيب الداعي إلا الله.

الثامنة: أن طلب الرزق لا ينبغي إلا من الله، كما أن الجنة لا تُطلب إلا منه.

التاسعة: تفسير الآية الرابعة.

العاشرة: أنه لا أضلَّ ممن دعا غير الله.

الحادية عشرة: أنه غافل عن دعاء الداعي، لا يدري عنه.<sup>(١)</sup>

الثانية عشرة: أن تلك الدعوة سبب لبعض المدعو الداعي وعداوه له.

الثالثة عشرة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.

الرابعة عشرة: كفر المدعو بتلك العبادة.

الخامسة عشرة: أن هذه هي سبب كونه أضل الناس.

السادسة عشرة: تفسير الآية الخامسة.<sup>(٢)</sup>

السابعة عشرة: الأمر العجيب، وهو إقرار عبدة الأوثان أنه لا يجب المضطط إلا الله، ولأجل هذا يدعونه في الشدائيد مخلصين له الدين.

الثامنة عشرة: حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد والتأدب مع الله.

لَا أَمْلِكُ لَكُنْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا<sup>﴾</sup> [الجن: ٢١]. فأعرض هؤلاء عن القرآن واعتقدوا نقىض ما دلت عليه هذه الآيات المحكمات، وتبعدهم على ذلك الضلال الخلق الكثير والجم الغفير، فاعتقدوا الشرك بالله ديناً، والهدى ضلالاً، فإنما الله وإنما إليه راجعون. مما أعظمها من مصيبة! عمت بها البلوى، فعندوا أهل التوحيد وبذلوا أهل التجريد؛ فالله المستعان.

\* \* \*

(١) يعني أن المدعو غافل عن دعاء بما هو مشغول في قبره من نعيم؛ إن كان من المؤمنين الصالحين، كالحسن وأبيه رضي الله عنهما، أو من عذاب أليم، كالتيجاني المشرك الخبيث وابن العربي الحاتمي أكبر الدعاة إلى وحدة الوجود؛ وابن الفارض وأشباههم من اتخذه ولئلا معبوداً لعظم ما بنى عليه من القبة؛ أو بالظنو وأتباع الأهواء؛ وهم كثير جداً، بل أكثر أولئك الطواغيت منهم؛ ومن أرباب الطرق الدجالين.

(٢) في سورة يونس الآية: ٤٩: «فَلَمَّا أَتَيْكُمْ لِتَقْرِئُ مَا شَاءَ اللَّهُ بِهِ<sup>﴾</sup>

## ١٤ - باب

قول الله تعالى: ﴿أَيْسَرُكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ ۝ وَلَا يَسْتَطِعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾ [الأعراف: ١٩١، ١٩٢].

قوله: باب قول الله تعالى: ﴿أَيْسَرُكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ وَلَا يَسْتَطِعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾<sup>(١)</sup> [الأعراف: ١٩١، ١٩٢].

قوله: ﴿أَيْسَرُكُونَ﴾ أي: في العبادة. قال المفسرون: في هذه الآية توبیخ وتعنيف للمشرکین في عبادتهم مع الله تعالى ما لا يخلق شيئاً وهو مخلوق، والمخلوق لا يكون شريكًا للخالق في العبادة التي خلقهم لها؛ وبين أنهم لا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون، فكيف يشركون به من لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه؟ وهذا برهان ظاهر على بطلان ما كانوا يعبدونه من دون الله، وهذا وصف كل مخلوق حتى الملائكة والأنبياء والصالحين. وأشرف الخلق محمد ﷺ قد كان يستنصر ربه على المشرکین ويقول: «اللهم أنت عضدي ونصيري، بك أحُول وبك أصول، وبك أقاتل» وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿وَلَنَخْذُنَا مِنْ دُونِهِ إِلَّا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُورًا﴾ [الفرقان: ٣] وقوله: ﴿قُلْ لَا أَنْكِنُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبَ لَأَسْتَحْكُمُثُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنِّي لَا نَذِيرٌ وَبَشِّيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٨] وقوله: ﴿قُلْ إِنِّي لَا أَنْكِنُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشْدًا ۝ قُلْ إِنِّي لَنْ يُحِبِّنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا ۝ إِلَّا بَلَّغاَ مِنَ اللَّهِ وَرَسْلَتِهِ﴾ [الجن: ٢١-٢٣].

فكفى بهذه الآيات برهاناً على بطلان دعوة غير الله، كائناً من كان، فإن كان نبياً أو صالحاً فقد شرفه الله تعالى بإخلاص العبادة له، والرضا به ربّاً وعبوداً، فكيف يجوز أن يجعل العابد عبوداً مع توجيه الخطاب إليه بالنهي عن هذا الشرك كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَنْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَّا هُوَ أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [القصص: ٨٨] وقال: ﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَقْبِدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ [يوسف: ٤٠] فقد أمر عباده من الأنبياء والصالحين وغيرهم بإخلاص العبادة له وحده؛ ونهاهم أن يعبدوا معه غيره، وهذا هو دينه

(١) في قرآن العيون: وهذا مما احتاج به تعالى على المشرکین لما وقع منهم من اتخاذ الشفعاء والشركاء في العبادة، لأنهم مخلوقون فلا يصلح أن يكونوا هم شركاء لمن هم خلقه وعيده، وأخبر أنهم مع ذلك لا يستطيعون لهم نصراً، أي لمن سألهم النصرة ﴿وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾ فإذا كان المدعى لا يقدر على أن ينصر نفسه فلأن لا ينصر غيره من باب الأولى. فبطل تعلق المشرک بغير الله بهذين الدليلين العظيمين، وهو: كونهم عبیداً لمن خلقهم لعبادته والعبد لا يكون عبوداً. الدليل الثاني: أنه لا قدرة لهم على نفع أنفسهم فكيف يرجى منهم أن ينفعوا غيرهم. فتدبر هذه الآية وأمثالها في القرآن العظيم.

وقوله: «**وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ** ٥ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ وَلَا يُنِيبُكُمْ مِثْلُ حَبِّرٍ» [فاطر: ١٣، ١٤].

الذي بعث به رسالته، وأنزل به كتبه؛ ورضيه لعباده؛ وهو دين الإسلام، كما روى البخاري عن أبي هريرة في سؤال جبريل عليه السلام قال: «يا رسول الله، ما الإسلام؟ قال: الإسلام أن تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة؛ وتؤتي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان». الحديث.

وقول الله تعالى: «**وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ** ٥ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ وَلَا يُنِيبُكُمْ مِثْلُ حَبِّرٍ»<sup>(١)</sup> يخبر تعالى عن حال المدعوين من دونه - من الملائكة والأنبياء والأصنام وغيرها - بما يدل على عجزهم وضعفهم وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعوه؛ وهي الملك، وسماع الدعاء، والقدرة على استجاباته، فمما لم توجد هذه الشروط تامة بطلت دعوته فكيف إذا عدلت بالكلية؟ فنفي عنهم الملك بقوله: «**مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ**» قال ابن عباس ومجاهد وعكرمة، وعطاء والحسن وقتادة: «القطمير: اللقاقة التي تكون على نواة التمر» كما قال تعالى: «**وَيَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيْعُونَ**» [النحل: ٧٣] وقال: «**فُلِّي أَدْعُوا الَّذِينَ زَعَمُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شَرِيكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ ٥ وَلَا تَنْفَعُ الْشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْرَكَ لَهُ**» [سبأ: ٢٢، ٢٣] ونفي عنهم سماع الدعاء بقوله: «**إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ**» لأنهم ما بين ميت، وغائب عنهم، مشتغل بما خلق له، مسخر بما أمر به كالملائكة، ثم قال: «**وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ**» لأن ذلك ليس لهم؛ فإن الله تعالى لم يأذن لأحد من عباده في دعاء أحد منهم، لا استقلالاً ولا واسطة، كما تقدم بعض أدلة ذلك وقوله: «**وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ**» فحين بهذا، أن دعوة غير الله شرك<sup>(٢)</sup>. وقال تعالى: «**وَاتَّخِذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَهْلَهُ لَيَكُونُوا لَهُمْ عِزًا كَلَّا سَيَّكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا**» [مريم: ٨١، ٨٢] وقوله تعالى: «**وَيَوْمَ**

(١) في قرة العيون: يخبر الخبر أن الملك له وحده والملوك وجميع الخلق تحت تصرفه وتدبره، ولهذا قال: «**وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ**» فإن من كانت هذه صفةه فلا يجوز أن يرحب في طلب نفع أو دفع ضر إلى أحد سواء تعالى وقدس، بل يجب إخلاص الدعاء له الذي هو من أعظم أنواع العبادة؛ وأخبر تعالى أن ما يدعوه أهل الشرك لا يملك شيئاً وأنهم لا يسمعون دعاء من دعاهم. ولو فرض أنهم يسمعون فلا يستجيبون لداعيهم وأنهم يوم القيمة يكفرون بشركهم، أي يتذكرونه ويتبررون من فعله معهم فهذا الذي أخبر به الخبر: «**إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ**» في الأرض ولا في السماء» وأخبر أن ذلك الدعاء شرك به، وأنه لا يغفره لمن لقيه به، فأهل الشرك ما صدقوه الخير ولا أطاعوه فيما حكم به وشرع، بل قالوا: إن الميت يسمع؛ ومع سماعه يغفر، فتركوا الإسلام والإيمان رأساً كما ترى عليه الأكثرین من جهله هذه الأمة. (٢) وتبين أنهم كانوا يدعون عباداً صالحين يتبررون من الشرك الذي هو دعاء غير الله ويتبررون من أولئك المشركين الزاعمين حب أولئك الصالحين وأنهم محسوبون عليهم.

**الْقِبَّةَ يَكُفُّرُونَ بِشَرِيكِهِمْ** قال ابن كثير: يترؤون منكم، كما قال تعالى: «وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ يَدْعُوا  
مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَّامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ وَإِذَا حُسْنَ الرَّأْسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ  
وَكَانُوا يَعَاذِهِمْ كُفَّارٌ» [الأحقاف: ٥، ٦].

قال: قوله: «وَلَا يُنِيبُكُمْ مِثْلُ حَبْرٍ» أي: ولا يخبرك بعاقب الأمور وما لها وما تصير  
إليه مثل خير بها، قال قتادة: يعني نفسه تبارك تعالى، فإنه أخبر بالواقع لا محالة.  
قلت: والمشركون لم يسلموا للعلم الخير ما أخبر به عن معبداتهم، فقالوا: تملك  
وتسمع وتستجيب وتشفع لمن دعاها<sup>(١)</sup>، ولم يلتفتوا إلى ما أخبر به الخير: من أن كل معبد  
يعادي عابده يوم القيمة ويثير منه؛ كما قال تعالى: «وَيَوْمَ نَخْرُشُهُمْ حَيْثَا شَاءَمُّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوكُمْ  
مَكَانَكُمْ أَسْدٌ وَشَرَّاكُوكُمْ فَرِيزَنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شَرَّاكُوكُمْ مَا كُنُّمُ إِنَّا نَعْبُدُونَ ۝ فَكَفَنَ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ  
كُنَّا عَنِ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ ۝ هُنَّا لَكُمْ بَلُوًا كُلُّ نَفِيسٍ مَا أَسْفَفَتْ وَرَدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْعَقْ وَضَلَّ عَنْهُمْ  
مَا كَانُوا يَنْتَرُونَ» [يونس: ٣٠-٢٨] أخرج ابن جرير عن ابن حجر العسقلاني: «إِنْ كُنَّا  
عَنِ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ» قال: يقول ذلك كل شيء كان يعبد من دون الله.

فالكتاب يستقبل هذه الآيات - التي هي الحجة والنور والبرهان - بالإيمان والقبول  
والعمل، فيجرد أعماله الله وحده دون كل ما سواه من لا يملك لنفسه نفعاً ولا دفعاً، فضلاً  
عن غيره.

قوله: (وفي الصحيح عن أنس رضي الله عنه قال: «شُعْرَ النَّبِيِّ ﷺ يَوْمَ أُحْدٍ وَكُسرَتْ  
رَبَاعِيهِ. فَقَالَ: «كَيْفَ يَفْلُحُ قَوْمٌ شَجَوْهُمْ؟» فَتَرَلَتْ: «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ») [آل عمران:  
١٢٨].

قوله: (في الصحيح) أي: الصحيحين. علقه البخاري، قال: وقال حميد وثبتت عن  
أنس، ووصله أحمد والترمذمي والنسائي عن حميد عن أنس، ووصله مسلم عن ثابت عن  
أنس، وقال ابن إسحاق في المغازى: حدثنا حميد الطويل عن أنس قال: «كُسْرَاتِ رِبَاعِيَّةِ  
النَّبِيِّ ﷺ يَوْمَ أُحْدٍ وَشَعْرَ وَجْهِهِ، فَجَعَلَ الدَّمَ يَسِيلُ عَلَى وَجْهِهِ، وَجَعَلَ يَمْسَحُ الدَّمَ وَهُوَ يَقُولُ:  
كَيْفَ يَفْلُحُ قَوْمٌ خَضْبُوا وَجْهَنِيهِمْ وَهُوَ يَدْعُوهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ؟» فأنزل الله الآية.

قوله: (شُعْرَ النَّبِيِّ ﷺ) قال أبو السعادات: الشعح في الرأس خاصة في الأصل؛ وهو أن

(١) يعني: قالوا ذلك بلسان حالهم، لأنهم أصرروا على دعائهم والاستغاثة بهم بعد أن وبخهم الله، بأن الذي يستغاث به ويدعى  
لا بد أن يكون سميأ بصيرا بيده الخير. والذى يدل على أنهم لم يكونوا يقولون ذلك بتصريح القول: ما حكى الله من  
جواب قوم إبراهيم وأبيه لما سألهما: «فَالَّذِي هُنْ مُسْمَعُونَ كُمْ إِذْ تَدْعُونَ ۝ أَوْ يَغْعُلُوكُمْ أَوْ يَصْرُونَ» [الشعراء: ٧٣، ٧٤] فإنهم  
أعرضوا عن الجواب الصريح عن السؤال. وقالوا: «لَمْ يَجِدَا مَا يَأْتُكُمْ كَذَلِكَ يَغْلُونَ» فجوابهم هذا حيدة عن الجواب  
المطابق للسؤال.

وفي الصحيح عن أنس قال: «سُجَّ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَوْمَ أُحْدٍ وَكُسِرَتْ رِباعيَّتُهُ، فَقَالَ: كَيْفَ يَفْلُحُ قَوْمٌ شَجَوْا نَبِيَّهُمْ؟ فَزَرَّلَتْ: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾» [آل عمران: ١٢٨].

يضربه بشيء فيجرحه ويشفقه، ثم استعمل في غيره من الأعضاء، وذكر ابن هشام من حديث أبي سعيد الخدري أن عتبة بن أبي وقاص هو الذي كسر رباعية النبي عليهما السلام السفلى وجرح شفته السفلية<sup>(١)</sup> وأن عبدالله بن شهاب الزهري هو الذي شَجَّه في وجهه، وأن عبدالله بن قِمَّة جرحة في وجنته، فدخلت حلقتان من حلق المغفر في وجنته<sup>(٢)</sup> وأن مالك بن سنان مصّ الدم من وجه رسول الله عليهما السلام وازدرده. فقال له: «لن تمسك النار».

قال القرطبي: والرباعية - بفتح الراء وتحقيق الياء - وهي كل سن بعد ثانية.

قال النووي رحمه الله: وللإنسان أربع رباعيات.

قال الحافظ: والمراد أنها كسرت، فذهب منها فلقة ولم تقلع من أصلها.

قال النووي: وفي هذا: وقوع الأستقام والابتلاء بالأنياء صلوات الله وسلامه عليهم، لينالوا بذلك جزيل الأجر والثواب، ولتعرف الأمم ما أصابهم ويتأنسوا بهم.

قال القاضي: وليرعلم أنهم من البشر تصيبهم محن الدنيا، ويطرأ على أجسامهم ما يطرأ على أجسام البشر، ليتقن أنهم مخلوقون مربوبون، ولا يفتتن بما ظهر على أيديهم من المعجزات، ويُلْبِس الشيطان من أمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم. انتهى.

قلت: يعني من الغلو، والعبادة.

قوله: (يوم أحد) هو شرقى المدينة، قال عليهما السلام: «أَحَد جَبَلٌ يَحْبَنَا وَنَحْبَهُ»<sup>(٣)</sup> وهو جبل معروف كانت عنده الواقعة المشهورة، فأضيقـت إليه.

قوله: (كيف يفلح قوم شجعوا نبـيـهم) زاد مسلم: «كسرـوا ربـاعـيـتهـ وأـدـمـوا وجـهـهـ».

قوله: فـأنـزلـ اللهـ ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾<sup>(٤)</sup> قال ابن عطية: لأنـ النبيـ عـلـيـهـ السـلـامـ لـحـقـهـ فيـ تلكـ

(١) روى ابن إسحاق من حديث سعد بن أبي وقاص قال: «فما حرست على قتل رجل قط حرسي على قتل أخي عتبة لما صنع رسول الله عليهما السلام يوم أحد».

(٢) في الطبراني من حديث أبي أمامة قال: «رمي عبدالله بن قِمَّة رسول الله عليهما السلام يوم أحد فشق وجهه وكسرت رباعيته فقال: خذنا وأنا ابن قِمَّة». فقال رسول الله عليهما السلام وهو يمسح الدم عن وجهه: ما لك أقْمَاكَ الله، فسلط الله عليه تيس جبل، فلم ينزل ينطحـهـ حتىـ قـطـعـهـ قـطـعةـ قـطـعةـ».

(٣) رواه البخاري في الصحيح عن أنس.

(٤) في قرة العيون: وقد قال تعالى: «فَلَمْ يَأْتِ الْأَمْرُ لَكُمْ بِلَهُ» وقال تعالى: «أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ بَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ» [الأعراف: ٥٤] والآيات في هذا المعنى كثيرة، والمقصود أن الذي له الأمر كله والملك كله لا يستحق غيره شيئاً من العبادة، ولهذا المعنى قال لنبيه عليهما السلام: «إِنَّكَ لَا تَهْمِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْمِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْمَيْنَ» [القصص: ٥٦] فالذي ليس له من الأمر شيء وهو خير الله من خلقه ما زال يدعو الناس أن يخلصوا العبادة للذي له الأمر كله وهو الله تعالى، فهذا دينه عليهما السلام الذي يُبعث به وأمر أن يبلغه أمنه ويدعوهم إليه كما تقدّم في باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله، فإياك أن تتبع سبيلاً غير سبيـلـ المؤـمنـينـ الذيـ شـرـعـهـ اللهـ وـرـسـولـهـ لـهـمـ وـخـصـهـمـ بهـ.

وفيه عن ابن عمر رضي الله عنهمَا: «أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ - إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فِي الرُّكُعَةِ الْأُخِيرَةِ مِنَ الْفَجْرِ - : اللَّهُمَّ اعْنُ فُلَانًا وَفُلَانًا، بَعْدَ مَا يَقُولُ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ : لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ» الآية.

الحال يأس من فلاخ كفار قريش؛ فقيل له بسبب ذلك: لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ أي: عواقب الأمور بيد الله، فامض أنت لشأنك، ودم على الدعاء لربك.

وقال ابن إسحاق: لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم.

قوله: (وفيه عن ابن عمر رضي الله عنهمَا أنه سمع رسول الله ﷺ يقول - إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر - : اللهم العن فلاناً وفلاناً) بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد. فأنزل الله لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ وفي رواية: (يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام) فنزلت: لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ.

قوله: (وفيه) أي: في صحيح البخاري، ورواوه النسائي.

قوله: (عن ابن عمر) هو عبدالله بن عمر بن الخطاب، صحابي جليل، شهد له رسول الله ﷺ بالصلاح، مات سنة ثلاط وسبعين في آخرها أو في أول التي تليها.

قوله: (إنه سمع رسول الله ﷺ) هذا القنوت على هؤلاء بعد ما شُجّ وُكُسرت رباعيته يوم أحد.

قوله: (اللهم العن فلاناً وفلاناً) قال أبو السعادات: أصل اللعن الطرد والإبعاد من الله، ومن الخلق السب والدعاء. وتقدم كلام شيخ الإسلام رحمة الله.

قوله: (فلاناً وفلاناً) يعني صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، كما بيته في الرواية الآتية.

وفيه: جواز الدعاء على المشركين بأعيانهم في الصلاة، وأن ذلك لا يضر في الصلاة.

قوله: (بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده) قال أبو السعادات: أي أجاب حمده وتقبله.

وقال السهيلي: مفعول «سمع» محدث، لأن السمع متعلق بالأقوال والأصوات دون غيرها. فاللام تؤذن بمعنى زائد وهو الاستجابة للسمع، فاجتمع في الكلمة الإيجاز والدلالة على الزائد، وهو الاستجابة لمن حمده.

وقال ابن القيم رحمة الله ما معناه: «سمع الله لمن حمده» باللام المتضمنة معنى: استجواب له. ولا حذف وإنما هو مضمن.

قوله: (ربنا ولك الحمد) في بعض روایات البخاري بإسقاط الواو. قال ابن دقيق العيد: كأن إثباتها دال على معنى زائد؛ لأنه يكون التقدير: ربنا استجب ولك الحمد، فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخبر.

وفي رواية: يدعو على صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام فنزلت  
**﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾.**

قال شيخ الإسلام: والحمد ضد الذم، والحمد يكون على محسن المحمود مع المحبة له. كما أن الذم يكون على مساوئه مع البغض له.  
وكذا قال ابن القيم: وفرق بينه وبين المدح: بأن الإخبار عن محسن الغير: إما أن يكون إخباراً مجرداً عن حب وإرادة، أو يكون مقويناً بحبه وإرادته. فإن كان الأول: فهو المدح؛ وإن كان الثاني فهو: الحمد. فالحمد إخبار عن محسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه؛ ولهذا كان خبراً يتضمن الإنشاء بخلاف المدح، فإنه خبر مجرد. فالقائل إذا قال: «الحمد لله» أو قال: «ربنا ولد الحمد» تضمن كلامه الخبر عن كل ما يحمد عليه تعالى، باسم جامع محيط متضمن لكل فرد من أفراد الجملة المحققة والمقدرة، وذلك يستلزم إثبات كل كمال يُحمد عليه الرب تعالى، ولهذا لا تصلح هذه اللفظة على هذا الوجه ولا تنبع إلا من هذا شأنه، وهو الحميد المعجید.

وفيه: التصريح بأن الإمام يجمع بين التسميع والتحميد، وهو قول الشافعي وأحمد، وخالف في ذلك مالك وأبو حنيفة، وقالا: يقتصر على «سمع الله لمن حمده».

قوله: «وفي رواية يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام». وذلك لأنهم رؤوس المشركين يوم أحد: هم، وأبو سفيان بن حرب، فما استجيب له **﴿يَعْلَمُهُ فِيهِمْ بِلَأَنَّهُمْ بَلَأَنَّهُمْ نَزَّلَهُمْ بِلَأَنَّهُمْ شَيْءٌ﴾** فتاب عليهم فأسلموا وحسن إسلامهم. وفي هذا كله معنى شهادة أن لا إله إلا الله، الذي له الأمر كله، يهدي من يشاء بفضله ورحمته، ويضل من يشاء بعده وحكمته.

وفي هذا من الحجاج والبراهين: ما يبين بطلان ما يعتقده عباد القبور، في الأولياء والصالحين - بل في الطواغيت - من أنهم ينفعون من دعاهم، ويعنون من لاذ بحماتهم. فسبحان من حال بينهم وبين فهم الكتاب. وذلك عدله سبحانه، وهو الذي يحول بين المرء وقلبه، وبه الحول والقوة.

قوله: (وفيه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله **﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَفَرِيدَ﴾** [الشعراء: ٢١٤] قال: «يامعشر قريش - أو كلمة نحوها - اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبدالمطلب، لا أغني عنك من الله شيئاً، يا صافية عمة رسول الله، لا أغني عنك من الله شيئاً، يafaطمة بنت محمد، سليني من مالي ما شئت، لا أغني عنك من الله شيئاً»).

قوله: (وفيه) أي وفي صحيح البخاري.

قوله: (عن أبي هريرة) اختلف في اسمه. وصحح النووي أن اسمه عبد الرحمن بن

وفيه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «قامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حِينَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ 『وَأَنذِرْ عَشِيرَاتَ الْأَقْرَبِينَ』» [الشعراء: ٢١٤] فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ قَرِيشٍ! - أَوْ كَلِمَةً تَحْوِهَا - اشْتَرَوا أَنْفُسَكُمْ، لَا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا، يَا عَبَاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا أَغْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ

صخر، كما رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة قال: «كان اسمي في الجاهلية عبد شمس ابن صخر فسميت في الإسلام عبد الرحمن» وروى الدُّولابي بإسناده عن أبي هريرة: «أن النبي ﷺ سماه عبد الله» وهو دُوسيٌّ، من فضلاء الصحابة وحافظهم، حفظ عن النبي ﷺ أكثر مما حفظه غيره<sup>(١)</sup> مات سنة سبع - أو ثمان أو تسع - وخمسين، وهو ابن ثمان وسبعين سنة.

قوله: (قام رسول الله ﷺ) في الصحيح من روایة ابن عباس: «صعد رسول الله ﷺ على الصفا». قوله: (حين أُنْزِلَ عَلَيْهِ 『وَأَنذِرْ عَشِيرَاتَ الْأَقْرَبِينَ』) عشيرة الرجل: هم بنو أبيه الأدنون أو قبيلته؛ لأنهم أحق الناس ببرك وإحسانك الديني والدنيوي؛ كما قال تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا فُورًا أَنْفُسَكُو وَأَهْلِكُو نَارًا وَفُودُهَا النَّاسُ وَالْجِنَّاتُ» [التحريم: ٦] وقد أمره الله تعالى أيضًا بالنذارة العامة، كما قال تعالى: «لِتُنذِرَ قَوْمًا مَا أُنذِرَ أَبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ» [يس: ٦] «وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ» [إبراهيم: ٤٤].

قوله: (يامعشر قريش) المعاشر: الجماعة.

قوله: (أو كلمة نحوها) هو بمنصب «كلمة»، عطفًا على ما قبله.

قوله: (اشتروا أنفسكم) أي بتوحيد الله وإخلاص العبادة له وحده لا شريك له وطاعته فيما أمر به والانتهاء عمًا نهى عنه، فإن ذلك هو الذي ينجي من عذاب الله لا الاعتماد على الأنساب والأحساب، فإن ذلك غير نافع عند رب الأرباب.

قوله: (لا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا)<sup>(٢)</sup> فيه حجة على من تعلق على الأنبياء والصالحين،

(١) روى البخاري في أول البيوع عن سعيد بن المسيب وأبي سلمة بن عبد الرحمن: أن أبو هريرة قال: «إنكم تقولون: إن أبو هريرة يكثر الحديث عن رسول الله ﷺ وتقولون: ما بال المهاجرين والأنصار لا يحدثون عن رسول الله ﷺ بمثل حديث أبي هريرة؟ وإن إخوتي من المهاجرين كان يشتملون الصدق بالأسواق، وكانت ألم رزم رسول الله على ملء بطني؛ فأشهد إذا غابوا، وأحفظ إذا نسا، وكان يشغل إخوانه من الأنصار عمل أموالهم. وكانت أمراً مسكيتاً من مساكن الصفة أي حين ينسون. وقد قال رسول الله ﷺ في حديث يحدثه: إنه لن يسط أحد ثوابه حتى أقصي مقاليه هذه ثم يجمع إليه ثوبه إلا وعى ما أقول. فبسط نمرة علي حتى إذا فضي رسول الله ﷺ مقاليه جمعتها إلى صدره، فما نسبت من مقالة رسول الله ﷺ تلك من شيء».

(٢) في قرة العيون: هذا هو معنى ما تقدم من أنه تعالى هو المتصرف في خلقه بما شاء مما اقتضته حكمته في خلقه وعلمه بهم، والعبد لا يعلم إلا ما علمه الله، ولا ينجو أحد من عذابه وعقابه إلا بإخلاص العبادة له وحده والبراءة من عادة ما سواه كما قال تعالى: «إِنَّمَا مَنْ يَتَوَكَّلُ إِلَيْهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا فِيهَا مَا لِلْكَلِمَاتِ مِنْ أَنْسَارٍ» [المائدah: ٧٢] والنبي ﷺ في هذا الحديث أذر الأقربين نذارة خاصة وأخبر أنه لا يغنى عنهم من الله شيئاً، وبلغهم وأعذر إليهم. فأنذر قريشاً بخطونها وقبائل العرب في مواسمها؛ وأنذر عمه وعمته وابنته وهم أقرب الناس إليه، وأخبر أنه لا يغنى عنهم من الله شيئاً إذا لم يؤمنوا به ويقبلوا ما جاء به من التوحيد وترك الشرك به. وسائر شرائع الإسلام وعبادته.

شَيْئًا، يَا صَفِيفَةَ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، لَا أَغْنِي عَنْكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا، يَا فَاطِمَةَ بِنْتِ مُحَمَّدٍ، سَلِينِي مِنْ مَالِي مَا شِئْتَ لَا أَغْنِي عَنْكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا.

ورغم إلهم ليفعلوا له وينفعوا عنه، فإن ذلك هو الشرك الذي حرم الله تعالى، وأقام نبيه ﷺ بالإذار عنه، كما أخبر تعالى عن المشركين في قوله: «وَالَّذِينَ أَخْذَوْا مِنْ دُونِنَا أَوْلِكَاهُمْ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ» [الزمر: ٣] «هَؤُلَاءِ سَفَعْتُمَا عَنْدَ اللَّهِ» [يونس: ١٨] فأبطل الله ذلك ونزع نفسه عن هذا الشرك، وسيأتي تقرير هذا المقام إن شاء الله تعالى. وفي صحيح البخاري: «يابني عبد مناف لا أغنى عنكم من الله شيئاً».

قوله: (ياعباس بن عبدالمطلب) بنصب «بن» ويجوز في « Abbas» الرفع والنصب. وكذا في قوله: «ياصفية عمّة رسول الله، ويافاطمة بنت محمد».

قوله: (سليني من مالي ما شئت)<sup>(١)</sup> بين رسول الله ﷺ أنه لا ينجي من عذاب الله إلا الإيمان والعمل الصالح.

وفيه: أنه لا يجوز أن يسأل العبد إلا ما يقدر عليه من أمور الدنيا. وأما الرحمة والمغفرة والجنة والنجاة من النار ونحو ذلك من كل ما لا يقدر عليه إلا الله تعالى، فلا يجوز أن يطلب إلا منه تعالى؛ فإن ما عند الله لا يُنال إلا بتجريد التوحيد، والإخلاص له بما شرعه ورضيه لعباده أن يتقربوا إليه به، فإذا كان لا ينفع ابنته ولا عمه ولا قرينته إلا ذلك، فغيرهم أولى وأحرى.

وفي قصة عمّه أبي طالب معتبر.

فاظظر إلى الواقع الآن من كثير من الناس من الالتجاء إلى الأموات والتوجه إليهم بالرغبات والرهبات، وهم عاجزون لا يملكون لأنفسهم ضرًا ولا نفعًا، فضلاً عن غيرهم - يتبين لك أنهم ليسوا على شيء: «إِنَّهُمْ أَخْذَوْا الشَّيْطَنَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَيَمْسِكُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُوْكَ» [الأعراف: ٣٠] أظهر لهم الشيطان الشرك في قلب محبة الصالحين، وكل صالح يبرأ إلى الله من هذا الشرك في الدنيا ويوم يقوم الأشهاد. ولا ريب أن محبة الصالحين إنما

(١) في قرة العيون: لأن هذا هو الذي يقدر عليه ﷺ، وما كان أمره إلى الله سبحانه فلا قدرة لأحد عليه كما في هذا الحديث، ولما مات أبو طالب وكان يحوط رسول الله ﷺ وبحميه ولم يذكر ملة عبدالمطلب من الشرك بالله وقال ﷺ: «الاستغرن للكمال أنه عنك» فأنزل الله تعالى: «مَا كَانَ لِلَّهِ وَلِلَّذِينَ مَأْمُونُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ كَوْكَلَأُولَئِكَ مَنْ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضَحَّبُ الْجَنَاحِيْرِ» [التوبه: ١١٣] فأخبر أن أبو طالب من أصحاب النار لما مات على غير شهادة أن لا إله إلا الله، فلم ينفعه حمايته النبي ﷺ من أن يكون من المشركين ولا الاعتراف بأن النبي ﷺ على الحق بدون البراءة من الشرك، لأنه لم يبرأ من ملة أبيه، فكل تعلق على غير الله من طلب شفاعة أو غيرها شرك بالله يكون عليه وبالاً في الدنيا والآخرة، والشفاعة لا تكون إلا للأهل للإخلاص خاصة، كما قال تعالى: «وَأَنِّيزُ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يَمْكُرُوا إِلَيْنَا بِهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِنَا وَلَا سَفِيعٌ» [الأعاصم: ٥١] والآيات في هذا المعنى كثيرة وكذلك الأحاديث والله أعلم. وسيأتي في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

فيه مسائل:

- الأولى: تفسير الآيتين<sup>(١)</sup>.
- الثانية: قصة أحد.
- الثالثة: قنوت سيد المرسلين وخلفه سادات الأولياء يؤمّنون في الصلاة.
- الرابعة: أن المدعو عليهم كفار.
- الخامسة: أنهم فعلوا أشياء ما فعلها غالب الكفار، منها شجّهم نبيهم وحرصهم على قتله. ومنها: التمثيل بالقتلى، مع أنهم بنو عبدهم.
- السادسة: أنزل الله عليه في ذلك: ﴿لَيْسَ لِكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾.
- السابعة: قوله: ﴿أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبُهُم﴾ فتاب عليهم فآمنوا.

تحصل بموافقتهم في الدين، ومتابعتهم في طاعة رب العالمين، لا باتخاذهم أنداداً من دون الله يحبونهم كحب الله إشراكاً بالله، وعبادة لغير الله، وعداوة الله ورسله والصالحين من عباده، كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ أَنَّ مَرِيمَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ أَنَّهُدُوكُنَّ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحِقٍّ إِنْ كُنْتَ قَلْتَ عَمَّا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَيْنَا غَيْرُ ۝ مَا قُلْتَ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَنَّنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيَنِي كُنْتَ أَنْتَ أَرْقَيْبَ عَلَيْهِمْ وَأَنَّ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ [المائدة: ١١٦، ١١٧].

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في هذه الآية - بعد كلام سبق - : ثم نفى أن يكون قال لهم غير ما أمر به وهو محض التوحيد فقال: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ﴾ ثم أخبر أن شهادته عليهم مدة مقامه فيهم، وأنه بعد الوفاة لا اطلاع له عليهم؛ وأن الله عز وجل المنفرد بعد الوفاة بالاطلاع عليهم فقال: ﴿وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيَنِي كُنْتَ أَنْتَ أَرْقَيْبَ عَلَيْهِمْ وَأَنَّ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ وصف الله سبحانه بأن شهادته فوق كل شهادة وأعم . اهـ.

قلت: ففي هذا بيان أن المشركين خالقوها ما أمر الله به رسله من توحيده الذي هو دينهم الذي اتفقا عليه، ودعوا الناس إليه؛ وفارقونهم فيه إلا من آمن؛ فكيف يقال لمن دان بدينهم، وأطاعهم فيما أمروا به من إخلاص العبادة لله وحده: إنه قد تنقصهم بهذا التوحيد الذي أطاع به ربها، واتبع فيه رسله عليهم السلام، ونزعه به عن الشرك الذي هو هضم للربوبية، وتنقص

(١) يعني قوله تعالى: ﴿وَلَا يَسْتَطِعُونَ لَهُمْ نَصْرًا﴾ وقوله: ﴿مَا يَتَكَبَّرُونَ مِنْ قِطْمَبِر﴾ لأنه إذا كان النبي ﷺ وهو سيد ولد آدم لا يعني عن قرابته شيئاً. فغيره أولى أن يعجز عن ضر أو نفع لنفسه أو لغيره.

الثامنة: القنوت في النوازل.

التاسعة: تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم.

العاشرة: لعن المعين في القنوت.

الحادية عشرة: قصته ﷺ لما أنزل عليه: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَفَرَيْنَ﴾.

الثانية عشرة: جده ﷺ بحيث فعل ما سبب بسيبه إلى الجنون، وكذلك لو يفعله مسلم الآن.

الثالثة عشرة: قوله للأبعد والأقرب: «لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا» حتى قال: «يَا فاطِمَةَ بُنْتَ مُحَمَّدٍ لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا» فإذا صرّح وهو سيد المرسلين بأنه لا يعني شيئاً عن سيدة نساء العالمين، وأمن الإنسان أنه ﷺ لا يقول إلا الحق، ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس اليوم تبين له التوحيد وغربة الدين.

للإلهية وسوء ظن برب العالمين؟!  
والمرشكون هم أعداء الرسل وخصماؤهم في الدنيا والآخرة، وقد شرعوا لأتباعهم أن يتبرؤوا من كل مشرك ويکفروا به، وبيغضوه ويعادوه في ربهم ومعبودهم: ﴿قُلْ فِلَلَهِ الْحَجَّةُ الْبَلِّغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَنَاكُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

\* \* \*

## ١٥ - باب

قول الله تعالى: ﴿حَقٌّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ أَعْلَى الْكِبِيرِ﴾ [سبأ: ٢٣].

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿حَقٌّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ أَعْلَى الْكِبِيرِ﴾) <sup>(١)</sup>.

قوله: ﴿حَقٌّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾ أي زال الفزع عنها، قاله ابن عباس وابن عمر وأبو عبد الرحمن السلمي والشعبي والحسن وغيرهم.

وقال ابن جرير <sup>(٢)</sup>: قال بعضهم: الذين فزع عن قلوبهم: الملائكة قالوا: وإنما فزع عن قلوبهم، من غشية تصيبهم عند سماعهم كلام الله بالوحى.

وقال ابن عطية: في الكلام حذف يدل عليه الظاهر. كأنه قال: ولا هم شفاء كما تزعمون أنتم، بل عبدة مسلمون لله أبداً؛ يعني منقادون، حتى إذا فزع عن قلوبهم، والمراد:

(١) في قرة العيون: وهذه الآيات تقطع عروق الشرك بأمور أربعة:  
الأول أنهم لا يملكون مثقال ذرة مع الله، والذي لا يملك مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض لا ينفع ولا يضر، فالله تعالى هو الذي يملكونه ويدبرهم ويتصرف فيهم وحده.

(الثاني) قوله: ﴿وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شُرِكٍ﴾ أي في السموات والأرض، أي وما لهم شرك مثقال ذرة من السموات والأرض.

(الثالث) قوله: ﴿وَمَا لَهُمْ بِنَمْرُودِ وَالظَّهِيرِ الْمَعْنَى﴾، فليس الله معين من خلقه، بل هو الذي يعينهم على ما ينفعهم لكمال غنا عنهم، وضرورتهم إلى ربهم فيما قل وكثر من أمور دنياهم وأخراهم.

(الرابع) قوله: ﴿وَلَا نَنْفَعُ الشَّفَاعَةَ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَكَ لَهُ﴾ فلا يشفع عنده أحد إلا ياذنه. وأخبر تعالى أن من اتخذ شفيعاً من دونه حرم من شفاعة الشفاء، قال تعالى: ﴿وَيَسْبِدُوكُنَّ بْنَ دُوبَتِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُبُهُمْ وَلَا يَغْفِعُهُمْ وَيَأْتُوُنَّ هَذِهِ الْأَنْوَارَ شُفَعَاتُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتَنْبَثُرُوكُنَّ اللَّهِ يَمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَنِّا يُتَشَبَّهُوكُنَّ﴾ [يوس: ١٨] لأن اتخاذ الشفاعة شرك لقوله تعالى في حقهم: ﴿سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَنِّا يُتَشَبَّهُوكُنَّ﴾ والشرك منفي الشفاعة في حقه كما قال تعالى: ﴿فَمَا تَنْعَمُهُنَّ شَفَاعَةُ النَّبِيِّينَ﴾ [المدثر: ٤٨] وقال: ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فُرْدَيَيْ كَمَا حَلَقْنَاهُمْ أَوْلَ مَرَّةً وَرَجَّنَمْ مَا حَلَقْنَاهُمْ وَرَأَهُمْ كُمْ وَمَا نَرَى مَكْمُمْ شُفَعَاءَ كُمْ الَّذِينَ رَعَمْنَاهُمْ فِيكُمْ شُرُكَوْنَا لَقَدْ نَفَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَرْعَمُونَ﴾ [الأنعام: ٩٤] وذلك أن متخد الشفيع لا بد أن يرغب إليه ويدعوه ويرجوه وي Pax به لما يؤلمه منه وهذه من أنواع العبادة التي لا يصرف منها شيء لغير الله وذلك هو الشرك الذي ينافي الإخلاص.

(٢) ذكره عن ابن مسعود من عدة طرق، وساق بسنده حديث أبي هريرة الذي رواه البخاري الآتي بعد صفتة. وقد قال البخاري في تفسير سورة الحجر عن علي بن عبد الله قلت لسفيان: إن إنساناً روى عنك عن عمرو عن أبي هريرة أنه قرأ «فرغ» بضم الفاء والراء المثلقة المهملة وبالعين المعجمة فقال سفيان: هكذا قرأ عمرو ويعنى ابن دينار. فلا أدرى سمعه هكذا أم لا؟ قال الحافظ: وهذه القراءة رويت عن الحسن وقتادة ومجاهد. والقراءة المشهورة بالزاي والعين المهملة. وقرأهما ابن عامر مبيناً للفاعل. ومعناه بالزاي والعين المهملة أدهش الفزع عنهم. ومعنى التي بالراء والعين المعجمة: ذهب عن قلوبهم ما حل فيها.

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله كأنه سلسلة على صفوان ينفذون

الملائكة على ما اختاره ابن جرير، وغيره.

قال ابن كثير: وهو الحق الذي لا مروءة فيه؛ لصحة الأحاديث فيه والآثار.

وقال أبو حيان: تظاهرت الأحاديث عن رسول الله ﷺ، أن قوله: «**فَرَأَى إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ**» إنما هي في الملائكة إذا سمعت الوحي إلى جبريل يأمره الله به سمعت كجراً سلسلة الحديد على الصفوان، فتفزع عند ذلك تعظيمًا وهيبة. قال: وبهذا المعنى - من ذكر الملائكة في صدر الآية - تُسقّى هذه الآية على الأولى، ومن لم يشعر أن الملائكة مشارٌ إليهم من أول قوله: «**الَّذِينَ زَحَّمْتُمْ**» لم تتصل له هذه الآية بما قبلها<sup>(١)</sup>.

قوله: «**فَأَلَوْا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ**» ولم يقولوا ماذا خلق ربنا؟ ولو كان كلام الله مخلوقاً لقالوا: ماذا خلق؟. انتهى من شرح سنن ابن ماجه.

ومثله الحديث: «ماذا قال ربنا يا جبريل» وأمثال هذا في الكتاب والسنّة كثیر.

وقوله: «**فَأَلَوْا الْحَقَّ**» أي قالوا: قال الله الحق، وذلك لأنهم إذا سمعوا كلام الله صعقوا ثم إذا أفاقوا أخذوا يسألون، فيقولون: ماذا قال ربكم؟ فيقولون: قال الحق.

قوله: «**وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ**» علو القدر وعلو القدرة وعلو الذات، فله العلو الكامل من جميع الوجوه، كما قال عبدالله بن المبارك - لما قيل له: بما نعرف ربنا؟ قال: «بأنه على عرشه بائن من خلقه» تمسكا منه بالقرآن لقوله تعالى: «**الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى**» [طه: ٥] «**ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ**» [الفرقان: ٥٩] في سبعة مواضع من القرآن (٧: ٥٣) و(١٤: ٢) و(٣٢: ٤) و(٥٧: ٤).

قوله: «**الْكَبِيرُ**» أي: الذي لا أكبر منه ولا أعظم منه تبارك وتعالى.

قوله: (في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله، كأنه سلسلة على صفوان؛ ينفذهم ذلك، حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير، فيسمعوا مُسترق السمع - ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض - وصفه سفيان بكفه فحرفها ويبدأ بين أصابعه - فيسمع الكلمة يلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا؟ فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء).

(١) قال أبو حيان: ولهذا اضطرب المفسرون في تفسيرها.

ذلك، حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق، وهو العلئي الكبير، فيسمعها مسترق السمع - ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض - وصفه

قوله: (في الصحيح) أي: صحيح البخاري<sup>(١)</sup>.

قوله: (إذا قضى الأمر في السماء) أي: إذا تكلم بالأمر الذي يوحيه إلى جبريل بما أراده؛ كما صرخ به في الحديث الآتي، وكما روى سعيد بن منصور وأبو داود وابن جرير عن ابن مسعود: «إذا قضى الله بالوحى سمع أهل السموات صلصلة كجر السلسلة على الصفوان». وروى ابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس قال: «لما أوحى الجبار إلى محمد ﷺ دعا الرسول من الملائكة ليبعثه بالوحى، فسمعت الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحى، فلما كشف عن قلوبهم سأله عما قال الله. فقالوا: الحق، وعلموا أن الله لا يقول إلا حقاً». قوله: (ضررت الملائكة بأجنبتها خضعاً لقوله) أي: لقول الله تعالى. قال الحافظ: خضعاً بفتحتين من الخضوع. وفي رواية بضم أوله وسكون ثانية. وهو مصدر بمعنى خاضعين.

قوله: (كانه سلسلة على صفوان) أي: كان الصوت المسموع سلسلة على صفوان، وهو الحجر الأملس.

قوله: (ينفذهم ذلك) هو بفتح التحتية وسكون النون وضم الفاء والذال المعجمة «ذلك» أي: القول، والضمير في «ينفذهم» للملائكة، أي: ينفذ ذلك القولُ الملائكة أي: يخلص ذلك القول ويمضي فيهم حتى يفزعوا منه. وعند ابن مردويه من حديث ابن عباس: «فلا ينزل على أهل سماء إلا صعقوا» وعند أبي داود وغيره مرفوعاً: «إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا فيصعقون، فلا يزالون حتى يأتיהם جبريل» الحديث.

قوله: **﴿حَقٌّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾** تقدم معناه.

قوله: **﴿قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ﴾** أي: قالوا: قال الله الحق، فلعلموا أن الله لا يقول إلا الحق.

قوله: (فيسمعها مسترق السمع) أي: يسمع الكلمة التي قضاها الله، وهم الشياطين يركب بعضهم بعضاً. وفي صحيح البخاري عن عائشة مرفوعاً: «إن الملائكة تنزل في العنان - وهو السحاب - فذكر الأمر قصي في السماء، فتسترق الشياطين السمع؛ فتوحيه إلى الكهان».

(١) رواه في تفسير قوله **﴿إِلَّا مَنْ أَتَّقَنَ الْتَّسْنِيْع﴾** من سورة الحجر، وفي تفسير سورة سباء وغير هذين الموضعين: حدثنا علي بن عبد الله حدثنا سفيان بن عيينة حدثنا عمارة بن دينار عن عكرمة عن أبي هريرة. ورواه مسلم وأبو داود نحو هذا.

**سُفِيَّانُ بْكَفَهُ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ - فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيَهَا إِلَى مَنْ تَحْتَهُ. ثُمَّ يُلْقِيَهَا الْآخَرُ إِلَى مَنْ تَحْتَهُ.** حَتَّى يُلْقِيَهَا عَلَى لِسَانِ السَّاحِرِ أَوِ الْكَاهِنِ، فَرُبَّمَا أَدْرَكَهُ الشَّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقِيَهَا، وَرُبَّمَا أَلْقَاهَا قَبْلَ أَنْ يُدْرِكَهُ، فَيَكْذِبُ مَعَهَا مائَةً كِذْبَةً.

فَقَالَ: أَلَيْسَ قَدْ

قوله: (ومسترق السمع هكذا وصفه سفيان بكفه) أي: وصف ركوب بعضهم فوق بعض.  
وسفيان هو ابن عبيدة أبو محمد الهلالى الكوفى ثم المكي، ثقة حافظ، فقيه، إمام حجة، مات سنة ثمان وستين ومائة وله إحدى وتسعون سنة.

قوله: «فَحَرَّفَهَا» بحاء مهملة وراء مشددة وفاء. قوله: (وَبَدَّ) أي فرق بين أصابعه.  
قوله: «فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيَهَا إِلَى مَنْ تَحْتَهُ» أي يسمع الفوqاني الكلمة فيلقىها إلى آخر تحته، ثم يلقىها إلى من تحته، حتى يلقىها على لسان الساحر أو الكاهن.

قوله: (فَرُبَّمَا أَدْرَكَهُ الشَّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقِيَهَا) الشَّهَابُ: هو النجم الذي يُرمى به؛ أي ربما أدرك الشَّهَابُ المُسْتَرَقَ، وهذا يدل على أن الرمي بالشَّهَاب قبل المبعث. لما روى أحمد وغيره - والسياق له في المستند من طريق عمر - : أَبْنَاءُنَا الزَّهْرِيُّ عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَسِينِ عَنْ أَبِيهِ عَبَاسٍ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَالِسًا فِي نَفْرٍ مِّنْ أَصْحَابِهِ - قَالَ عَبْدُ الرَّزَاقَ: مِنَ الْأَنْصَارِ - قَالَ: فَرُمِيَ بِنَجْمٍ عَظِيمٍ، فَاسْتَنَارَ، قَالَ: مَا كُنْتُ تَقُولُونَ إِذَا كَانَ مُثْلُ هَذَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ؟ قَالَ: كَنَا نَقُولُ: لَعْلَهُ يُولَدُ عَظِيمٌ أَوْ يَمُوتُ - قَلْتُ لِلْزَّهْرِيِّ: أَكَانَ يُرْمَى بِهَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ؟ قَالَ: نَعَمْ؛ وَلَكِنْ غَلَظْتُ حِينَ بَعْثَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: فَإِنَّهَا لَا يُرْمَى بِهَا لَمَوْتٍ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاةِهِ، وَلَكِنْ رَبِّنَا تَبَارَكَ اسْمُهُ إِذَا قُضِيَ أَمْرًا سَبْعَ أَهْلَ السَّمَاءِ الَّذِينَ يُلَوِّنُهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يُلَوِّنُهُمْ، حَتَّى يَبْلُغَ التَّسْبِيحَ هَذِهِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا. ثُمَّ يَسْتَخْبِرُ أَهْلَ السَّمَاءِ الَّذِينَ يُلَوِّنُهُمْ حَمْلَةُ الْعَرْشِ، فَيَقُولُ الَّذِينَ يُلَوِّنُونَ حَمْلَةَ الْعَرْشِ لِحَمْلَةِ الْعَرْشِ: مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ فَيَخْبُرُونَهُمْ، وَيَخْبُرُ أَهْلَ كُلِّ سَمَاءٍ حَتَّى يَنْتَهِيَ الْخَبْرُ إِلَى هَذِهِ السَّمَاءِ، وَيَخْطُفُ الْجِنُّ السَّمَعَ فَيُرِيدُونَ؛ فَمَا جَاءُوا بِهِ عَلَى وَجْهِهِ فَهُوَ حَقٌّ، وَلَكِنَّهُمْ يُقْرَفُونَ فِيهِ وَيُزِيدُونَ»<sup>(١)</sup>. قال عبد الله: قال أبي: قال عبد الرزاق: «وَيَخْطُفُ الْجِنُّ وَيُرِيدُونَ» وفي رواية له: «لَكِنَّهُمْ يُزِيدُونَ فِيهِ وَيُقْرَفُونَ وَيُنَقْصُونَ».

قوله: (فَيَكْذِبُ مَعَهَا مائَةً كِذْبَةً) أي الكاهن أو الساحر.  
و«كِذْبَةً» بفتح الكاف وسكون الذال المعجمة.

قوله: (فَيَقُولُ أَلَيْسَ قَدْ قَالَ لَنَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا: كَذَا وَكَذَا؟) هكذا في نسخة بخط المصنف رحمة الله، وكالذي في صحيح البخاري سواء.

(١) قال الحافظ ابن كثير: وقد أخرجه مسلم في صحيحه من حديث صالح بن كيسان والأوزاعي ويونس ومعقل بن عبيدة الله، أربعمائة عن الزهري عن علي بن الحسين عن ابن عباس عن رجل من الأنصار.

قالَ لَنَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا: كَذَا وَكَذَا؟ فَيُصَدِّقُ بِتُلْكَ الْكَلِمَةِ الَّتِي سُمِعَتْ مِنَ السَّمَاءِ». <sup>(١)</sup>  
وَعَنِ النَّوَاسِ بْنِ سَمْعَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُوحِي بِالْأَمْرِ تَكَلَّمُ الْوَحْيُ». أَخَذَتِ السَّمُوَاتُ مِنْهُ رَجْفَةً - أَوْ قَالَ: رَعْدَةً - شَدِيدَةً

قال المصنف: وفيه قبول النفوس للباطل؛ كيف يتلقون واحدة ولا يعتبرون بمائة كذبة؟ .

وفيه: أن الشيء إذا كان فيه شيء من الحق فلا يدل على أنه حق كله، فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق بالباطل، ليكون أقبل لباطلهم، قال تعالى: «وَلَا تَلِسُوا الْحَقَّ بِالْبَطْلِ وَتَكْبُرُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ» [البقرة: ٤٢].

وفي هذه الأحاديث وما بعدها، وما في معناها: إثبات علو الله تعالى على خلقه على ما يليق بجلاله وعظمته، وأنه تعالى لم يزل متكلماً إذا شاء بكلام يسمعه الملائكة، وهذا قول أهل السنة قاطبة سلفاً وخلفاً. خلافاً للأشاعرة والجهمية؛ ونفاة المعتزلة. فإياك أن تلتفت إلى ما زخرفه أهل التعطيل، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

قوله: (وعن النواس بن سمعان قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُوحِي بِالْأَمْرِ تَكَلَّمُ الْوَحْيُ أَخَذَتِ السَّمُوَاتُ مِنْهُ رَجْفَةً - أَوْ قَالَ: رَعْدَةً - شَدِيدَةً، خَوْفًا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلَ السَّمُوَاتِ صُعِقُوا وَخَرُوا لِلَّهِ سَجَدًا فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جَبَرِيلٌ، فَيَكْلِمُهُ اللَّهُ مِنْ وَحِيهِ بِمَا أَرَادَ، ثُمَّ يَمْرِ جَبَرِيلٌ عَلَى الْمَلَائِكَةِ، كُلُّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ سَأْلَهُ مَلَائِكَتَهُ: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جَبَرِيل؟ فَيَقُولُ جَبَرِيلٌ: قَالَ الْحَقُّ؛ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ. فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلُ مَا قَالَ جَبَرِيلٌ، فَيَتَّهِي جَبَرِيلٌ بِالْوَحْيِ إِلَى حِيثُ أَمْرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ»).

(١) يعني أن قول الكاهن والساخر والعراف قد يصادف بعض الواقع؛ فيفترج الجاهلون المخرون بذلك؛ ويبحتجون بهذه المصادفة على تصديق كذبه الذي لا يعد وهو مبني على افتراء الكذب على الله ودعوى معرفة الغيب الذي لا يعلمه إلا الله. وسيأتي بيانه في باب الكهان.

(٢) في قرية العيون: قوله: «أَنْ يُوحِي بِالْأَمْرِ» فيه بيان معنى ما تقدم في الحديث قبله من قوله: «إِذَا قُضِيَ اللَّهُ الْأَمْرُ» قوله: «تَكَلَّمُ بِالْوَحْيِ» فيه التصریح بأنه يتكلم بالوحي فيوحیه إلى جبriel عليه السلام فيه الرد على الأشاعرة في قوله إن القرآن عبارة عن كلام الله. قوله: «أَخَذَتِ السَّمُوَاتُ مِنْهُ رَجْفَةً - أَوْ قَالَ: رَعْدَةً - شَدِيدَةً خَوْفًا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ» في هذه معرفة عظمة الله ويوجب للعبد شدة الخوف منه تعالى وفيه إثبات العلو. قوله: «فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلَ السَّمُوَاتِ صُعِقُوا وَخَرُوا لِلَّهِ سَجَدًا» هيبة وتعظيمًا لربهم وخشية لما سمعوا من كلامه تعالى وتقديس. قوله. «فَيَكُونُ أَوَّلُ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جَبَرِيلٌ لِأَنَّهُ مَلِكُ الْوَحْيِ عَلَيْهِ السَّلَامُ». قوله: «فَيَكْلِمُهُ اللَّهُ مِنْ وَحِيهِ بِمَا أَرَادَ» فيه التصریح بأنه تعالى يوحی إلى جبriel بما أراده من أمره كما تقدم في أول الحديث، قوله: «ثُمَّ يَمْرِ جَبَرِيلٌ عَلَى الْمَلَائِكَةِ كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ سَأْلَهُ مَلَائِكَتَهُ» وهذا أيضًا من أدلة علو الرب تعالى وتقديس. قوله: «مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جَبَرِيل؟ فَيَقُولُ: قَالَ الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ» فيتتهي جبriel بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل «وهذا دليل بأنه تعالى قال ويقول، وأهل البدع من الجهمية ومن ثلقى عنهم كالأشاعرة جحدوا ما أثبته الله تعالى في كتابه وأبته رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في سنته من علوه وكلامه وغير ذلك من صفات كماله التي أثبتها له رسوله والمؤمنون من الصحابة والتابعين وتابعهم من أهل السنة والجماعة على ما يليق بجلال الله وعظمته.

خَوْفًا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ . فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلُ السَّمَاوَاتِ صُعقُوا وَخَرُّوا سُجَّدًا ، فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جِبْرِيلُ ، فَيُكَلِّمُ اللَّهَ مِنْ وَحْيِهِ بِمَا أَرَادَ ، ثُمَّ يَمْرُثُ جِبْرِيلُ عَلَى

هذا الحديث رواه ابن أبي حاتم بسنده كما ذكره العmad ابن كثير في تفسيره .  
النواس بن سمعان - بكسر السين - ابن خالد الكلابي ، ويقال : الأننصاري صحابي .  
ويقال : إن أباه صحابي أيضاً .

قوله : (إذا أراد الله أو يوحى بالأمر) إلى آخره . فيه : النص على أن الله تعالى يتكلم بالوحى . وهذا من حجة أهل السنة - على النفا - : لم يزل الله متكلماً إذا شاء .

قوله : (أخذت السموات منه رجفة) السموات مفعول مقدم ، والفاعل «رجفة» أي : أصحاب السموات من كلامه تعالى رجفة ، أي ارتجفت . وهو صريح في أنها تسمع كلامه تعالى ، كما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال : «إذا قضى الله أمراً تكلم تبارك وتعالى رجفت السموات والأرض والجبال ، وخرت الملائكة كلهم سجداً» .

قوله : (أو قال : رعدة شديدة) شك من الراوي . هل قال النبي ﷺ رجفة ، أو قال رعدة . والراء مفتوحة فيهما .

قوله : (خوفاً من الله عز وجل) وهذا ظاهر في أن السموات تخاف الله ، بما يجعل تعالى فيها من الإحساس ومعرفة من خلقها . وقد أخبر تعالى : أن هذه المخلوقات العظيمة تسبحه كما قال تعالى : «تُسَبِّحُ لَهُ الْمَلَائِكَةُ السَّبِيعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا وَإِنْ مَنْ شَوَّءَ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا يَنْفَقُهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا» [الإسراء: ٤٤] وقال تعالى : «تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَنْفَطَرُنَّ مِنْهُ وَتَسْقُطُ الْأَرْضُ وَيَخْرُجُ الْجِبَالُ هَذَا» [مريم: ٩٠] وقال تعالى : «وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ» [البقرة: ٧٤] وقد قرر العلامة ابن القيم رحمه الله أن هذه المخلوقات تسبح الله وتخشاه حقيقة ، مستدلاً بهذه الآيات وما في معناها .

وفي البخاري عن ابن مسعود قال : «كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل» وفي حديث أبي ذر : «أن النبي ﷺ أخذ في يده حصيات ، فسمع لهن تسبيح» الحديث ، وفي الصحيح قصة حنين الجذع الذي كان يخطب عليه النبي ﷺ قبل اتخاذ المنبر . ومثل هذا كثير .

قوله : (صعقوا وخرروا لله سجداً) الصعوق هو الغشي ؛ ومعه السجود .

قوله : (فيكون أول من يرفع رأسه جبريل) بحسب «أول» خبر يكون مقدم على اسمها . ويجوز العكس . ومعنى جبريل : عبدالله ؛ كما روى ابن جرير وغيره عن علي بن الحسين قال : كان اسم جريل : عبدالله ، واسم ميكائيل : عبد الله ؛ وإسرائيل : عبد الرحمن . وكل شيء رجع إلى «إيل» فهو معبد الله عز وجل . وفيه فضيلة جبريل عليه السلام . كما قال تعالى : «إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَيْفَرَ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ» [التوكير: ٢١-١٩]

قال ابن كثير رحمه الله تعالى : إن هذا القرآن لتبلیغ رسول کریم . وقال أبو صالح في

الملائكة، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ سَأَلَهُ مَلَائِكَتَهَا: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبْرِيلُ؟ فَيَقُولُ جِبْرِيلُ: قَالَ الْحَقُّ، وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ. فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِيلُ. فَيَسْتَهِي جِبْرِيلُ بِالْوَحْيِ إِلَى حَيْثُ أَمْرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ».

الآية<sup>(١)</sup>: «جِبْرِيلُ يَدْخُلُ فِي سَبْعِينَ حِجَابًا مِنْ نُورٍ بِغَيْرِ إِذْنٍ». ولأحمد - بإسناد صحيح - عن ابن مسعود قال: «رأى رسول الله ﷺ جِبْرِيلَ فِي صُورَتِهِ وَلِهِ سَمَائِةُ جَنَاحٍ؛ كُلُّ جَنَاحٍ مِنْهَا قَدْ سَدَ الأَفْقَ، يَسْقُطُ مِنْ جَنَاحِهِ مِنَ التَّهَاوِيلِ وَالدَّرِّ وَالْيَاقُوتِ مَا أَلْهَبَهُ اللَّهُ بِهِ عِلْمًا» فَإِذَا كَانَ هَذَا عِظَمًا هَذِهِ الْمَخْلُوقَاتِ فَخَالَقَهَا أَعْظَمُ وَأَجْلَّ وَأَكْبَرَ . فَكِيفَ يُسُوِّي بِهِ غَيْرُهُ فِي الْعِبَادَةِ، دُعَاءِ وَخُوفًا وَرَجَاءً وَتَوْكِلاً، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْعِبَادَاتِ الَّتِي لَا يَسْتَحْقُهَا غَيْرُهُ؟ فَانْظُرْ إِلَى حَالِ الْمَلَائِكَةِ وَشَدَّةِ خَوْفِهِمْ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ عِبَادَةَ مُكْرِمَوْنَ ۝ لَا يَسْتَقِونَهُ بِالْفَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ۝ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْعُرُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرَضَنِي وَهُمْ مِنْ خَشِيتِي، مُشْفُقُونَ ۝ وَمَنْ يَقُلُّ مِنْهُمْ إِنَّهُ مِنْ دُونِيِّهِ فَذَلِكَ بَخْرِيَّهُ جَهَنَّمُ كَذَلِكَ بَخْرِيَ الظَّالِمِينَ» [الأَنْبِيَاءَ: ٢٦-٢٩].

قوله: (فَيَسْتَهِي جِبْرِيلُ بِالْوَحْيِ إِلَى حَيْثُ أَمْرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ) وهذا تمام الحديث.

والآيات المذكورة في هذا الباب والأحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا الله، فإن الملك العظيم الذي تُصْعِقُ الأُمَالَكَ من كلامه خوفاً منه ومهابة. وترجف منه المخلوقات؛ الكامل في ذاته وصفاته؛ وعلمه وقدرته، وملكه وعزه، وغناه عن جميع خلقه؛ وافتقارهم جمِيعاً إليه، وتفوز تصرفة وقدره فيهم لعلمه وحكمته، لا يجوز شرعاً ولا عقلاً أن يجعل له شريك من خلقه في عبادته التي هي حقه عليهم، فكيف يجعل المربوب ربّاً، والعبد معبوداً؟ أين ذهبت عقول المشركين؟ سبحان الله عما يشركون.

وقال تعالى: «إِنَّ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا كَافِي الرَّحْمَنُ عَبْدًا ۝ لَقَدْ أَحْصَنَاهُمْ وَعَدَهُمْ عَدَّا ۝ وَكُلُّهُمْ ءَاتَاهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ فَرَدًا» [مريم: ٩٣-٩٥]، فإذا كان الجميع عبيداً فلِمْ يعبد بعضهم بعضاً بلا دليل ولا برهان، بل بمجرد الرأي والاختراع والابتداع؟ ثم قد أرسل رسلاً من أولهم إلى آخرهم تزجرهم عن ذلك الشرك وتنهاهم عن عبادة ما سوى الله. انتهى من شرح «سنن ابن ماجه».

\* \* \*

(١) أي في قوله: «وَيَقُولُ عَنْ دِيْنِ الْمَرْئَيْنِ تَكِيَّةً» كما ساق ذلك الحافظ ابن كثير وقد نقلها الشارح رحمه الله مختصرة.

في مسائل:

الأولى:

تفسير الآية.

الثانية:

ما فيها من الحجة على إبطال الشرك، خصوصاً ما تعلق على الصالحين وهي الآية التي قيل: إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب.

الثالثة:

تفسير قوله: ﴿قَالُوا أَعْقَ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾.

الرابعة:

سبب سؤالهم عن ذلك.

الخامسة:

أن جبرائيل يجيبهم بعد ذلك بقوله: «قال: كذا وكذا».

السادسة:

ذكر أن أول من يرفع رأسه جبرائيل.

السابعة:

أنه يقول لأهل السموات كلهم؛ لأنهم يسألونه.

الثامنة:

أن الغاشي يعم أهل السموات كلهم.

التاسعة:

ارتجاف السموات بكلام الله.

العاشرة:

أن جبرائيل هو الذي يتنهى بالوحي إلى حيث أمره الله.

ذكر استراق الشياطين.

الحادية عشرة:

صفة ركوب بعضهم بعضاً.

الثانية عشرة:

إرسال الشهاب.

الثالثة عشرة:

أنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقinya، وتارة يلقinya في أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه.

الخامسة عشرة:

كون الكاهن يصدق بعض الأحيان.

السادسة عشرة:

كونه يكذب معها مائة كذبة.

السبعين عشرة:

أنه لم يُصدق كذبه إلا بتلك الكلمة التي سمعت من السماء.

الثامنة عشرة:

قبول النفوس للباطل، كيف يتعلدون بواحده ولا يعتبرون بمائة!.

النineteenth عشرة:

كونهم يتلقى بعضهم من بعض تلك الكلمة، ويحفظونها ويستدللون بها.

العشرون:

إثبات الصفات، خلافاً للأشعرية المعطلة.

الحادية والعشرون: أن تلك الرجفة والغشى خوفاً من الله عز وجل.

الثانية والعشرون: أنهم يخرون الله سجداً.

## ١٦ - باب الشفاعة<sup>(١)</sup>

وقول الله عز وجل: «وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلَيْ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ» [الأنعام: ٥١].

قوله: (باب الشفاعة) أي: بيان ما أثبته القرآن منها وما نفاه، وحقيقة ما دل القرآن على إثباته.

قوله: (وقول الله عز وجل: «وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلَيْ وَلَا شَفِيعٌ») [الأنعام: ٥١] الإنذار هو: الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها.

قوله: (بـه) قال ابن عباس: «بالقرآن»، «الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ»: «وهم المؤمنون». وعن الفضيل بن عياض: «ليس كل خلقه عاتب، إنما عاتب الذين يعقلون؛ فقال: «وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ»، أي: «وهم المؤمنون أصحاب العقول الواعية».

قوله: «لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلَيْ وَلَا شَفِيعٌ» قال الزجاج: موضع «ليس» نصب على الحال، كأنه قال: متخلّين من كل ولّي وشفيع. والعامل فيه «يَخَافُونَ».

قوله: «لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ» أي: فيعملون في هذه الدار عملاً ينجيهم الله به من عذاب يوم القيمة .

قوله: «قُلْ لِلَّهِ الْشَّفَاعَةُ جَمِيعًا» [الزمر: ٤٤] وقبلها «أَوْ أَخْدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ

(١) في قرة العيون: الشفاعة منفية في القرآن؛ وهي: الشفاعة للكافر والمشرك، قال تعالى: «مَنْ فَلَلَ أَنْ يَأْتِيَ بَوْمَ لَا يَبْتَغِ فِيهِ وَلَا حُلْمَ وَلَا شَفَعَةً» [البقرة: ٢٥٤]، وقال: «فَمَا تَفْهَمْتُ شَفَعَةَ النَّاسِ» [المدثر: ٤٨]، وقال: «وَلَقَوْا بِوَيْلًا بَعْدِي قَسْعٍ عَنْ نَفْسِي شَيْئًا دَلَّا يَقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةً وَلَا يُؤْمِنُدُ مِنْهَا عَذَّلٌ وَلَا هُمْ يُصْرَوْنَ» [البرة: ٤٨]، ونحو هذه الآيات كقوله: «وَبَعْدَدُوكَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَطْهُرُهُمْ وَلَا يَقْعُدُهُمْ وَيَقْبُلُونَ هَذِهِ الْكَلَّةَ شُفَعَتُنَا عِنْدَ اللَّهِ قَلْ أَتَتَنِتُوكَ اللَّهُ يَعْلَمُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي الْأَسْنَاكِ وَلَا فِي الْأَرْضِ» [يونس: ١٨]؛ يخبر تعالى أن من اتخذ هؤلاء شفاعة عند الله أنه لا يعلم أنهم يশفون له بذلك، وما لا يعلمه لا وجود له، فنفي وقوع الشفاعة وأخير أنها شرك بقوله: «شُبِّخْتُهُ وَتَكَلَّلَ عَنِّي مِنْكُوكَ»، وقال تعالى: «وَالَّذِينَ أَخْدُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلَاهُمَا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ رَبِّنَا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْلُقُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مِنْ هُوَ كَذِبٌ كَعْلَمٌ» [الزمر: ٣]، فأبطل شفاعة من اتخاذ شفيعاً بزعم أنه يقربه إلى الله وهو يبعد عنه وعن رحمته ومغفرته، لأنه جعل الله شريكاً يرغب إليه ويرجوه ويتوكل عليه ويعجه كما يحب الله تعالى أو أعظم.

النوع الثاني: الشفاعة التي أثبّتها القرآن، هي خالصة لأهل الإخلاص، وقيدها تعالى بأمررين: الأول: إذنه للشافع أن يشفع كما قال تعالى: «إِنَّ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ»، وإذنه تعالى لا يصدر إلا إذا رحم عبده الموحد المذنب، فإذا رحمه الله تعالى أذن للشافع أن يشفع له.

الأمر الثاني: رضاه عن أذن لشافع أن يشفع فيه، كما قال تعالى: «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْضَنَّ»، فالإذن بالشفاعة له بعد الرضا، كما في هذه الآية، وهو سبحانه لا يرضى إلا التوحيد.

(٢) في قرة العيون: وتركوا التعلق على الشفاعة وغيرهم لأنه ينافي الإخلاص الذي لا يقبل الله من أحد عملاً بدونه.

(٣) في قرة العيون: دلت الآية على أن الشفاعة له سبحانه، لأنها لا تقع إلا لأهل التوحيد بإذنه سبحانه تعالى كما قال تعالى

وقوله: ﴿قُل لِّلَّهِ السَّفَعَةُ جَمِيعًا﴾ [الزمر: ٤٤].

وقوله: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

أَكَلُوا لَا يَمْلَكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ﴾، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَصْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَوْنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتَنْبَغُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [يوس: ١٨]. فيبين تعالى في هذه الآيات وأمثالها أن وقوع الشفاعة على هذا الوجه متفٍ وممتنع، وأن اتخاذهم شفعاء شرك، يتترّه رب تعالى عنه. وقد قال تعالى: ﴿فَقَلَّا نَصَارَاهُمُ الَّذِينَ أَنْجَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبًاً إِلَهَهُمْ بَلْ صَلَوَأَعْنَاهُمْ وَدَلِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ [الأحقاف: ٢٨]، فيبين تعالى أن دعواهم أنهم يشفعون لهم بتأنّهم أن ذلك منهم إفك وافتراض.

وقوله تعالى: ﴿قُل لِّلَّهِ السَّفَعَةُ جَمِيعًا﴾ أي: هو مالكها؛ فليس لمن تطلب منه شيء منها، وإنما تطلب من يملكها دون كل من سواه، لأن ذلك عبادة وتأله لا يصلح إلا لله.

قال البيضاوي: لعله رد لما عسى أن يجيئوا به، وهو أن الشفاعة أشخاص مقربون.

وقوله تعالى: ﴿لَمْ يَمْلِكْ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾ تقرير لبطلان اتخاذ الشفاعة من دونه، لأنه مالك الملك، فاندرج في ذلك ملك الشفاعة، فإذا كان هو مالكها بطل أن تطلب من لا يملكها<sup>(١)</sup>: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرَضَى﴾ [الأنياء: ٢٨].

قال ابن جرير: نزلت لما قال الكفار: ما نعبد أوثانا<sup>(٢)</sup> هذه إلا ليقربونا إلى الله زلفى.

قال الله تعالى: ﴿لَمْ يَمْلِكْ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [الزمر: ٤٤].

قال: (وقوله ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾) [البقرة: ٢٥٥] قد تبيّن مما تقدم من الآيات أن الشفاعة التي نفاحتها القرآن هي التي تطلب من غير الله. وفي هذه الآية بيان أن الشفاعة إنما تقع في الدار الآخرة بإذنه، كما قال تعالى: ﴿بِيَوْمِنِزِ لَا نَفَعَ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَدِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضَى لَهُ قَوْلًا﴾ [طه: ١٠٩]، فيبين أنها لا تقع لأحد إلا بشرطين: إذن رب تعالى للشافع

في الآية السابقة، وقال تعالى: ﴿بِيَدِنِ الْأَمْرِ مَا مِنْ شَيْءٍ إِلَّا مَنْ بَعَدَ إِذْنَهُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ﴾ [يوس: ٣]. فلا شفاعة إلا لمن هي له سبحانه، ولا تقع إلا من أذن له فيها. فتدبر هذه الآيات العظيمة في اتخاذ الشفاعة.

(١) في قرة العيون: فليس لأحد في مملكته مثقال ذرة دونه سبحانه وبحمده، والإسلام هو أن تسلم قلبك وجوارحك لله بالإخلاص كما في المستند عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده أنه قال لرسول الله ﷺ: «فبالذى بعثك بالحق ما بعثك به؟ قال: الإسلام. قال: وما الإسلام؟ قال: أن تسلم قلبك وأن توجه وجهك إلى الله، وأن تصلي الصلاة المكتوبة، وأن تؤدي الزكاة المفروضة». والآيات في بيان الإخلاص كثيرة، وهو إلا يلتفت القلب ولا الوجه في جميع الأعمال كلها إلا الله وحده، كما قال تعالى: ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُخْصِصِينَ لَهُ الْأَيْنَ﴾. فأمر تعالى بياخلص الدعاء له وحده، وأخبر أنه الدين الذي تصح معه الأعمال وتقبل. قال شيخ الإسلام: الإخلاص محبة الله وإرادته وجهه.

(٢) الأولى: «ما نعبد أولياءنا». ولم أجده هذه الجملة كلها في «تفسير ابن جرير».

وقوله: ﴿وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُقْنِي شَفَاعَتَهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَرَضِيَ﴾ [النجم: ٢٦].

وقوله: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي

أن يشفع، ورضاه عن المأذون بالشفاعة فيه، وهو تعالى لا يرضى من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة إلا ما أريد به وجهه، ولقي العبد به ربه مخلصاً غير شاك في ذلك، كما دل على ذلك الحديث الصحيح. وسيأتي ذلك مقرراً أيضاً في كلام شيخ الإسلام رحمة الله.

وقوله: ﴿وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُقْنِي شَفَاعَتَهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَرَضِيَ﴾ [النجم: ٢٦] قال ابن كثير رحمة الله: ﴿وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُقْنِي شَفَاعَتَهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَرَضِيَ﴾ كقوله: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا يَأْذَنُهُ﴾، ﴿وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عَنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَتْ لَهُ﴾. فإذا كان هذا في حق الملائكة المقربين، فكيف ترجون أيها الجاهلون شفاعة هذه الأنداد عند الله؟! وهو لم يشرع عبادتها ولا أذن فيها، بل قد نهى عنها على ألسنة جميع رسله، وأنزل بالنهي عن ذلك جميع كتبه! .

قال: (وقوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شُرَكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عَنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَتْ لَهُ﴾) <sup>(١)</sup> [سبأ: ٢٢، ٢٣].

قال ابن القيم رحمة الله تعالى في الكلام على هذه الآيات: وقد قطع الله الأسباب التي يتعلّق بها المشركون جميعها، فالمسرك إنما يتّخذ معبوده لما يحصل له من النفع، والنفع لا يكون إلا من فيه خصلة من هذه الأربع: إما مالك لما يريد عابده منه، فإن لم يكن مالكاً كان شريكاً للملك، فإن لم يكن شريكاً له كان معييناً له وظهيراً، فإن لم يكن معييناً ولا ظهيراً كان شفيعاً عنده. فنفي الله سبحانه المراتب الأربع نفياً مرتباً؛ منتقلًا من الأعلى إلى الأدنى؛ فنفي الملك والشركة والمظاهره والشفاعة التي يطلبها المشرك، وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمسرك، وهي الشفاعة بإذنه. فكفى بهذه الآية نوراً وبرهاناً وتجريداً للتّوحيد، وقطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها. والقرآن مملوء من أمثالها ونظائرها، ولكن أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته وتضمّنه له، ويظنونها في نوع وقوم قد خلوا من قبل ولم يعقبوا وارثاً، فهذا هو الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن، ولعمر الله؛ إن كان أولئك قد خلوا فقد

(١) في قوله تعالى: فإذا كان هذا في حق الملائكة الذين وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿تَبَلَّغَ إِبْكَادٌ مُكْبَرٌ﴾ [الأنياء: ٢٦-٢٩] الآيات، ظهر من هذه الآيات المحكمات ما بين حقيقة الشفاعة المثبتة في القرآن التي هي ملك الله لا يملكها غيره، وقيد حصولها بقيدين كما في هذه الآية وغيرها كما تقدم قريباً: إذنه للشافع أن يشفع كما قال تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا يَأْذَنُهُ﴾، والثاني: رضاه عن أراد رحمته من أذن من الموحدين. فاختصت الشفاعة بأهل الأخلاق خاصة، وأن اتخاذ الشفاعة بلا إذن من دين المشركين قد أنكره الله عليهم فيما تقدم من الآيات.

الْأَرْضِ وَمَا لَهُ فِيهِمَا مِنْ شُرُكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَاهِرٍ ۝ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ۝ [سباء: ٢٣، ٢٢].

قال أبو العباس: نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفي أن يكون لغيره

ورثهم من هو مثلهم أو شر منهم أو دونهم، وتناول القرآن لهم كتناوله لأولئك.

ثم قال: ومن أنواعه - أي: الشرك - طلب الحاجات من الموتى والاستغاثة بهم، وهذا أصل شرك العالم، فإن الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرراً، فضلاً عن استغاثة به وسؤاله أن يشفع له إلى الله، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده، فإنه لا يقدر أن يشفع له عند الله إلا بإذنه، والله لم يجعل استغاثته وسؤاله سبباً لإذنه؛ وإنما السبب كمال التوحيد، فجاء هذا المشرك بسبب يمنع الإذن، وهو بمنزلة من استعان في حاجته بما يمنع حصولها. وهذه حالة كل مشرك، فجمعوا بين الشرك بالمعبد وتحريف دينه، ومعاداة أهل التوحيد، ونسبة أهله إلى التقى بالأموات، وهم قد تقصوا الخالق بالشرك، وأولياءه الموحدين بذمهم ومعاداتهم، وتقصوا من أشركوا به غاية التقى؛ إذ ظنوا أنهم راضون منهم بهذا، وأنهم أمروه به، وأنهم يوالونهم عليه، وهؤلاء هم أعداء الرسل في كل زمان ومكان، وما أكثر المستجدين لهم وما نجا من شرك هذا الشرك الأكبر إلا من جرّد توحيد الله، وعادى المشركين في الله، وتقرب بمقتهم إلى الله، واتخذ الله وحده ولية وإلهه ومعبدوه. فجرد حبه لله، وخوفه لله، ورجاه لله، وذله لله، وتوكله على الله، واستعانته بالله، والتتجاء إلى الله، واستغاثته بالله، وقصده الله، متبعاً لأمره متطلباً لمرضاته، إذا سأله الله، وإذا استعان بالله، وإذا عمل عمل الله. فهو الله وبالله ومع الله. انتهى كلامه رحمة الله تعالى.

ومن الذي ذكره هذا الإمام في معنى الآية هو حقيقة دين الإسلام؛ كما قال تعالى: «وَمَنْ أَحَسَنَ دِيَنًا مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ خَيْرُ مَنْ أَتَيَهُمْ حَيْنِيًّا وَأَنَّهُمْ أَبْرَاهِيمَ حَلِيلًا» [النساء: ١٢٥].

قوله: (قال أبو العباس) هذه كنية شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني إمام المسلمين رحمة الله.

قوله: (نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفي أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة. فيبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له رب؛ كما قال تعالى: «وَلَا يَشْفَعُونَكَ إِلَّا لِمَنْ أَرْضَنَ» [الأنياء: ٢٨]. فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون هي مرتقبة يوم القيمة كما نفها القرآن، وأخبر النبي ﷺ أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده» لا يبدأ بالشفاعة أولاً، ثم يقال له: «ارفع رأسك وقل يسمع، وسل ثُعْطَ، واسْفَعْ تُشْفَعْ». وقال له أبو هريرة: «من أسعد الناس بشفاعتك؟ قال: من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه».

مِلْكٌ أَوْ قِسْطٌ مِنْهُ، أَوْ يَكُونُ عَوْنَّا لِللهِ، وَلَمْ يَبْقَ إِلَّا الشُّفَاعَةُ. فَيَسِّرْ أَنَّهَا لَا تَنْفَعُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لِهِ الرَّبُّ، كَمَا قَالَ: «وَلَا يَشْفَعُوكُمْ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى»، فَهَذِهِ الشُّفَاعَةُ الَّتِي يَظْنُّهَا الْمُشْرِكُونَ هِيَ مُسْتَقْبِلَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَمَا نَفَاهَا الْقُرْآنُ وَأَخْبَرَ النَّبِيَّ ﷺ: «أَنَّهُ يَأْتِي فَيَسْجُدُ لِرَبِّهِ وَيَحْمِدُهُ» لَا يَبْدأُ بِالشُّفَاعَةِ أَوْلًا، ثُمَّ يَقُولُ لَهُ: «اْرْفَعْ رَأْسَكَ وَقُلْ يُسْمَعْ وَسَلْ تُعْطَ، وَاسْقُعْ تَشْفَعْ».

وَقَالَ لَهُ أَبُو هَرِيرَةَ: «مَنْ أَسْعَدَ النَّاسَ بِشُفَاعَتِكَ؟ قَالَ: مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ». فَتَلَكَ الشُّفَاعَةُ لِأَهْلِ الْإِخْلَاصِ يَأْذِنُ اللَّهُ وَلَا تَكُونُ لِمَنْ أَشْرَكَ بِاللَّهِ.

فَتَلَكَ الشُّفَاعَةُ لِأَهْلِ الْإِخْلَاصِ يَأْذِنُ اللَّهُ، وَلَا تَكُونُ لِمَنْ أَشْرَكَ بِاللَّهِ، وَحْقِيقَتُهُ: أَنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى هُوَ الَّذِي يَنْفَضُلُ عَلَى أَهْلِ الْإِخْلَاصِ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ بِوَاسِطَةِ دُعَاءٍ مِنْ أَذْنِهِ لَمَنْ يَشْفَعُ لِيَكْرِمَهُ وَيَنْالَ الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ، فَالشُّفَاعَةُ الَّتِي نَفَاهَا الْقُرْآنُ مَا كَانَ فِيهَا شُرُكٌ، وَلَهُذَا أَثْبَتَ الشُّفَاعَةُ يَأْذِنَهُ فِي مَوَاضِعٍ، وَقَدْ بَيَّنَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهَا لَا تَكُونُ إِلَّا لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ وَالْإِخْلَاصِ) اِنْتَهَى.

قَوْلُهُ: (وَقَالَ لَهُ أَبُو هَرِيرَةَ إِلَى آخِرِهِ). هَذَا الْحَدِيثُ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ وَالنَّسَائِيُّ عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ، وَرَوَاهُ أَحْمَدُ وَصَحَّحَهُ أَبْنُ حَبَّانَ، وَفِيهِ: «وَشَفَاعَتِي لِمَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُخْلِصًا، يَصْدِقُ قَلْبُهُ لِسَانَهُ، وَلِسَانُهُ قَلْبُهُ». وَشَاهَدَهُ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لِكُلِّ نَبِيٍّ دُعَوةٌ مُسْتَجَابَةٌ، فَتَعْجَلْ كُلُّ نَبِيٍّ دُعَوَتْهُ، وَإِنِّي أَخْبَرْتُ دُعَوَتِي شُفَاعَةً لِأَمْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَهِيَ نَائِلَةٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنْ مَاتَ لَا يَشْرُكُ بِاللَّهِ شَيْئًا».

وَقَدْ سَاقَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ كَلَامُ شِيخِ الْإِسْلَامِ هُنَّا، فَقَامَ مَقَامُ الشَّرْحِ وَالتَّفْسِيرِ لِمَا فِي هَذَا الْبَابِ مِنَ الْآيَاتِ، وَهُوَ كَافٌ وَفِي بِتَحْقِيقِ مَعِ الإِيجَازِ . وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

وَقَدْ عَرَفَ الْإِخْلَاصَ بِتَعْرِيفِ حَسْنِ فَقَالَ: الْإِخْلَاصُ مَحْبَةُ اللَّهِ وَحْدَهُ وَإِرَادَةُ وِجْهِهِ . اِنْتَهَى.

وَقَالَ أَبْنُ الْقَيْمِ رَحْمَهُ اللَّهُ فِي مَعْنَى حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ: تَأْمِلُ هَذِهِ الْحَدِيثَ كَيْفَ جَعَلَ أَعْظَمُ الْأَسِبَابِ الَّتِي تُنَالُ بِهَا شُفَاعَتُهُ تَجْرِيدَ التَّوْحِيدِ، عَكَسَ مَا عَنْ الْمُشْرِكِينَ أَنَّ الشُّفَاعَةَ تُنَالُ بِاتِّخَاذِهِمْ شُفَعَاءَ وَعِبَادَتِهِمْ وَمَوَالِيَّتِهِمْ، فَقَلْبُ النَّبِيِّ ﷺ مَا فِي زَعْمِهِ الْكَاذِبِ، وَأَخْبَرَ أَنَّ سَبَبَ الشُّفَاعَةِ تَجْرِيدُ التَّوْحِيدِ، فَحِيتَنَدِي يَأْذِنُ اللَّهُ لِلشَّافِعِ أَنْ يَشْفَعَ . وَمِنْ جَهَلِ الْمُشْرِكِ اِعْتِقَادُهِ أَنَّ مَنْ اِتَّخَذَهُ وَلِيًّا أَوْ شَفِيعًا أَنَّهُ يَشْفَعُ لَهُ وَيَنْفَعُهُ عَنْهُ اللَّهُ، كَمَا يَكُونُ خَواصُ الْوَلَاةِ وَالْمُلُوكِ تَنْفَعُ مِنْ وَالْأَهْلِ . وَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ لَا يَشْفَعُ عَنْهُ أَحَدٌ إِلَّا يَأْذِنُ فِي الشُّفَاعَةِ، وَلَا يَأْذِنُ فِي الشُّفَاعَةِ إِلَّا لِمَنْ رَضِيَ قَوْلُهُ وَعَمَلَهُ، كَمَا قَالَ فِي الْفَصْلِ الْأَوَّلِ: «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ»، وَفِي الْفَصْلِ الثَّانِي: «وَلَا يَشْفَعُوكُمْ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى»، وَبِقِيَ فَصْلُ ثَالِثٍ، وَهُوَ أَنَّهُ لَا يَرْضِي مِنَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ إِلَّا تَوْحِيدَهُ وَاتِّبَاعَ رَسُولِهِ ﷺ، فَهَذِهِ ثَلَاثَةُ فَصُولٍ تَقْطَعُ شَجَرَةَ الشُّرُكِ

وحقiqته: أَنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ هُوَ الَّذِي يَفْضُلُ عَلَى أَهْلِ الْإِخْلَاصِ فَيَغْفِرُ لَهُمْ بِوَاسِطَةِ دُعَاءٍ مَّنْ أَدِنَّ لَهُ أَنْ يُشْفَعُ، لِيَكْرَمَهُ وَيَنْالَ الْمَقَامَ الْمُحْمَودَ.

فَالشَّفَاعَةُ الَّتِي نَفَاهَا الْقُرْآنُ مَا كَانَ فِيهَا شَرْكٌ، وَلِهَذَا أَثْبَتَ الشَّفَاعَةَ بِإِذْنِهِ فِي مَوْاضِعٍ .  
وَقَدْ بَيْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهَا لَا تَكُونُ إِلَّا لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ وَالْإِخْلَاصِ . اهـ كلامه .

من قلب من عَقْلَهَا وَوَعْاها . اهـ .

وَذَكَرَ أَيْضًا رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى أَنَّ الشَّفَاعَةَ سَتَةُ أَنْوَاعٍ :

(الأول): الشفاعة الكبرى التي يتأخر عنها أولو العزم عليهم الصلاة والسلام حتى تنتهي إليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيقول: «أنا لها»، وذلك حين يرغب الخلائق إلى الأنبياء ليشفعوا لهم إلى ربهم حتى يريحهم من مقامهم في الموقف، وهذه شفاعة يخص بها لا يشاركه فيها أحد .

(الثاني): شفاعته لأهل الجنة في دخولها، وقد ذكرها أبو هريرة في حديثه الطويل المتفق عليه .

(الثالث): شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار بذنبهم؛ فيشفع لهم ألا يدخلوها .

(الرابع): شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار بذنبهم، والأحاديث بها متواترة عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وقد أجمع عليها الصحابة وأهل السنة قاطبة، وبدعوا من أنكرها، وصاحبوا به من كل جانب ونادوا عليه بالضلالة .

(الخامس): شفاعته لقوم من أهل الجنة في زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم، وهذه مما لم ينزع فيها أحد، وكلها مختصة بأهل الإخلاص الذين لم يتذدوا من دون الله ولِيًّا ولا شفيعاً، كما قال تعالى: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْسَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيًّا وَلَا شَفِيعٌ﴾ [الأنعام: ٥١].

(السادس): شفاعته في بعض أهل الكفار من أهل النار حتى يخفف عذابه، وهذه خاصة بأبي طالب وحده .

فيه مسائل:

الأولى:

تفسير الآيات.

الثانية:

صفة الشفاعة المنافية.

الثالثة:

صفة الشفاعة المثبتة.

الرابعة:

ذكر الشفاعة الكبرى، وهي المقام المحمود.

الخامسة:

صفة ما يفعله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أنه لا يبدأ بالشفاعة، بل يسجد فإذا أذن له شَفَعَ.

منْ أَسْعَدُ النَّاسَ بِهَا؟

السادسة:

أنها لا تكون لمن أشرك بالله.

السابعة:

بيان حقيقتها.

الثامنة:

\* \* \*

## ١٧ - باب

قول الله تعالى: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ» [القصص: ٥٦].

وفي الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه قال: «لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبَ الْوَفَاءَ جَاءَهُ

قوله: (باب قول الله تعالى: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ») [القصص: ٥٦].

سبب نزول هذه الآية: موت أبي طالب على ملة عبدالمطلب، كما سيأتي بيان ذلك في حديث الباب.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى لرسوله: إنك يا محمد لا تهدي من أحببت، أي ليس إليك ذلك، إنما عليك البلاغ والله يهدي من يشاء. قوله: «لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبَ الْوَفَاءَ جَاءَهُ قَوْلُهُ: (بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ») [القصص: ٥٦].

قلت: والمنفي هنا هداية التوفيق والقبول، فإن أمر ذلك إلى الله، وهو القادر عليه. وأما الهدایة المذکورة في قول الله تعالى: «وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطِ مُسْتَقِيمٍ» [الشورى: ٥٢] فإنها هداية الدلالة والبيان، فهو المبين عن الله، والدلائل على دينه وشرعه.

وقوله: (في الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله ﷺ وعنه عبدالله بن أبي أمية وأبو جهل، فقال له: يا عم! قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاجٍ لك بها عند الله. فقال له: أترغب عن ملة عبدالمطلب؟ فأعاد عليه النبي ﷺ، فأعادا. فكان آخر ما قال: هو على ملة عبدالمطلب. وأبي أن يقول لا إله إلا الله. فقال النبي ﷺ: لا تستغرن لك ما لم أنه عنك. فأنزل الله عز وجل: «مَا كَانَ لِلنَّاسِ وَالَّذِينَ مَأْمُونُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلشَّرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَى قُرْبَةٍ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ» [التوبه: ١١٣]. وأنزل الله في أبي طالب: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ»).

قوله: (في الصحيح أي في الصحيحين. وابن المسيب هو: سعيد بن المسيب بن حزن ابن أبي وهب بن عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء والفقهاء الكبار السبعة من التابعين. اتفق أهل الحديث على أن مراسيله أصح المراسيل. وقال ابن المديني: لا أعلم في التابعين أوسع علمًا منه. مات بعد التسعين وقد ناهز الثمانين. وأبوه المسيب صحابي، بقي إلى خلافة عثمان رضي الله عنه، وكذلك جده حزن، صحابي استشهد باليمامة.

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَعِنْدَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ وَأَبُو جَهْلٍ. فَقَالَ لَهُ: يَا عَمًّا! قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، كَلِمَةُ أَحَاجِّ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ. فَقَالَا لَهُ: أَتَرْغُبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ؟ فَأَعَادَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ، فَأَعَادَا. فَكَانَ آخَرَ مَا قَالَ: هُوَ عَلَى مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ، وَأَبِي أَنْ يَقُولَ لَا إِلَهَ إِلَّا

قوله: (لما حضرت أبا طالب الوفاة) أي: علاماتها ومقدماتها.

قوله: (جاءه رسول الله ﷺ) يحتمل أن يكون المسيب حضر مع الاثنين، فإنهما منبني مخزوم، وهو أيضاً مخزومي، وكان الثلاثة إذ ذاك كفاراً؛ فقتل أبو جهل على كفره وأسلم الآخرين.

قوله: (يا عُمَّ) منادي مضاد، يجوز فيه إثبات الياء وحذفها؛ حذفت الياء هنا، وبقيت الكسرة دليلاً عليها.

قوله: (قل: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) أمره أن يقولها لعلم أبي طالب بما دلت عليه من نفي الشرك بالله وإخلاص العبادة له وحده، فإن من قالها عن علم ويقين فقد برئ من الشرك والمرشken ودخل في الإسلام، لأنهم يعلمون ما دلت عليه، وفي ذلك الوقت لم يكن بمكة إلا مسلم أو كافر، فلا يقولها إلا من ترك الشرك وبرئ منه، ولما هاجر النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة كان فيها المسلمون الموحدون والمنافقون الذين يقولونها بأسفهم وهم يعرفون معناها، لكن لا يعتقدونها، لما في قلوبهم من العداوة والشك والريب؛ فهم مع المسلمين بظاهر الأعمال دون الباطن. وفيها اليهود؛ وقد أقرّهم رسول الله ﷺ لما هاجر، ووادعهم بألا يخونوه ولا يظاهروا عليه عدواً، كما هو مذكور في كتب الحديث والسير.

قوله: (كلمة) قال القرطبي: بالنصب على أنه بدل من «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، ويجوز الرفع على أنه خبر مبتدأ ممحوظ.

قوله: (أَحَاجِّ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ) هو بتشديد الجيم من المحاجة، والمراد بها بيان الحجة بها لو قالها في تلك الحال، وفيه دليل على أن الأعمال بالخواتيم، لأنه لو قالها في تلك الحال معتقداً ما دلت عليه مطابقة من النفي والإثبات لنفعته.

قوله: (فَقَالَا لَهُ: أَتَرْغُبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ؟) ذكره الحجة الملعونة التي يحتاج بها المرشكون على المرسلين، كقول فرعون لموسى: «فَقَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونُ الْأُولَى؟» [طه: ٥١]، وكقوله تعالى: «وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّنْ تَنَزِيرٍ إِلَّا قَالَ مُرْفُوهاً إِنَّا وَجَدْنَا إِبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى إِعْتِدَاهُمْ مُّقْتَدُونَ». [الزخرف: ٢٣].

قوله: (فَأَعَادَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ فَأَعَادَا) <sup>(١)</sup> فيه معرفتهم لمعنى «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، لأنهما عرفا

(١) في قرة العيون: فيه مقدرة أصحاب السوء والخذر من قربهم والاستماع لهم. فقيه معنى قول الناظم:  
إذا ما صحبت القوم فاصحب خيارهم      ولا تصحب الأردى فتردى مع الردى

إِلَّا اللَّهُ». فقال النبي ﷺ: «لَا سْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمْ أَنْهَ عَنْكَ»، فأنزل الله عز وجل ﴿مَا

أن أبا طالب لو قالها لبرئ من ملة عبدالمطلب. فإن ملة عبدالمطلب هي الشرك بالله في إلهيته، وأما الربوبية فقد أقروا بها كما تقدم. وقد قال عبدالمطلب لأبيه: «أنا رب الإبل، والبيت له رب يمنعه منك». وهذه المقالة منها عند قول النبي ﷺ لعمه: «قل لا إله إِلَّا الله» استكباراً عن العمل بمدولوها، كما قال الله تعالى عنهما وعن أمثالهما من أولئك المشركين: «إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا فِيلَ هُنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْدِرُونَ ۝ وَيَقُولُونَ أَيْنَا تَارِكُوا ءَالَّهُتَنَا لِشَاعِرٍ مَجْهُونٌ﴾ [الصافات: ٣٦، ٣٥]، فرد عليهم بقوله: «لَمْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَقَ الْمُسَيْلِنَ» [الصافات: ٣٧]. وبين تعالى أن استكبارهم عن قول «لا إله إِلَّا الله» لدلالتها على نفي عبادتهم الآلهة التي كانوا يعبدونها من دون الله. فإن دلالة هذه الكلمة على نفي ذلك دلالة تصمُّن، ودلالتها عليه وعلى الإخلاص دلالة مطابقة.

ومن حكمة الرب تعالى في عدم هداية أبي طالب إلى الإسلام ليبين لعباده أن ذلك إليه، وهو القادر عليه دون من سواه، فلو كان عند النبي ﷺ - الذي هو أفضل خلقه - من هداية القلوب وتفریج الكروب، ومغفرة الذنوب، والنجاة من العذاب، ونحو ذلك شيء؛ لكان أحـًى الناس بذلك وأولاً لهم به عمـه الذي كان يحـوطه ويـحمـيه وـيـنصرـه وـيـؤـويـه، فـسبـحانـ من بـهـرـتـ حـكـمـتـهـ العـقـولـ، وـأـرـشـدـ الـعـبـادـ إـلـىـ ماـ يـدـلـلـهـ عـلـىـ مـعـرـفـتـهـ وـتـوـحـيـدـهـ، وـإـخـلـاصـ الـعـلـمـ لـهـ وـتـجـريـدـهـ.

قوله: (فكان آخر ما قال) الأحسن فيه الرفع على أنه اسم «كان» وجملة «هو» وما بعدها الخبر.

قوله: (هو على ملة عبدالمطلب) الظاهر أن أبا طالب قال: «أنا»، فغيره الراوي استقباً لللفظ المذكور، وهو من التصرفات الحسنة، قاله الحافظ.

قوله: (وأبى أن يقول: لا إله إِلَّا الله) قال الحافظ: هذا تأكيد من الراوي في نفي وقوع ذلك من أبي طالب.

قال المصنف رحمـهـ اللهـ: (وفيـ الرـدـ عـلـىـ مـنـ زـعـمـ إـسـلـامـ عـبـدـ الـمـطـلـبـ وـأـسـلـافـهـ، وـمـضـرـةـ أـصـحـابـ السـوـءـ عـلـىـ إـلـاـنـسـانـ، وـمـضـرـةـ تـعـظـيمـ الـأـسـلـافـ).

أـيـ: إـذـا زـادـ عـلـىـ المـشـروعـ؛ بـحـيثـ تـجـعـلـ أـقـوـالـهـ حـجـةـ يـرـجـعـ إـلـيـهاـ عـنـ التـنـازـعـ.

قوله: (فـقـالـ النـبـيـ ﷺ: لـأـسـتـغـفـرـنـ لـكـ مـاـ لـمـ أـنـهـ عـنـكـ) قال النـوـويـ: وفيـ جـواـزـ الـحـلـفـ منـ غـيرـ اـسـتـحـلـافـ. وـكـانـ الـحـلـفـ هـنـاـ لـتـأـكـيدـ الـعـزـمـ عـلـىـ الـاسـتـغـفـارـ تـطـيـباـ لـنـفـسـ أـبـيـ طـالـبـ.

وـكـانـتـ وـفـاةـ أـبـيـ طـالـبـ بـمـكـةـ قـبـلـ الـهـجـرـةـ بـقـلـيلـ.

قال ابن فارس: مات أبو طالب ولرسـولـ اللهـ ﷺ تـسـعـ وـأـرـبعـونـ سـنـةـ وـثـمـانـيـةـ أـشـهـرـ وـأـحـدـ عـشـرـ يـوـمـاـ. وـتـوـفـيتـ خـدـيـجـةـ أـمـ الـمـؤـمـنـينـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ بـعـدـ مـوـتـ أـبـيـ طـالـبـ بـثـمـانـيـةـ أـيـامـ.

كَانَ لِلّٰٓئِي وَاللّٰٓئِيْنَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُوا أُولَٰئِي قُرْبَةٍ ﴿الآية [١١٣]. وأنزل الله في أبي طالب: «إِنَّكَ لَا تَهُدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّٰهَ يَهُدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَدِّيْنَ» [القصص: ٥٦].<sup>(١)</sup>

فيه مسائل:

الأولى: تفسير: «إِنَّكَ لَا تَهُدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّٰهَ يَهُدِي مَنْ يَشَاءُ».

الثانية: تفسير قوله: «مَا كَانَ لِلّٰٓئِي وَاللّٰٓئِيْنَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُوا أُولَٰئِي قُرْبَةٍ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضَحَّبُ الْجَحَّاجِ».

قوله: «مَا كَانَ لِلّٰٓئِي وَاللّٰٓئِيْنَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُوا أُولَٰئِي قُرْبَةٍ» - الآية أي: ما ينبغي لهم ذلك. وهو خبر بمعنى النهي، والظاهر أن هذه الآية نزلت في أبي طالب. فإن الإitan بالفاء المفيدة للترتيب في قوله: «أنزل الله» بعد قوله: «لأستغفرون لك ما لم ألم عنك» يفيد ذلك.

وقد ذكر العلماء لنزول هذه الآية أسباباً آخر، فلا منافاة؛ لأن أسباب التزول قد تتعدد. قال الحافظ: أما نزول الآية الثانية فواضح في قصة أبي طالب، وأما نزول الآية التي قبلها ففيه نظر، ويظهر أن المراد أن الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب بمدة، وهي عامة في حقه وحق غيره. ويوضح ذلك ما يأتي في التفسير ، فأنزل الله بعد ذلك: «مَا كَانَ لِلّٰٓئِي وَاللّٰٓئِيْنَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِيْنَ» - الآية. ونزل في أبي طالب: «إِنَّكَ لَا تَهُدِي مَنْ أَحْبَبْتَ»، كله ظاهر في أنه مات على غير الإسلام، ويضعف ما ذكره السهيلي أنه رُوي

(١) الهدایة تطلق على خلق الهدی في القلب وتحويله من الضلال والکفر والفسق إلى الهدی والإيمان والطاعة، وتسلیمه على صراط الله المستقيم وثبته عليه، وهذه مختصة بالله تعالى، لأنه هو الذي يقلب القلوب ويصرها، ويهدی من يشاء ويضل من يشاء، ومن يهدی الله فما له من ضلال، ومن يضل فما له من هاد. وهي المنفیة في الآية عن النبي ﷺ وعن غيره من باب أولى. فمن ادعاه من مشايخ الطرق الصوفية ونحوهم، وزعم أنه يدخل قلوب مریديه وتلاميذه ويعلم ما فيها ويصرها على ما يريد فهو كاذب ضال ضال، ومن صدق ذلك فهو ضال مكذب الله ولو سره. وتطلق على العلم والدلالة والإرشاد بالقرآن ونحوه على طريق النجاة والسعادة، وهذه يقدر عليها المخلوق وهي المثبتة للنبي ﷺ في قوله تعالى: «إِنَّكَ لَتَهُدِي إِلَى صَرْطَرِ مُسْقِيْرٍ» [الشورى: ٥٢].

وقد أوجب الله على أهل العلم أن يقوموا بها فيرشدوا الناس ويهدوهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى صراط الله المستقيم، وأكثر الناس لا يميز الفرق بين الهدایتين، فبعضهم يعتدي على الحدود، وبعضهم يترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر محتجاً بالآية: «إِنَّكَ لَا تَهُدِي مَنْ أَحْبَبْتَ» .. إلخ. وهذا وذلك جهل وضلال. (٢) ساق البخاري قصة موت أبي طالب في كتاب الجنائز في الباب الحادي والثمانين، ولم يتكلم عليه الحافظ في الفتح، بل حوله إلى التفسير. وساقه في تفسير سورة براءة فحول الحافظ تفصيل القول فيه إلى سورة القصص.

الثالثة: هي المسألة الكبيرة، تفسير قوله: «قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» بخلاف ما عليه مَنْ يَدْعُى الْعِلْمَ. <sup>(١)</sup>

الرابعة: أن أبا جَهْلَ وَمَنْ مَعَهُ يَعْرَفُونَ مَرَادَ النَّبِيِّ ﷺ إِذَا قَالَ لِلرَّجُلِ: «قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». فَقَبَّحَ اللَّهُ مَنْ أَبْوَ جَهْلَ أَعْلَمُ مِنْهُ بِأَصْلِ الْإِسْلَامِ.

الخامسة: جَهْدُهُ <sup>عَلَيْهِ السَّلَامُ</sup> وَمُبَالَغَتُهُ فِي إِسْلَامِ عَمِّهِ.

السادسة: الرَّدُّ عَلَى مَنْ زَعَمَ إِسْلَامَ عَبْدَ الْمَطْلَبِ وَأَسْلَافِهِ.

السابعة: كُونَهُ <sup>عَلَيْهِ السَّلَامُ</sup> اسْتَغْفِرَ لَهُ فَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ، بَلْ نُهِيَّ عَنِ ذَلِكَ.

الثامنة: مَضَرَّةُ أَصْحَابِ السَّوَاءِ عَلَى الْإِنْسَانِ.

التاسعة: مَضَرَّةُ تَعْظِيمِ الْأَسْلَافِ وَالْأَكَابِرِ.

العاشرة: اسْتِدَالُ الْجَاهِلِيَّةِ بِذَلِكَ.

الحادية عشرة: الشَّاهِدُ لِكُونِ الْأَعْمَالِ بِالْخَوَاتِيمِ، لَأَنَّهُ لَوْ قَالَهَا لِنَفْعِهِ.

الثانية عشرة: التَّأْمُلُ فِي كَبَرِ هَذِهِ الشَّبَهَةِ فِي قُلُوبِ الْمُضَالِّينِ، لَأَنَّ فِي الْقَصَّةِ أَنَّهُمْ لَمْ يَجَادُوهُ إِلَّا بِهَا مَعَ مُبَالَغَتِهِ <sup>عَلَيْهِ السَّلَامُ</sup> وَتَكْرِيرِهِ. فَلِأَجْلِ عَظَمَتِهَا وَوُضُوحِهَا عَنْهُمْ اقْتَصَرُوا عَلَيْهَا.

في بعض كتب المسعودي أنه أسلم، لأن مثل ذلك لا يعارض ما في الصحيح. انتهى.  
وفيه: تحريم الاستغفار للمشركين وموالاتهم ومحبتهم؛ لأن إذا حرم الاستغفار لهم فموالاتهم ومحبتهم أولى.

\* \* \*

(١) كثيرون من أدباء العلم يجهلون: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، فيحكمون على كل من تلفظ بها بالإسلام ولو كان مجاهراً بالكفر الصراح، كعبادة القبور والموتى والأوثان واستحلال المحرمات المعلوم تحريمه من الدين ضرورة، والحكم بغير ما أنزل الله واتخاذ أخبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله، ولو كانت لهؤلاء الجهلة قلوب يفهون بها لعلموا أن معنى: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» البراءة من عبادة غير الله، وإعطاء العهد والميثاق بالتليام بأداء حق الله في العبادة، يدل على ذلك قول الله: «فَقَنَ يَكْثُرُ إِلَطَّافُتُ وَيَوْمَنُ يَأْتِيَ فَقَدْ آتَشَكَ يَأْتُمُوكَ الْوَقْتُ» [القرآن: ٢٥٦]. وقد شهد النبي ﷺ للخوارج بكثرة الصلاة والصيام وقراءة القرآن المشحون بلا إله إلا الله، ومع ذلك فقد حكم عليهم بالكفر، وبأنهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، وقال: «الوَأَدْرِكُهُمْ لَقْتَلَهُمْ قُلْ عَادَ» كما في الصحيحين. ولو كان مجرد التلفظ بلا إله إلا الله كافياً، ما وقفت الحرب والعداء بين الرسول ﷺ وبين المشركين الذين كانوا يفهمون «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» أكثر مما يفهمها أدباء العلم في هذا الزمن، ولكن طبع الله على قلوبهم فهم لا يفهون.

## ١٨ - باب

**ما جاء أن سبب كفربني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين**

وقول الله عز وجل: ﴿يَأْهَلَ الْكِتَبِ لَا تَقْنُلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ﴾ [النساء: ١٧١].

قوله: (باب ما جاء أن سبب كفربني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين)

قوله: (تركمهم) بالجر عطفاً على المضاف إليه. وأراد المصتف رحمة الله تعالى بيان ما يُؤول إليه الغلو في الصالحين من الشرك بالله في الإلهية الذي هو أعظم ذنب عصي الله به، وهو ينافي التوحيد الذي دلت عليه الكلمة الإلخالص: شهادة أن لا إله إلا الله.

قوله: (وقول الله عز وجل: ﴿يَأْهَلَ الْكِتَبِ لَا تَقْنُلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ الْقَنْهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوْحُ مُنْتَهٍ﴾ [النساء: ١٧١]) الغلو: هو الإفراط في التعظيم بالقول والاعتقاد، أي: لا ترفعوا المخلوق عن منزلته التي أنزله الله فنزلوه المنزلة التي لا تنبغي إلا الله. والخطاب - وإن كان لأهل الكتاب - فإنه عام يتناول جميع الأمة، تحذيراً لهم أن يفعلوا بنبيهم ﷺ فعل النصارى في عيسى، واليهود في العزيز<sup>(١)</sup> كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الَّمَّ بِأَنَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَبَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَنْهُمُ الْأَمْدُ فَقَسَّمُوا قُلُوبَهُمْ وَكَثُرُ مِنْهُمُ فَسِقُونَ﴾ [الحديد: ١٦]. ولهاذا قال النبي ﷺ: «لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ»، ويأتي.

فكل من دعا نبياً أو وليناً من دون الله فقد اتخذه إلهاً، وضاهى النصارى في شركهم، وضاهى اليهود في تفريطهم. فإن النصارى غلو في عيسى عليه السلام، واليهود عادوه وسبوه وتنقصوه. فالنصارى أفرطوا، واليهود فرطوا. وقد قال تعالى: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ فَدَّ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأَمْمُ صِدِيقَةٍ كَانَا يَأْكُلُانَ الْطَّعَامَ﴾ [المائدة: ٧٥]. ففي هذه الآية وأمثالها الرد على اليهود والنصارى.

قال شيخ الإسلام رحمة الله: ومن تشبه من هذه الأمة باليهود والنصارى، وَغَلَّا في الدين بإفراط فيه أو تفريط فقد شابههم. قال: وعلى رضي الله عنه حرق الغالية من الرافضة، فأمر بأخذ ديد خُدُّت لهم عند باب كندة<sup>(٢)</sup> فقدفهم فيها. واتفق الصحابة على قتلهم، لكن ابن

(١) في قرة العيون: وقد وقع ذلك الشرك في العبادة في هذه الأمة نظماً ونثراً كما في كلام البوصيري والبرعي وغيرهما، وفيما فعلوه من الغلو والشرك محادة الله ولكتابه ولرسوله ﷺ، فما في ما وقع فيه هو لؤلؤة الجهرة من قول من قال للنبي ﷺ: (أنت سيدنا وابن سيدنا، وخيرنا وابن خيرنا)، فكره ذلك ﷺ أشد الكراهة؟ كما سيأتي في الكلام على هذا الحديث إن شاء الله تعالى، وقول القائل: (ما شاء والله وشئت): فقال: (أجعلتني الله ندأ؟ بل ما شاء الله وحده).

(٢) باب من أبواب الكوفة. الغلة المحرقون: هم عبد الله بن سبا اليهودي وأتباعه، قالوا: إن علياً إلا هم، فنهاهم فلم يتهموا

في الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهمما في قول الله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَا تَذَرْنَ إِلَهَتَكُمْ وَلَا تَذَرْنَ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾ [الجن: ٢٣] قال: «هُنَّ أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِنْ قَوْمٍ نُوحٍ، فَلَمَّا هَلَكُوا أُوْحَى الشَّيْطَانُ إِلَيْهِمْ: أَنِ انصِبُوا إِلَى

عباس مذهبة أن يقتلوا بالسيف من غير تحريق. وهو قول أكثر العلماء.

قوله: (في الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهمما في قول الله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَا تَذَرْنَ إِلَهَتَكُمْ وَلَا تَذَرْنَ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾ [نوح: ٢٣] قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أُوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاراً وسموها بأسمائهم، ففعلوا، ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عبدت).

قوله: (وفي الصحيح أي صحيح البخاري).

وهذا الأثر اختصره المصنف. ولننظر ما في البخاري: عن ابن عباس رضي الله عنهمما قال: «صارت الأوثان التي في قوم نوح في العرب بعد». أما «وَدٌ» فكانت ل الكلب بدومنة الجندي. وأما «سُواع» فكانت لهذيل. وأما «يغوث» فكانت لمراد ثم لبني غطيف بالجُرف عند سباء. وأما «يعوق» فكانت لهمدان. وأما «نصر» فكانت لرحمير لآل ذي الكلاع: أسماء رجال صالحين في قوم نوح ... إلى آخره.

وروي عن عكرمة والضحاك وابن إسحاق نحو هذا.

قال ابن جرير: حدثنا ابن حميد: قال حدثنا مهران، عن سفيان، عن موسى، عن محمد ابن قيس: «أن يغوث ويعوق ونسراً كانوا قوماً صالحين من بني آدم، وكان لهم أتباع يقتدون بهم. فلما ماتوا قال أصحابهم: لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة، فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدونهم وبهم يُسقون المطر، فعبدوهم». قوله: (أن انصبوا) هو بكسر الصاد المهملة.

قوله: (أنصاراً) جمع نصب، والمراد به هنا الأصنام المصورة على صور أولئك الصالحين التي نصبوها في مجالسهم، وسموها بأسمائهم. وفي سياق حديث ابن عباس ما يدل على أن الأصنام تسمى أوثاناً، فاسم الوثن يتناول كل معبد من دون الله، سواء كان ذلك المعبد قبراً أو مشهدأً، أو صورة، أو غير ذلك<sup>(١)</sup>.

---

فرحهم. وإنما أراد ابن سباء بذلك إحداث فتنة، وخلق شيع، وفتح ثغرة في صفوف المسلمين. وقد حدث ما أراد هذا اليهودي الملعون، ووجد في الناس كثيراً من أطاعه وأله عليه وأبناءه، وكفر بالله ورسوله وعادى علياً والمؤمنين. ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(١) في قرة العيون: فصارت هذه الأصنام بهذا التصوير على صور الصالحين سلماً إلى عبادتها. وكل ما عبد من دون الله، من قبر أو مشهد، أو صنم، أو طاغوت فالأسفل في عبادته هو الغلو، كما لا يخفى على ذوي البصائر. كما جرى لأهل مصر وغيرهم، فإن أعظم آلهتهم أحمد البدوي، وهو لا يعرف له أصل ولا فصل، ولا علم ولا عبادة، ومع هذا فصار أعظم

مَجَالِسِهِمُ الَّتِي كَانُوا يَجْلِسُونَ فِيهَا أَنْصَابًا، وَسَمُوهَا بِأَسْمَائِهِمْ، فَفَعَلُوا، وَلَمْ تُعْدُ. حَتَّى إِذَا هَلَكَ أُولَئِكَ وَنُسِيَ الْعِلْمُ عُبِدَتْ».

قوله: (حتى إذا هلك أولئك) أي الذين صوروا تلك الأصنام.

قوله: (وَنُسِيَ الْعِلْمُ)، ورواية البخاري: «وَتَسَخَّرُ» وللكشميوني «وَنُسِخَ الْعِلْمُ» أي: درست آثاره بذهاب العلماء، وعم الجهل حتى صاروا لا يميزون بين التوحيد والشرك، فوقعوا في الشرك، ظنًا منهم أنه ينفعهم عند الله.

قوله: (عبدت) لما قال لهم إبليس: إن من كان قبلكم كانوا يعبدونهم، وبهم يُسقون المطر، فهو الذي زين لهم عبادة الأصنام وأمرهم بها، فصار هو معبودهم في الحقيقة، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْبُدُونَ إِلَيْكُمْ يَأْتِيَنَّا إِنَّمَا أَنَّ لَا يَعْبُدُونَ السَّيِّطَنَ إِنَّمَا لَكُمْ عَذَّبُ مَيْنَ ۝ وَإِنْ أَعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ۝ وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلًا كَثِيرًا أَفَمَ تَكُونُوا نَعْقِلُونَ﴾ [يس: ٦٢-٦٠] وهذا يفيد الحذر من الغلو ووسائل الشرك، وإن كان القصد بها حسنة. فإن الشيطان أدخل أولئك في الشرك من باب الغلو في الصالحين والإفراط في محبتهم، كما قد وقع مثل ذلك في هذه الأمة: أظهر لهم الغلو والبدع في قالب تعظيم الصالحين ومحبتهم، ليوقعهم فيما هو أعظم من ذلك؛ من عبادتهم لهم من دون الله<sup>(١)</sup>. وفي رواية: «أنهم قالوا: ما عظم أولنا

آلهتهم مع أنه لا يُعرف إلا أنه دخل المسجد يوم الجمعة فبا في ثم خرج ولم يصل. ذكره السحاوي عن أبي حيان. فزبن لهم الشيطان عبادته فاعتقدوا أنه يتصرف في الكون، ويطفئ الحرائق وينجي الغريق، وصرفوا له الإلهية والريوية وعلم الغيب، وكانوا يعتقدون أنه يسمعهم ويستجيب لهم من الديار البعيدة، وفيهم من يسجد على عتبة حضرته. وكان أهل العراق ومن حولهم كأهل عمان يعتقدون في عبدالقادر الجيلاني؛ كما يعتقد أهل مصر في البدوي، وعبدالقادر من تأثيري الحنابلة ولو كتاب الغنية، وغيره من قبله وبعده من الحنابلة أفضل منه في العلم والزهد، لكن فيه زهد وعبادة، وفتوا به أعظم فتنة، كما جرى من الرافضة مع أهل البيت.

وسبب ذلك الغلو دعوى أن له كرامات وقد حرت الكرامات لمن هو خير منه وأفضل بعض الصحابة والتابعين، وهكذا حال أهل الشرك مع من فتنوا به.

وأعظم من هذا عبادة أهل الشام لابن عربي وهو إمام أهل الوحدة الذين هم أكثر أهل الأرض وأكثر من يعتقد فيه هؤلاء لا فضل له ولا دين كأناس بمصر وغيره، وجرى في نجد قبل هذه الدعوة مثل هذا؛ وفي الحجاز واليمن وغيرهما من عبادة الطواغيت والأشجار والأحجار والقبور ما عمت به البلوى، كعبادتهم للجن وطلبهم الشفاعة منهم، والأصل في ذلك الغلو تزيين الشيطان.

وذكر أهل السير أن التالية من عهد إبراهيم عليه السلام: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك» حتى كان عمرو بن لحي الخزاعي في بينما يلي تمثل له الشيطان في صورة شيخ يلبي معه فقال: لبيك لا شريك لك فقال الشيخ: إلا شريكًا هو لك. فأنكر ذلك عمرو وقال: ما هذا؟ فقال الشيخ: تملكه وما ملك، فإنه لا يأس بهذا». فقالها عمرو، فدانت بها العرب.

(١) وما جر إلى هذا الغلو الذي أدى إلى عبادتهم من دون الله إلا تعظيم قبورهم؛ وبناء القباب عليها، وسترها بالأسنار، وإيقاد السرج، وقيام السيدة وشياطين الانس عندها للدعوة الناس إلى عبادتها بأنواع النذور فعود عليهم من تلك الأموال. وإن فكم من عباد صالحين من الصحابة وأفضل العلماء الذين كان لهم قدم صدق في الإسلام مدفونون في مقابل مصر والشام

وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم.

وعن عمر أن رسول الله ﷺ قال: «لَا تُطْرُونِي<sup>(١)</sup> كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَىٰ بْنَ مَرْيَمَ إِنَّمَا

هؤلاء إلا وهم يرجون شفاعتهم عند الله» أي: يرجون شفاعة أولئك الصالحين الذين صوروا تلك الأصنام على صورهم وسموها باسمائهم، ومن هنا يعلم أن اتخاذ الشفاعة، ورجاء شفاعتهم بطلبها منهم: شرك بالله، كما تقدم بيانه في الآيات المحكمات.

قوله: (وقال ابن القيم رحمة الله: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم).

قوله: (وقال ابن القيم رحمة الله) هو الإمام العلام محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعبي الدمشقي المعروف بابن قيم الجوزية. قال الحافظ السخاوي: العلامة الحجة المتقدم في سعة

وغيرهما؛ هم أفضل آلاف المرات من أمثال البدوي والدسوقي - بل نعاليهم أشرف وأكرم من هذا البدوي وأضرابه - لا يعرفهم أولئك المشركون. لأنهم لم ينصب على قبورهم تلك الأنصاب ولم تتخذ عليها تلك الأواثان، ولذلك كان الذي يزعم أنه يزور للموعظة وتذكرة الدار الآخرة، تلك القبور التي تُصْبَتُ عليها هذه الأنصاب والمقابر من أحجَّ الناس وأبعدهم عن هدي الإسلام، الذي لا يعرف تلك القباب وإنما يعرف القبور التي لا يبني عليها ولا يكتب عليها ولا تستر بأستار الحرير وغيرها؛ فإنه من محل المحال الاعتقاد بهذه الأواثان والأنصاب، ومن أعظم الجهل أن تُسمَّى هذه قبوراً تسن زيارتها كما تنس زيارة القبور التي وصفها رسول الله ﷺ وأمر بها. فنفسك الله أَنْ تُعَجِّلَ بهم هذه الأواثان وتطهير الأرض منها كلها تحقيقاً لما أمر به نبيك ﷺ، وبعث به علي بن أبي طالب إلى اليمن، صيانة للتوحيد من قذر الشرك الذي أعظم أسبابه هذه القبور.

(١) حيث إن النبي أخبر - وهو الصادق - أن بعض هذه الأمة يتبع سنن أهل الكتاب في أتباع الهوى، والقول على الله بلا علم، وابتداع دين لم يشرعه الله. فقد وقع ما نهى عنه النبي ﷺ، فإن كثيراً من ينسب إلى الإسلام يطري النبي غاية الإطراء، فيعتقد فيه أنه يعلم الغيب وأنه لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء. وقد نهى الله عنه ذلك في القرآن فقال: «قُلْ لَا أَنْتُ لِتَنْفِعُنِي فَقَعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَا كُنْتُ أَعْلَمُ الْقَيْبَ لَأَنْتَخَرَتْ مِنَ الْعَيْرِ وَمَا مَسَّيَ الشَّوَّةُ» [الأعراف: ١٨٨] «قُلْ لَا أَوْلُ لَكُمْ لَكُمْ خَرَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْقَيْبَ» [الأنعام: ٥٠] «قُلْ مَا كُنْتُ إِذَا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أُدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا يَكُونُ» [الأحقاف: ٩] فكفروا به واعتقدوا ما أوحته إليهم الشياطين، وكثير منهم يعتقدون أنه يتصرف في الدنيا بعد موته ويزور من شاء في المشارق والمغارب. وقد بلغت الوقاحة بالدجال أحmd التيجاني أن زعم: أن النبي ﷺ يحضر مجلس مكاهنة وتصديقه ومجالس كل من اتبعه في طريقه الضال، فصال هؤلاء الزائفون إذا جلسوا لللُّغْطِ واللُّغْطِ الذي يسمونه صلاة الفاتحة، يزعمون بوقاحتهم وفجورهم، أن المرأة الواحدة منها أضضل من القرآن ستة آلاف مرة. وينشرون ثواباً أبيض في وسط حلقاتهم ليجلس عليه النبي والخلفاء، وإنما زعم الدجال التيجاني هذا تمويهًّا على أشباه الأئمَّة ليعتبروه على دجلة وباطله، ويربهم أنه أنت بما لم يسبق إلى هذه الوقاحة في الكفر، فنعود بالله من عمى القلوب، وشرع ما لم يأذن به الله. بل تكاد السموات ينفطرن منه، وبعضهم يعتقد أن النبي ﷺ يزوره ويسعشه له من الدين ما يخالف شرعة الذي أتَهُ الله وأكمله وارتضاه ديناً قبل موته ﷺ أدعى ذلك الشعراوي في كتاب العهود المحمدية، وزعم أن شيخه الخواص كان لا يفارق النبي ﷺ طرفة عين، وهذا كله كذب وبهتان. فكم وقع بين الصحابة من الخلافات ما كان أولى أن يجيئهم فيها النبي ﷺ ليرجعهم إليها إلى الصواب الذي يطفئ الفتنة لو أمكن ظهوره. ولكنها لا تعمي الأبصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور. وبعضهم يعتقد أن السموات والأرض وما بينهم مملوءة بالنبي ولو كشف عنا الحجاب لرأيَاه عياناً؛ فإذا سمع أهل الغرور هذه الخرافات أفنوا أعمارهم في الخلوات

العلم ومعرفة الخلاف وقوفة الجنان، المجمع عليه بين المواقف والمخالف؛ صاحب التصانيف السائرة والمحاسن الجمة. مات سنة إحدى وخمسين وسبعيناً.

قوله: (وقال غير واحد من السلف) هو بمعنى ما ذكره البخاري وابن جرير إلا أنه ذكر عكوفهم على قبورهم، قبل تصويرهم تماثيلهم. وذلك من وسائل الشرك بل هو الشرك، لأن العكوف لله في المساجد عبادة، فإذا عكفوا على القبور، صار عكوفهم - تعظيمًا ومحبة - عبادة لها.

قوله: (ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم) أي طال عليهم الزمان، وسبب تلك العبادة والموصل إليها هو ما جرى من الأولين من التعظيم بالعكوف على قبورهم، ونصب صورهم في مجالسهم؛ فصارت بذلك أوثاناً تبعد من دون الله، كما ترجم به المصنف رحمة الله تعالى، فإنهم تركوا بذلك دين الإسلام الذي كان أولئك عليه قبل حدوث وسائل هذا الشرك، وكفروا بعبادة تلك الصور واتخاذهم شفعاء. وهذا أول شرك حدث في الأرض.

قال القرطبي: وإنما صور أوائلهم الصور ليتأسوا بها، ويتذكروا أفعالهم الصالحة، فيجتهدوا كاجتهادهم، ويعبدوا الله عند قبورهم، ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم، فوسوس لهم الشيطان أن أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها. اهـ.

قال ابن القيم رحمة الله: وما زال الشيطان يوحى إلى عباد القبور ويُلقي إليهم أن البناء والعكوف عليها من محبة أهل القبور من الأنبياء والصالحين، وأن الدعاء عندها مستجاب، ثم ينقلهم من هذه المرتبة إلى الدعاء بها، والإقسام على الله بها، فإن شأن الله أعظم من أن يُقسم عليه أو يسأل بأحد من خلقه.

إذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعائه وعبادته؛ وسؤاله الشفاعة من دون الله، واتخاذ قبره وثناً تعلق عليه الفتاوى والستور، ويطاف به ويستلم ويقبل؛ ويبح إلهه ويذبح عنده، فإذا تقرر ذلك عندهم، نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته، واتخاذه عيداً ومنسكاً، ورأوا أن ذلك أفعى لهم في دنياهم وأخراهم. وكل هذا مما قد عُلم بالاضطرار من دين الإسلام أنه مضاد لما بعث الله به رسوله ﷺ من تجديد التوحيد؛ وألا يُعبد إلا الله.

إذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تفاص أهل هذه الرتب العالية وحطهم عن منزلتهم؛ وزعم أنه لا حرمة لهم ولا قدر، فغضب المشركون واشمأزت

---

يهمهمون ويزمزمون، وأنفقوا أموالهم كلها على المجالين المشعوذين الذين أغواوهم، كل ذلك طمعاً في المحال أن يروا النبي ﷺ عياناً مالقاً السماء والأرض وما بينهما؛ وقد انجرّ بنا الكلام إلى ذكر شيء من باطلهم تحذيراً لمن لم يقع في حبابهم وإنذاراً لمن وقع؛ وهذا نذر يسير مما نعرف عنهم، وهو مسطور في كتبهم وأساطيرهم المطبوعة المنشورة، ولعل الناظر في هذا أنني كنت على عقیدتهم الخبيثة سنين فأنخدعني الله منها على يد بعض المصلحين فاستيقظت من نوم البدعة الديمية فلاحت لي أنوار شمس السنة، فالحمد لله الذي هداها لهذا وما كان لهنادي لو لا أن هدانا الله.

أَنَا عَبْدٌ فَقُولُوا عَبْدًا لِلّٰهِ وَرَسُولِهِ» أَخْرَجَاهُ.

قلوبهم، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ أَشْمَأَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبِّشُونَ﴾ [الزمر: ٤٥] وسرى ذلك في نفوس كثير من الجهال والطغام؛ وكثير من ينسب إلى العلم والدين، حتى عادوا أهل التوحيد ورمواهم بالعظام ونفرّوا الناس عنهم، ووالوا أهل الشرك وعظموا هم، وزعموا أنهم أولياء الله وأنصار دينه ورسوله، وبأيّدِي الله ذلك: ﴿وَمَا كَانُوا أُولَئِكَ إِنْ أُولَئِكُهُمْ إِلَّا الْمُنْتَقُونَ﴾ [الأفال: ٣٤] اهـ.

كلام ابن القييم رحمه الله.

وفي القصة فوائد ذكرها المصنف رحمة الله<sup>(١)</sup>.

ومنها: رد الشبه التي يسمىها أهل الكلام عقليات، ويدفعون بها ما جاء به الكتاب والستة من توحيد الصفات، وإثباتها على ما يليق بجلال الله وعظمته وكبرياته.  
ومنها: مضررة التقليد.

ومنها: ضرورة الأمة إلى ما جاء به الرسول ﷺ علمًا وعملاً بما عليه الكتاب والسنة فإن ضرورة العبد إلى ذلك فوق كل ضرورة.

قوله: (وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا تَطْرُونِي كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى بْنَ مَرِيمَ». إِنَّمَا أَنَا أَبْدٌ؛ فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ» أَخْرَجَاهُ).

قوله: (عن عمر) هو ابن الخطاب بن نفيل - بنون وفاء مصغراً - العدوى أمير المؤمنين وأفضل الصحابة بعد الصديق رضي الله عنهم. ولـي الخلافة عشر سنين ونصفاً، فامتلأت الدنيا عدلاً، وفتحت في أيامه ممالك كسرى وقيصر، واستشهد في ذي الحجة سنة ثلاثة عشر وعشرين رضي الله عنه.

قوله: (لا تطروني كما أطربت النصارى ابن مريم)<sup>(٢)</sup> الإطراء: مجاوزة الحد في المدح والكذب عليه. قال أبو السعادات. وقال غيره: أي لا تمدحوني بالباطل، ولا تجاوزوا الحد في مدحي.

قوله : (إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ لَّهٗ وَرَسُولُهُ) أَيْ : لَا تَمْدُحُونِي فَتَغْلُبُوا فِي مَدْحِي كَمَا غَلَتِ النَّصَارَى فِي عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ فَادْعُوا فِيهِ الْإِلَهِيَّةَ، وَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، فَصَفْوَنِي بِذَلِكَ كَمَا وَصَفْنِي رَبِّي، فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، فَأَبِي الْمُشْرِكِينَ إِلَّا مُخَالَفَةُ أَمْرِهِ وَارْتِكَابُ نَهِيِّهِ،

(١) كان الشارح رحمة الله قد ذكرها بنقص السادسة والحادية عشرة والسابعة عشرة والثامنة عشرة. فاكتفينا بنص المصنف  
رحمة الله لعدم التكرار.

(٢) في قوله تعالى: **كما قال تعالى (يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تُقْنِطُوا فِي وَيْنَكُمْ وَلَا تَقْوِلُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْسُّبُّوحُ عَبْسَى ابْنَ مَرْرَامِ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَقْهَاهَا إِلَى مَرْرَامِ وَرُوحُ مَرْرَامِ** [ النساء: ١٧١] قوله: **إِنَّمَا أَنَا عَبْدُكُمْ وَرَسُولُكُمْ** أَمْرَهُمْ يَعْلَمُونَ أَلَا يَتَجَازُوا هَذَا الْقَوْلُ. وَقَدْ أَمْرَ اللَّهُ عِبَادَهُ بِالصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ عَلَيْهِ، لَأَنَّ أَشْرَفَ مَقَامَاتِ الْأَنْبِيَاءِ؛ الْعَبُودِيَّةُ الْخَاصَّةُ وَالرَّسُولَةُ.

قال رسول الله ﷺ «إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوُّ، فَإِنَّمَا أَهْلُكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُوُّ».

ولمسلم عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: «هَلَّكَ الْمُتَنَطِّعُونَ» قالها ثلاثة.

فيه مسائل:

الأولى: أن من فهم هذا الباب وباباً يبين له غرابة الإسلام، ورأى من قدرة الله وتقليله للقلوب العجب.

الثانية: معرفة أول شرك حدث في الأرض: أنه بشبهة الصالحين.

الثالثة: أول شيء غير به دين الأنبياء، وما سبب ذلك مع معرفة أن الله أرسلهم.

وعظموه بما نهاهم عنه وحذرهم منه، وناقضوه أعظم مناقضة، وضاهوا النصارى في غلوتهم وشركهم، وقعوا في المحذور، وجرى منهم من الغلو والشرك شرعاً ونشرًا ما يطول عده؛ وصنفوا فيه مصنفات.

وقد ذكر شيخ الإسلام رحمه الله عن بعض أهل زمانه<sup>(١)</sup> أنه جوز الاستغاثة بالرسول ﷺ في كل ما يستغاث فيه بالله - وصنف في ذلك مصنفاً، رده شيخ الإسلام، وردّه موجود بحمد الله - ويقول: إنه يعلم مفاتيح الغيب، التي لا يعلمها إلا الله، وذكر لهم أشياء من هذا النمط. نعوذ بالله من عمى البصيرة.

وقد اشتهر في نظم البوصيري قوله:

يا أكرم الخلق ما لي من الود به سواك عند حدوث الحادث العجم  
وما بعده من الآيات التي مضمونها إخلاص الدعاء واللياذ والرجاء والاعتماد في أضيق الحالات، وأعظم الاضطرار لغير الله.

فناقضوا الرسول ﷺ بارتکاب ما نهى عنه أعظم مناقضة، وشاقوا الله ورسوله أعظم مشaque، وذلك أن الشيطان أظهر لهم هذا الشرك العظيم في قلب محبة النبي ﷺ وتعظيمه، وأظهر لهم التوحيد والإخلاص الذي بعثه الله به في قلب تقديره، وهؤلاء المشركون هم المتنقصون الناقصون، أفرطوا في تعظيمه بما نهاهم عنه أشد النهي، وف्रطوا في متابعته، فلم

(١) هو علي بن يعقوب بن جبريل البكري المتفق يوم الإثنين سابع ربيع الآخر سنة ٧٢٤هـ والرد عليه اسمه: تلخيص كتاب الاستغاثة طبع بالمطبعة السلفية سنة ١٣٤٦هـ على نفقة جلالات إمام الموحدين ناصر السنة وقائم البدعة، الملك الصالح الموقف عبد العزيز آل سعود، أبيه الله بنصره. وأطال حياته المباركة في خدمة الإسلام؛ ووفق ولی عهده المعظم صاحب السمو الملكي الأمير الأجل سعود إلى مثل ما يقوم به والده العظيم من نشر رأية الإسلام وإعلاء كلمته، بطبع الكتب النافعة، وإقامة حدود الله.

الرابعة: [معرفة سبب] قبول البدع مع كون الشرائع والفتور تردها .  
 أن سبب ذلك كله مَرْجُ الحق بالباطل ، فالأول محبة الصالحين .  
 والثاني فعل أناس من أهل العلم شيئاً أرادوا به خيراً ، فظن من  
 بعدهم أنهم أرادوا به غيره .

الخامسة: تفسير الآية التي في سورة نوح .  
 حِيلَةُ الْأَدْمِي<sup>(١)</sup> في كون الحق ينقص في قلبه والباطل يزيد [أي: في  
 الغالب].

السادسة: فيه شاهد لما نقل عن السلف أن البدع سبب الكفر .  
 معرفة الشيطان بما تؤول إليه البدعة ، ولو حسن قصد الفاعل .

السبعين: معرفة القاعدة الكلية ، وهي: النهي عن الغلو ، ومعرفة ما تؤول إليه  
 [أي: من الشرك] .

الثانية عشرة: العنكبوت على القبر لأجل عمل صالح .

الحادية عشرة: مَضْرَرَةُ العكوف على القبر لأجل عمل صالح .

يعبُّوا بأقواله وأفعاله ، ولا رضوا بحكمه ولا سلموا له ، وإنما يحصل تعظيم الرسول ﷺ بتعظيم أمره ونهيه ، والاهتداء بهديه ، واتباع سنته ، والدعوة إلى دينه الذي دعا إليه ونصرته ؛  
 وموالاة من عمل به ، ومعاداة من خالفه . فعَكَسَ أولئك المشركون ما أراد الله ورسوله علماً  
 وعملاً ، وارتکبوا ما نهى عنه ورسوله . فالله المستعان .

قوله: (قال رسول الله ﷺ إياكم والغلو . فإنما هلك من كان قبلكم الغلو) .  
 هذا الحديث ذكره المصنف بدون ذكر راويه . وقد رواه الإمام أحمد والترمذى وابن  
 ماجه من حديث ابن عباس .

وهذا لفظ رواية أحمد: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ غَدَة جَمْعَه:  
 «هَلْمَ الْقُطُّ لِي . فَلَقْطَتُ لَهُ حَصِياتٍ هُنَّ حَصَى الْخَدْفِ . فَلَمَّا وَضَعْهُنَّ فِي يَدِهِ قَالَ: نَعَمْ بِأَمْثَالِ  
 هَؤُلَاءِ فَأَرْمَاهُمْ . وَإِيَاكُمْ وَالغَلُو فِي الدِّينِ» .  
 قال شيخ الإسلام: هذا عام في جميع أنواع الغلو في الاعتقادات والأعمال وسبب هذا  
 اللفظ العام: رمي الجمار؛ وهو داخل فيه؛ مثل الرمي بالحجارة الكبار، بناء على أنه أبلغ من  
 الصغار. ثم عللها بما يقتضي مجانية هدئي من كان قبلنا بإعاداً عن الواقع فيما هلكوا به؛ فإن  
 المشارك لهم في بعض هدئيم يُخاف عليه من ال�لاك .

(١) الجبلة بكسرتين فلام مشددة وكخشبة أيضاً: الخلقة والطبيعة؛ والمعنى الإنسان مجبول على نقصان الحق في قلبه وزيادة  
 الباطل إلا من رحم الله وأنزل في قلوبهم السكينة فإن إيمانهم لا يزال يزيد ولا ينقص .

الثانية عشرة: معرفة النهي عن التماشيل والحكمة في إزالتها .

الثالثة عشرة: معرفة شأن هذه القصة وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها .

الرابعة عشرة: وهي أعجب وأعجوب قراءتهم إليها في كتب التفسير والحديث ومعرفتهم بمعنى الكلام، وكون الله حال بينهم وبين قلوبهم، حتى اعتقادوا أن فعل قوم نوح أفضل العبادات، فاعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه فهو الكفر المبيح للدم والمال.

الخامسة عشرة: التصريح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة.

السادسة عشرة: ظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك.

السابعة عشرة: البيان العظيم في قوله: «لَا تطْرُونِي كَمَا أطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرِيمَ» فصلوات الله وسلامه على من بلغ البلاغ المبين.

الثامنة عشرة: نصيحته إيانا بهلاك المتنطعين.

النinth عشرة: التصريح بأنها لم تعبد حتى نسي العلم، وفيها بيان معرفة قدر وجوده ومصرة فقده.

العشرون: أن سبب فقد العلم موت العلماء.

قوله: (ولمسلم<sup>(١)</sup> عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: «هلك المتنطعون» قالها ثلاثة). قال الخطابي: المتنطع: المتعمق في شيء، المتكلف البحث عنه على مذاهب أهل الكلام الداخلين فيما لا يعنيهم، الخائضين فيما لا تبلغه عقولهم.

ومن التنطع: الامتناع عن المباح مطلقاً، كالذي يمتنع من أكل اللحم والخنزير، ومن ليس بالكتان والقطن، ولا يلبس إلا الصوف، ويمتنع من نكاح النساء، ويظن أن هذا من الرهد المستحق. قال الشيخ تقي الدين: فهذا جاهل ضال. انتهى.

وقال ابن القاسم رحمة الله: قال الغزالى: والمتنطعون في البحث والاستقصاء.

وقال أبو السعادات: هم المتعمدون الغالون في الكلام، المتكلمون بأقصى حلقهم.

مأخوذ من النطع، وهو الغار الأعلى من الفم، ثم استعمل في كل متعمق قولهً وفعلاً.

وقال النووي: فيه: كراهة التعمق في الكلام بالتشدق، وتتكلف الفصاحة، واستعمال وحشى اللغة ودقائق الإعراب في مخاطبة العوام ونحوهم.

قوله: (قالها ثلاثة) أي: قال هذه الكلمة ثلاثة مرات، مبالغة في التعليم والإبلاغ، فقد بلغ البلاغ المبين. صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

(١) ورواه أيضًا الإمام أحمد وأبو داود، وإنما اقتصر المصنف على ما هو أرجح وأقوى.

## ١٩ - باب

**ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده؟!**

في الصحيح عن عائشة أن أم سلمة ذكرت لرسول الله ﷺ كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرَّجُلُ الصَّالِحُ أَوِ الْعَبْدُ الصَّالِحُ»

قوله: (باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده?).

أي الرجل الصالح؛ فإن عبادته هي الشرك الأكبر، وعبادة الله عنده وسيلة إلى عبادته، ووسائل الشرك محمرة، لأنها تؤدي إلى الشرك وهو أعظم الذنوب.

قوله: (في الصحيح «عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله ﷺ كنيسة رأتها بأرض الحبشة<sup>(١)</sup> وما فيها من الصور. فقال: أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح؛ بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك الصور. أولئك شرار الخلق عند الله» فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين: فتنة القبور وفتنة التمايل).

قوله: (في الصحيح) أي الصحيحين.

قوله: (أن أم سلمة) هي هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم القرشية المخزومية. تزوجها رسول الله ﷺ بعد أبي سلمة سنة أربع. وقيل: ثلاث؛ وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة<sup>(٢)</sup> ماتت سنة اثنين وستين.

قوله: (ذكرت لرسول الله) وفي الصحيحين أن أم حبيبة وأم سلمة ذكرتا<sup>(٣)</sup> ذلك لرسول الله ﷺ و«الكنيسة» بفتح الكاف وكسر النون: مَعْبُدُ النَّصَارَى.

قوله: (أولئك) بكسر الكاف، خطاب للمرأة.

قوله: (إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح) هذا - والله أعلم - شك من بعض رواة الحديث: هل قال النبي ﷺ هذا أو هذا؟ ففيه التحرير في الرواية. وجواز الرواية بالمعنى.

قوله: (وصوروا فيه تلك الصور) الإشارة إلى ما ذكرت أم سلمة وأم حبيبة من التصاوير التي في الكنيسة.

(١) لأن دين الحبشة: النصرانية. وقد أسلم التجاشي وجماعة من أهلها لما هاجر إليها جعفر بن أبي طالب ومن معه من المسلمين الهجرة الأولى.

(٢) ثم عادت مع زوجها أبي سلمة إلى مكة، وهاجر أبو سلمة إلى المدينة، وحبسها بنو المغيرة بمكة ستة؛ ثم لحقت بزوجها في المدينة، وتوفي أبو سلمة رضي الله عنه سنة أربع من الهجرة.

(٣) في قرة العيون: ولم [تذكرة] غير بناء المساجد وال تصاوير لكونه ذريعة إلى عبادة من ذرائع الشرك والوقوع فيه مما هو أعظم من هذا، كالبناء على القبور وتعظيمها وعبادتها مع ذلك يعتقدونه ديناً وهو الشرك الذي حرّمه الله، وأرسل الرسل، وأنزل الكتب، بالنهي عنه.

بَنُوا عَلَى قَبْرِه مَسْجِدًا وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكَ شَرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ<sup>(١)</sup> فَهُؤُلَاءِ جَمَعُوا بَيْنَ فِتْنَتَيْنِ: فِتْنَةِ الْقُبُورِ، وَفِتْنَةِ التَّمَاثِيلِ وَلَهُمَا عَنْهَا قَالَتْ: لَمَّا نُزِّلَ بِرَسُولِ اللَّهِ

قَوْلُهُ: (أُولَئِكَ شَرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ) وَهَذَا يَقْتَضِي تَحْرِيمَ بَنَاءِ الْمَسَاجِدِ عَلَى الْقُبُورِ، وَقَدْ لَعِنَ اللَّهُ مِنْ فَعْلِ ذَلِكَ كَمَا سِيَّأَتِيَ.

قَالَ الْبَيْضَاوِيُّ: لَمَّا كَانَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى يَسْجُدُونَ لِقُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ تَعْظِيْمًا لِشَأنِهِمْ وَيَجْعَلُونَهَا قَبْلَةً يَتَوَجَّهُونَ فِي الصَّلَاةِ نَحْوَهَا وَاتَّخِذُوهَا أُوثَانًا لَعْنِهِمُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

قَالَ الْقَرْطَبِيُّ: إِنَّمَا صُورُ أُوْثَانِهِمُ الصُّورَ لِيَتَأْسُوا بِهَا وَيَتَذَكَّرُوا أَعْمَالَهُمُ الصَّالِحةَ فَيَجْتَهَدُوا كَاجْتَهادِهِمْ؛ وَيَعْبُدُوا اللَّهَ عِنْدَ قُبُورِهِمْ؛ ثُمَّ خَلْفَهُمْ قَوْمٌ جَهَلُوا مَرَادَهُمْ وَوَسُوسُ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَنَّ أَسْلَافَهُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ هَذِهِ الصُّورَ وَيَعْظِمُونَهَا. فَحَذَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنِ الْمَذَرِعَةِ إِلَى ذَلِكَ، سَدًا لِلذَّرِيعَةِ الْمُؤْدِيَةِ إِلَى ذَلِكَ.

قَوْلُهُ: (فَهُؤُلَاءِ جَمَعُوا بَيْنَ فِتْنَتَيْنِ: فِتْنَةِ الْقُبُورِ وَفِتْنَةِ التَّمَاثِيلِ) هَذَا مِنْ كَلَامِ شِيخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى؛ ذَكْرُهُ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَبَنِّيَّهُ عَلَى مَا وَقَعَ مِنْ شَدَّةِ الْفِتْنَةِ بِالْقُبُورِ وَالْتَّمَاثِيلِ فَإِنَّ الْفِتْنَةَ بِالْقُبُورِ كَالْفِتْنَةِ بِالْأَصْنَامِ أَوْ أَشَدُّ.

قَالَ شِيخُ الْإِسْلَامِ رَحْمَهُ اللَّهُ: وَهَذِهِ الْعَلَةُ الَّتِي لَأْجَلَهَا نَهْيُ الشَّارِعِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنِ اتِّخَاذِ الْمَسَاجِدِ عَلَى الْقُبُورِ لَأَنَّهَا هِيَ الَّتِي أَوْقَعَتْ كَثِيرًا مِنَ الْأَمْمِ إِمَّا فِي الشَّرْكِ الْأَكْبَرِ أَوْ فِي مَا دُونَهُ مِنَ الشَّرْكِ، إِنَّ النُّفُوسَ قَدْ أَشْرَكَتْ بِتَمَاثِيلِ الْصَّالِحِينَ؛ وَتَمَاثِيلَ يَزْعُمُونَ أَنَّهَا طَلَاسَمُ الْكَوَاكِبِ وَنَحْوُ ذَلِكَ. فَإِنَّ الشَّرْكَ بِقَبْرِ الرَّجُلِ الَّذِي يُعْتَقَدُ صَلَاحُهُ أَقْرَبُ إِلَى النُّفُوسِ مِنَ الشَّرْكِ بِخَشْبَةِ أَوْ حَجَرٍ. وَلَهُذَا تَجِدُ أَهْلَ الشَّرْكِ يَتَضَرَّعُونَ عَنْهَا، وَيَخْشَعُونَ وَيَخْضُعُونَ، وَيَعْبُدُونَ بِقُلُوبِهِمْ عِبَادَةً لَا يَفْعَلُونَهَا فِي بَيْتِ اللَّهِ وَلَا وَقْتِ السُّحْرِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْجُدُ لَهَا، وَأَكْثَرُهُمْ يَرْجُونَ مِنْ بَرَكَةِ الْصَّلَاةِ عِنْهَا وَالدُّعَاءِ مَا لَا يَرْجُونَ فِي الْمَسَاجِدِ، فَلَأْجَلَ هَذِهِ الْمُفْسِدَةِ حَسْمَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَادِهَا، حَتَّى نَهَى عَنِ الْصَّلَاةِ فِي الْمَقْبَرَةِ مُطْلَقًا، وَإِنْ لَمْ يَقْصُدْ الْمُصْلِيُّ بِرَبْكَةَ الْبَقْعَةِ بِصَلَاتِهِ، كَمَا يَقْصُدُ بِصَلَاتِهِ بِرَبَّكَةِ الْمَسَاجِدِ، كَمَا نَهَى عَنِ الْصَّلَاةِ وَقْتَ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَغَرُوبِهِا، لَأَنَّهَا أَوْقَاتٌ يَقْصُدُ فِيهَا الْمُشْرِكُونَ الْصَّلَاةَ لِلشَّمْسِ، فَنَهَى أَمْتَهُ عَنِ الْصَّلَاةِ حِينَذَ إِنَّ لَمْ يَقْصُدْ مَا قَصَدَهُ الْمُشْرِكُونَ، سَدًا لِلذَّرِيعَةِ، وَأَمَّا إِذَا قَصَدَ الرَّجُلُ الْصَّلَاةَ عِنْ الْقُبُورِ مُتَبَرِّكًا بِالصَّلَاةِ فِي تِلْكَ الْبَقْعَةِ فَهَذَا عَيْنُ الْمُحَادَّةِ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ، وَالْمُخَالَفَةُ لِدِينِهِ، وَابْتِدَاعُ دِينِ لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ، فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ قَدْ أَجْمَعُوا عَلَى مَا عَلِمُوهُ بِالاضْطَرَارِ مِنْ دِينِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: أَنَّ

(١) إِنَّمَا كَانُوا شَرَارُ الْخَلْقِ لَأَنَّهُمْ ضَلَّلُوا وَأَضْلَلُوا مَنْ بَعْدَهُمُ الْغَلُوُّ فِي الْقُبُورِ وَأَهْلَهَا الْمُفْضِيُّ بِالْغَالِبِينَ إِلَى عَبَادَتِهَا وَكُلِّ مَنْ فَعَلَ فِلَحَمُ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ - الَّتِي سَبَقَ عَلَيْهَا القُولُ بِأَنْ بَعْضَهَا يَتَعَبَّدُ سِنَنَ الْمُشْرِكِينَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ فَهُوَ مُصْلِمٌ - وَفِي مُثَلِّ هُؤُلَاءِ وَرَدَ الْحَدِيثُ الَّذِي فِي الصَّحِيفَةِ: «وَمَنْ سِنْ سُنَّةَ سَيِّدِهِ فَلَيْلُهُ وَزُرُورُهُ مِنْ عَمَلِ بَهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» وَقَالَ تَعَالَى: «لَيَحْمِلُوا أَوزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ أَزَارَ لَلَّهَ أَرْبَابَ بَيْتِهِ يُبَثُّلُونَهُمْ يَعْتَرِفُ عَلَيْهِمْ» [النَّحْل: ٢٥] الآية.

طَفِيقٌ يَطْرُحُ خَمِيْصَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَ بِهَا كَشْفَهَا فَقَالَ - وَهُوَ كَذِيلُكَ - :  
 «لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدَ» - يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا -

الصلاحة عند القبور منهي عنها، وأنه عليه لعن من اتخاذها مساجد، فمن أعظم المحدثات وأسباب الشرك: الصلاة عندها واتخاذها مساجد، وبناء المساجد عليها. وقد تواترت النصوص عن النبي عليه بالنهي عن ذلك والتغليظ فيه. وقد صرّح عامة الطوائف بالنهي عن بناء المساجد عليها متابعة منهم للسنة الصحيحة الصريحة. وصرح أصحاب أحمد وغيرهم من أصحاب مالك والشافعي بتحريم ذلك، وطاقة أطلقوا الكراهة. والذي ينبغي: أن تحمل على كراهة التحرير؛ إحساناً للظن بالعلماء، وألا يظن بهم أن يجوزوا فعل ما تواتر عن رسول الله عليه لعن فاعله والنهي عنه. اهـ كلامه رحمه الله تعالى.

قوله (ولهما عنها) - أي عن عائشة رضي الله عنها - قالت: لما نُزِلَ<sup>(١)</sup> برسول الله عليه طَفِيقٌ يَطْرُحُ خَمِيْصَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَ بِهَا كَشْفَهَا فَقَالَ - وهو كذيلك - : «لَعْنَةُ اللهِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدَ»، يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا. ولو لا ذلك لأبرز قبره، غير أنه حَشِيَ أن يتَّخِذَ مسجداً» أخر جاه).

قوله: (ولهما) أي البخاري ومسلم. وهو يعني عن قوله في آخره أخر جاه.  
 قوله (لما نُزِلَ) هو بضم النون وكسر الزاي. أي: نزل به ملك الموت والملائكة الكرام عليهم السلام.

قوله: (طفق) بكسر الفاء وفتحها . والكسر أفعص ، وبه جاء القرآن . ومعناه: جعل .

قوله: (خمصة) بفتح المعجمة والصاد المهملة . كساء له أعلام .

قوله: (إذا اغتم بها كشفها) أي: عن وجهه .

قوله: (لَعْنَةُ اللهِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدَ)<sup>(٢)</sup> يبيّن أن من فعل مثل ذلك حل عليه من اللعنة ما حل على اليهود والنصارى .

قوله: (يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا) الظاهر أن هذا من كلام عائشة رضي الله عنها لأنها فهمت من قول النبي عليه ذلك تحذير أمته من هذا الصنيع الذي كانت تفعله اليهود والنصارى في قبور

(١) نُزِلَ: بضم النون وكسر الزاي أي: نزل به علامات الوفاة وخاف على أمته أن يتَّخذُوا قبره مسجداً وينغلوا فيه فيشركون بالله كما فعل الذين لعنهم فتحذيرهم من ذلك. جزاء الله خير الجزاء .

(٢) هذا هو الشاهد للترجمة، لأن النبي عليه لعنهم على تحري الصلاة عندها وإن كان المصلي إنما يصلِي الله . فمن كان يصلِي عند القبور ويَتَّخِذُها مساجد فهو ملعون، لأن ذريعة إلى عبادتها؛ فكيف إذا عبد المُقْبُرَ فيها بـأَنْوَاعِ العبادة؟ وسألَه ما لا قدرة له عليه . وهذا هو الغاية التي يكون اتخاذ القبور مساجد ذريعة إليها، وليس اللعنة خاصة باليهود والنصارى لأشخاصهم أو أزمانهم أو أسمائهم، وإنما هي لأعمالهم، وكذلك من فعل فعلهم، فمن فعل ما هو أعظم من فعلهم أولى باللعن، وإنما أراد عليه تحذير أمته أن يتعرّضوا لما تعرّضوا له اليهود والنصارى من اللعنة، ولذلك قالَ عائشة: «يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا ولو لا ذلك لأبرز قبره» .

ولوًّا ذلِكَ أَبْرَزَ قَبْرَهُ، غَيْرَ أَنَّهُ خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا» آخر جاه.

أنبيائهم، فإنه من الغلو في الأنبياء؛ ومن أعظم الوسائل إلى الشرك. ومن غرابة الإسلام أن هذا الذي لعن رسول الله ﷺ فاعليه - تحذيرًا لأمته أن يفعلوه معه ﷺ ومع الصالحين من أمته - قد فعله الخلق الكثير من متأخري هذه الأمة، واعتقدوا قربة من القربات، وهو من أعظم السيئات والمنكرات، وما شعروا أن ذلك محادة لله ورسوله.

قال القرطبي في معنى الحديث: وكل ذلك لقطع الذريعة المؤدية إلى عبادة من فيها كما كان السبب في عبادة الأصنام. انتهى.

إذ لا فرق بين عبادة القبر ومن فيه وعبادة الصنم، وتأمل قول الله تعالى عن نبيه يوسف ابن يعقوب حيث قال: «وَاتَّبَعْتَ مِلَةً إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ شُرِكَ بِاللهِ مِنْ شَيْءٍ» [يوسف: ٣٨] نكرةً في سياق النفي تعم كل شرك.

قوله: (ولولا ذلك) - أي ما كان يحدُر من اتخاذ قبر النبي ﷺ مسجدًا - لأبرز قبره وجعلَ مع قبور الصحابة الذين كانت قبورهم في البقيع.

قوله: (غير أنه خشي أن يتخذ مسجدًا) روي بفتح البناء وضمهما، فعلى الفتح يكون هو الذي خشي ذلك ﷺ، وأمرهم أن يدفعوه في المكان الذي قبض فيه. وعلى رواية الضم يتحمل أن يكون الصحابة هم الذين خافوا أن يقع ذلك من بعض الأمة، فلم ييرزوا قبره، خشية أن يقع ذلك من بعض الأمة - غلوًّا وتعظيمًا - بما أبدى وأعاد من النهي والتحذير منه، ولعن فاعله.

قال القرطبي: ولهذا بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النبي ﷺ فأعلوا حيطان تربته وسدوا المدخل إليها؛ وجعلوها محدقة بقبره ﷺ؛ ثم خافوا أن يتخذ موضع قبره قبلة إذا كان مستقبل المسلمين، فُتصور الصلاة إليه بصورة العبادة. فبنوا جدارين من ركني القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقى على زاوية مثلثة من ناحية الشمال حتى لا يُمْكِنُوا أحدًا من استقبال قبره<sup>(١)</sup> انتهى<sup>(٢)</sup>.

(١) وكان هذا الوضع قد جعل القبر لاصقًا بالجدار الذي فيه باب جبريل ولكن قد أُزيلَ هذا الوضع وأخلَّ حول القبر من جهاته الأربع، وأصبح كثير من المسلمين يستقبلونه من يكون في الموضع الخاص بالأغوات، وفي المكان الخاص النساء، وأصبح عرضة لأن يطاف به. وقدرأيت كثيراً من العامة يطوفون به؛ ويحاولون التمسح به لولا منع الجناد الذين خصصتهم الحكومة السعودية لذلك المنع. ومهما حرص الجناد على أداء وظيفتهم؛ فلن يمكنهم ولا أي قوة تمنع هذا بائناً، اللهم إلا العلم الذي ينير قلوب الجمهور الإسلامي ويعرفهمحقيقة النبي ﷺ وإنها إنما تكون باتباع دينه كما كان أصحابه رضي الله عنهن يفعلون، وهو أشد الناس حباً لله ولرسوله ﷺ. وأن يعود الناس إلى الأمر الأول الذي كان عليه السلف الصالح في كل شؤونهم فعند ذلك لا حاجة لجند ولا قوة. والله يهدي الناس إلى ما فيه صلاح دينه ودنياه.

(٢) وقد ذكر الشارح بعد هذا بعض ما ذكر المصنف من المسائل المستنبطة من حديث الباب حذفناها لعدم التكرار.

ولمسلم عن جُنْدُب بن عبد الله قال: سمعت النبي ﷺ قبل أن يموت بخمسٍ وهو يقول: «إِنِّي أَبْرأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ فَإِنَّ اللَّهَ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا. وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرًا خَلِيلًا. أَلَا وَإِنَّ مَنْ

قوله: (ولمسلم عن جُنْدُب بن عبد الله قال: سمعت النبي ﷺ قبل أن يموت بخمس، وهو يقول: «إِنِّي أَبْرأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ، فَإِنَّ اللَّهَ قد اتَّخَذَنِي خَلِيلًا؛ كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرًا خَلِيلًا، أَلَا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدًا، أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدًا، فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنِ ذَلِكَ»).  
قوله: (عن جندب بن عبد الله) أي: ابن سفيان البجلي؛ وينسب إلى جده، صحابي مشهور. مات بعد الستين.

قوله: (إِنِّي أَبْرأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ) أي أمتنع عما لا يجوز لي أن أفعله. والخلة فوق المحبة. والخليل هو المحبوب غاية الحب؛ مشتق من الخلة - بفتح الخاء - وهي تخلل المودة في القلب، كما قال الشاعر:

قد تخللت مسلك الروح مني      وبذا سُمِّيَ الْخَلِيلُ خَلِيلًا  
هذا هو الصحيح في معناها. كما ذكره شيخ الإسلام وابن القيم وابن كثير وغيرهم  
رحمهم الله تعالى.

قال القرطبي: وإنما كان ذلك لأن قلبه ﷺ قد امتلاً من محبة الله وتعظيمه ومعرفته فلا يسع خلة غيره.

قوله: (فَإِنَّ اللَّهَ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا) فيه بيان أن الخلة فوق المحبة.

قال ابن القيم رحمه الله: وأما ما يظنه بعض الغالطين من: أن المحبة أكمل من الخلة، وأن إبراهيم خليل الله؛ ومحمد حبيب الله فمن جهله، فإن المحبة عامة، والخلة خاصة وهي نهاية المحبة. وقد أخبر النبي ﷺ أن الله قد اتَّخَذَه خلِيلًا ونفى أن يكون له خليل غير ربِّه؛ مع إخباره بحبه لعائشة ولأبيها، ولعمر بن الخطاب، ومعاذ بن جبل وغيرهم رضي الله عنهم. وأيضاً فإن الله يحب التوابين ويحب المتطرفين ويحب الصابرين؛ وخلته خاصة بالخليلين.

قوله: (ولو كنت متَّخِذًا خلِيلًا لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرًا خَلِيلًا) فيه بيان أن الصديق أفضل الصحابة. وفيه الرد على الرافضة وعلى الجهمية وهما شر أهل البدع، وأخرجهم بعض السلف من الشتتين والسبعين فرقة، وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد. قاله المصنف رحمه الله. وهو كما قال بلا ريب<sup>(١)</sup>.

(١) فإن أول من فعل ذلك العبيديون الذين زعموا كذباً أنهم فاطميون. شيدوا للحسين - رضي الله عنه وبرأ الله منهم ومن شيعتهم ومحببهم - قبراً بالقاهرة؛ ورفعوا عليه قبة عظيمة وبنوا له المسجد المشهور الذي بالقاهرة، يقام فيه من الأعمال

كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَاهُمْ مَسَاجِدَ، أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فَإِنَّمَا  
أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ». فقد نهى عنه في آخر حياته.

ثم إنه لعن - وهو في السياق - مَنْ فعله. والصلوة عندها من ذلك وإن لم يُبن

وفيه إشارة إلى خلافة أبي بكر، لأن من كانت محبته لشخص أشد كان أولى به من غيره. وقد استخلفه على الصلاة بالناس، وغضب عليه لما قيل: يُصَلِّي بهم عمر<sup>(١)</sup> وذلك في مرضه الذي توفي فيه.

واسم أبي بكر: عبدالله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تميم بن مرة الصديق الأكبر، خليفة رسول الله عليه وآله وأفضل الصحابة بإجماع من يعتد بقوله من أهل العلم. مات في جمادى الأولى سنة ثلاث عشرة، وله ثلات وستون سنة رضي الله عنه. قوله: (ألا) حرف استفتاح (ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتاخذون قبور أنبيائهم مساجد). الحديث. قال الخلخالي: وإنكار النبي عليه صنيعهم هذا مخرج على وجهين: أحدهما: أنهم يسجدون لقبور الأنبياء تعظيمًا.

الثاني: أنهم يجوزون الصلاة في مدافن الأنبياء والتوجه إليها حالة الصلاة، نظرًا منهم بذلك إلى عبادة الله والمبالغة في تعظيم الأنبياء. والأول: هو الشرك الجلي. والثاني: الخفي، فلذلك استحقوا اللعن.

قوله: (فقد نهى عنه في آخر حياته) أي: كما في حديث جنوب. وهذا من كلام شيخ الإسلام. وكذا ما بعده.

قوله: (ثم إنه لعن - وهو في السياق<sup>(٢)</sup> - من فعله) كما في حديث عائشة. قلت: فكيف يسوغ بعد هذا التغليظ من سيد المرسلين أن تُعظَم القبور وبيني عليها، ويُصَلِّي عنها وإليها؟ وهذا أعظم مشاقةً ومحادثةً لله تعالى ولرسوله لو كانوا يعقلون.

قوله: (والصلوة عندها من ذلك، وإن لم يبن مسجد) أي: من اتخاذها مساجد الملعون فاعله. وهذا يقتضي تحريم الصلاة عند القبور وإليها.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعًا: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة

الشركة ما يغضبه الله ورسوله وكل من في قلبه حب الله ورسوله والإيمان الصحيح. وقد صفت كثير من العلماء السالفين في بيان كذب أولئك العبيد وبيان نحلتهم الكافرة الفاجرة، وأنهم كانوا يظهرون الرفض ويبيطون الكفر. ومن كتب في ذلك الإمام أبو بكر الباقلانى في كتاب نفيس سماه كشف الأسرار وهتك الأستار؛ والإمام ابن الجوزي وغيرهم. انظر في ذلك البداية والنهاية للعماد ابن كثير في حوادث سنة ٤٠٢هـ. ج ١١ ص ٢٤٩.

(١) الذي قال ذلك وعرضه: عائشة رضي الله عنها كما في صحيح البخاري: قالت: «إن أبا بكر رجل أسيف، لا يملك نفسه إذا صلى. فمر عمر يصلى بالناس. فقال النبي عليه وآله وآله وآله: إنك صواحب يوسف، مروا أبا بكر فليصل بالناس».

(٢) أي في سياق الموت. أصله «سوق» قلبت الواو باء لكسر السين، لأن روحه تساق لتخرج من البدن، وسياق وسوق مصدران من ساق يسوق.

مسجد؛ وهو معنى قوله: «خَشِيَ أَنْ يَتَّخِذَ مَسْجِدًا»؛ فإن الصحابة لم يكونوا لي بنوا حول قبره مسجداً. وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتّخذ مسجداً، بل كل موضع يصلّى فيه يسمى مسجداً كما قال ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا».

والحمام» رواه أحمد وأهل السنن وصححه ابن حبان والحاكم.

قال ابن القيم رحمه الله: وبالجملة فمن له معرفة بالشرك وأسبابه وذرائعه وفهم عن رسول الله ﷺ مقاصده، جزم جزماً لا يحتمل التقيض أن هذه المبالغة واللعنة والنهي بصيغته - صيغة «لا تفعلوا» وصيغة «إني أنهاكم عن ذلك» - ليس لأجل النجاسة، بل هو لأجل نجاسة الشرك اللاحقة لمن عصاه، وارتكب ما عنه نهاء، واتبع هواه؛ ولم يخش ربه ومولاه، وقلّ نصيبي أو عدم من لا إله إلا الله، فإن هذا وأمثاله من النبي ﷺ صيانة لحمي التوحيد أن يلحقه الشرك ويغشاه، وتجريد له وغضب لربه أن يعدل به سواه؛ فأبى المشركون إلا معصية لأمره وارتكاباً لنهيء؛ وغرّهم الشيطان: بأن هذا تعظيم لقبور المشايخ والصالحين، وكلما كتم لها أشد تعظيمها وأشد فيهم غلوّاً كتم بقربهم أسعد، ومن أعدائهم أبعد. ولعمر الله، من هذا الباب دخل الشيطان على عباد يعقو ويعقوث ونسرا؛ ودخل على عباد الأصنام منذ كانوا إلى يوم القيمة؛ فجمع المشركون بين الغلوّ فيهم والطعن في طريقتهم؛ فهدى الله أهل التوحيد لسلوك طريقتهم وإنزالهم منازلهم التي أنزلهم الله إليها من العبودية وسلب خصائص الإلهية عنهم.

قال الشارح رحمه الله تعالى: ومن علل بخوف الفتنة بالشرك: الإمام الشافعي، وأبو بكر الأثرم، وأبو محمد المقدسي، وشيخ الإسلام وغيرهم رحمهم الله، وهو الحق الذي لا ريب فيه.

قوله: (فإن الصحابة لم يكونوا لي بنوا حول قبره مسجداً) أي: لما علموا من تشديده في ذلك وتغليظه النهي عنه، ولعن من فعله.

قوله: (وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتّخذ مسجداً) أي: وإن لم يبن مسجد، بل كل موضع يصلّى فيه يسمى مسجداً، يعني: وإن لم يقصد بذلك: كما إذا عرض لمن أراد أن يصلّى فأوقع الصلاة في ذلك الموضع الذي حانت الصلاة عنده من غير أن يقصد ذلك الموضع بخصوصه، فصار بفعل الصلاة فيه مسجداً.

قوله: (كما قال ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»)<sup>(١)</sup> أي: فَسَمَّيَ الأرض مسجداً، تجوز الصلاة في كل بقعة منها إلا ما استثنى من المواقع التي لا تجوز الصلاة فيها، كالمقبرة ونحوها.

(١) رواه البخاري ومسلم عن جابر رضي الله عنه، وفيه زيادة «فأيما رجل أدركته الصلاة فليصل حيث أدركته».

ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «إِنَّ مِنْ شَرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَالَّذِينَ يَتَخَذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدًا» ورواه أبو حاتم في صحيحه.

قال البغوي في شرح السنة: أراد أن أهل الكتاب لم تبع لهم الصلاة إلا في يبيعهم وكنائسهم؛ فأباح الله لهذه الأمة الصلاة حيث كانوا، تحفيقاً عليهم وتسيراً، ثم خص من جميع الموضع: الحمام والمقربة والمكان النجس. انتهى.

قوله: (ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود مرفوعاً) قوله: (إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد) ورواه أبو حاتم وابن حبان في صحيحه).

قوله: (إن من شرار الناس) بكسر الشين جمع شرير.

قوله: (من تدركهم الساعة وهم أحياء) أي مقدماتها، كخروج الدابة، وطلع الشمس من مغربها، وبعد ذلك ينفع في الصور نفحة الفزع.

قوله: (والذين يتخذون القبور مساجد) معطوف على خبر إن في محل نصب على نية تكرار العامل، أي وإن من شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد أي بالصلاحة عندها وإليها، وبناء المساجد عليها.

وتقديم في الأحاديث الصحيحة أن هذا من عمل اليهود والنصارى وأن النبي ﷺ لعنهم على ذلك، تحذيرًا للأمة أن يفعلوا مع نبيهم وصالحيهم مثل اليهود والنصارى<sup>(١)</sup>.  
فما رفع أكثرهم بذلك رأسًا؛ بل اعتقادوا أن هذا الأمر قربة لله تعالى، وهو مما يبعدهم عن الله ويطردهم عن رحمته ومغفرته.

والعجب أن أكثر من يدعى العلم ممن هو من هذه الأمة لا ينكرون ذلك، بل ربما استحسنوه ورغبوها في فعله؛ فلقد اشتدت غربة الإسلام وعاد المعروف منكراً والمنكر معروفاً، والسنة بدعة والبدعة سنة؛ نشأ على هذا الصغير وهرم عليه الكبير.

(١) في قرة العيون: (قلت) وقع هذا في الأمة كثيراً كما وقع في أهل الجاهلية قبل بعث النبي ﷺ كما لا يخفى على ذوي البصائر. وقد زاد هؤلاء المتأخرن من هذه الأمة على ما وقع من أهل الجاهلية من هذا الشرك بأمور: منها: أنهم يخلصون عند الاضطرار لغير الله وينسون الله ومنها: أنهم يعتقدون أن آلهتهم من الأموات يتصرفون في الكون دون الله. وجمعوا بين نوعي الشرك في الإلهية والربوبية، وقد سمعنا ذلك منهم مشافهة، ومن ذلك قول: ابن كمال من أهل عمان وأمثاله: إن عبد القادر الجيلاني يسمع من دعاء، ومع سماعه ينفع، فزعم أنه يعلم الغيب وهو ميت فقد ذهب عقل هذا وضل فكفر بما أنزله الله في كتابه كقوله: «إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ وَلَا يُئْتَكُمْ مِثْلَ خَيْرِكُمْ» [فاطر: ١٤] فيما صدقوا الخير فيما أخبر به عن آلهتهم التي كانوا يعبدونها من دون الله، ولا آمنوا بما أنزله الله في كتابه بل بالغوا وعاندوا في رده وكذبوا وأحددوا وكابروا المعقول والمنتقول فالله المستعان.

فيه مسائل:

الأولى:

ما ذكر الرسول ﷺ فيمن بنى مسجداً يعبد الله فيه عند قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

الثانية:

النهي عن التماشيل وغلط الأمر في ذلك.

الثالثة:

العبرة في مبالغته ﷺ في ذلك. كيف يبيّن لهم هذا أولاً، ثم قبل موته بخمس، قال ما قال، ثم لما كان في السياق لم يكتف بما تقدم.

الرابعة:

نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

الخامسة:

أنه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم.

قال شيخ الإسلام: أما بناء المساجد على القبور فقد صرّح عامة الطوائف بالنهي عنه، متابعة للأحاديث الصحيحة. وصرّح أصحابنا وغيرهم من أصحاب مالك والشافعى بتحريمه. قال: ولا ريب في القطع بتحريمه؛ ثم ذكر الأحاديث في ذلك - إلى أن قال - وهذه المساجد المبنية على قبور الأنبياء والصالحين، أو الملوك وغيرهم تتعمّن إزالتها بهدم أو غيره. هذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء المعروفين.

وقال ابن القيم رحمه الله: يجب هدم القباب التي بنيت على القبور، لأنها أُسست على معصية الرسول ﷺ، وقد أفتى جماعة من الشافعية بهدم ما في القرافة من الأبنية، منهم ابن الجمّيزي والظهير الترمذى وغيرهما.

وقال القاضي ابن كعب: ولا يجوز أن تُجَصَّص القبور، ولا أن يبنى عليها قباب، ولا غير قباب، والوصية بها باطلة.

وقال الأذرعى: وأما بطلان الوصية ببناء القباب وغيرها من الأبنية وإنفاق الأموال الكثيرة، فلا ريب في تحريره.

وقال القرطبي في حديث جابر رضي الله عنه - «نهى أن يجصّص القبر أو يبني عليه» - وبظاهر هذا الحديث قال مالك، وكروه البناء والجحش على القبور. وقد أجازه غيره، وهذا الحديث حجة عليه.

وقال ابن رشد: كره مالك البناء على القبر وجعل البلطة المكتوبة، وهو من بدع أهل الطول، أحدهما إرادة الفخر والمباهة والسمعة، وهو مما لا اختلاف عليه.

وقال الزيلعى في شرح الكنز: ويكره أن يبنى على القبر، وذكر قاضي خان: أنه لا يُجَصَّص القبر ولا يبنى عليه؛ لما روی عن النبي ﷺ أنه نهى عن التجصيص والبناء فوق

السادسة: لعنه إياهم على ذلك.

السابعة: أن مراده تحذيره إيانا عن قبره.

الثامنة: العلة في عدم إبراز قبره.

التاسعة: في معنى اتخاذها مسجداً.

العاشرة: أنه قَرَنَ بين مَنْ اتَّخَذَهَا وبين مَنْ تَقَوَّمُ عَلَيْهِ السَّاعَةَ، فَذَكَرَ الذَّرِيعَةَ إِلَى الشَّرْكِ قَبْلَ وقوعِهِ مَعَ خَاتَمِهِ.

القبر. والمراد بالكراءة - عند الحنفية رحمة الله - كراهة التحرير. وقد ذكر ذلك ابن نجيم في شرح الكنز.

وقال الشافعي رحمة الله: أكره أن يعظم مخلوق، حتى يجعل قبره مسجداً مخافة الفتنة عليه وعلى من بعده من الناس. وكلام الشافعي رحمة الله يبين أن مراده بالكراءة كراهة التحرير.

قال الشارح رحمة الله تعالى: وجزم النووي رحمة الله في شرح المذهب بتحريم البناء مطلقاً، وذكر في شرح مسلم نحوه أيضاً.

وقال أبو محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة إمام الحنابلة صاحب المصنفات الكبار كالمعنى والكافي وغيرهما - رحمة الله تعالى -: ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور، لأن النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود والنصارى» الحديث. وقد روينا أن ابتداء عبادة الأصنام: تعظيم الأمواط واتخاذ صورهم، والتمسح بها والصلوة عندها، انتهى<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله: وأما المقبرة فلا فرق فيها بين الجديدة والعتيقة، انقلبت تربتها أو لم تقلب، ولا فرق بين أن يكون بينه وبين الأرض حائل أو لا؛ لعموم الاسم وعموم العلة، ولأن النبي ﷺ لعن الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ومعلوم أن قبور الأنبياء لا تنجرس.

وبالجملة: فمن علل النبي عن الصلاة في المقبرة بتجاهساً التربة خاصة فهو بعيد عن مقصود النبي ﷺ، ثم لا يخلو أن يكون القبر قد بني عليه مسجد، فلا يصلى في هذا المسجد سواء صلى خلف القبر أو أمامه بغير خلاف في المذهب: لأن النبي ﷺ قال: «إن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنني أنهاكم عن ذلك» وَخَصَّ قبور الأنبياء لأن ع Kovf الناس على قبورهم أعظم؛ واتخاذها

(١) وقد صرَّح ابن حجر الهيثمي المكي في كتابه الكبائر: إن بناء القباب على القبور من الكبائر المحرمة بالنصِّ الصريح. وإن الواجب على ملوك المسلمين وأمرائهم وولاتهم أن يهدمو هذه القباب ويدُؤُوا بقبة الإمام الشافعي.

الحادية عشرة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس: الرد على الطائفتين اللتين هما أشرّ أهل البدع، بل أخرجهم بعض أهل العلم من الشتتين والسبعين فرقة، وهم الرافضة والجهمية، ويسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.

الثانية عشرة: ما بُلِيَ به ﷺ من شدة التزع.

الثالثة عشرة: ما أُكْرِمَ به من الخلة.

مساجد أشد، وكذلك إن لم يكن يُنْبَئَ عليه مسجد، فهذا قد ارتكب حقيقة المفسدة التي كان النهي عن الصلاة عند القبور من أجلها، فإن كل مكان صلٰى فيه يُسمى مسجداً، كما قال ﷺ: «جعلت لي الأرض مسجداً وظهوراً» وإن كان موضع قبر أو قبرين.

وقال بعض أصحابنا: لا يمنع الصلاة فيها لأنها لا يتناولها اسم المقبرة، وليس في كلام أَحْمَدَ ولا بعض أصحابه هذا الفرق، بل عموم كلامهم يقتضي منع الصلاة عند كل قبر.

وقد تقدم عن علي رضي الله عنه أنه قال: «لا أصلٰى في حمام ولا عند قبر».

فعلى هذا ينبغي أن يكون النهي متناولاً لحرير القبر وفنائه؛ ولا تجوز الصلاة في مسجد بنٰي في مقبرة؛ سواء كان له حيطان تحجز بينه وبين القبور أو كان مكشوفاً.

قال في رواية الأثرم: إذا كان المسجد بين القبور لا يصلٰى فيه الفريضة، وإن كان بينها وبين المسجد حاجز فرخص أن يصلٰى فيه على الجنائز ولا يصلٰى فيه على غير الجنائز. وذكر حديث أبي مَرْئِدٍ عن النبي ﷺ: «لَا تُصْلِوَا عَلَى الْقُبُورِ»<sup>(١)</sup> وقال: إسناده جيد، انتهى.

ولو تبعنا كلام العلماء في ذلك لاحتمل عدة أوراق. فتبين بهذا أن العلماء رحمهم الله يبنوا أن علة النهي: ما يؤدي إليه ذلك: من الغلو فيها وعبادتها من دون الله كما هو الواقع والله المستعان.

وقد حدث بعد الأئمة الذين يعتقد بقولهم، أناس كثٰر في أبواب العلم بالله اضطرباً بهم، وغلوظ عن معرفة ما بعث الله به رسوله من الهدى والعلم حجابهم فقيدوا نصوص الكتاب والسنّة بقيود أو هنٰت الانقياد وغيرها فيها ما قصده الرسول ﷺ بالنهي وأراد، فقال بعضهم: النهي عن البناء على القبور يختص بالمقبرة المسبيّلة، والنهي عن الصلاة فيها لتنجسها بصديق الموتى. وهذا كله باطل من وجوه: منها: أنه من القول على الله بلا علم. وهو حرام بنص الكتاب.

ومنها: أن ما قاله لا يقتضي لعن فاعله والتغليظ عليه، وما المانع له أن يقول: من صلٰى

(١) رواه مسلم وأبو داود والترمذى والنمسائى.

الرابعة عشرة: التصريح بأنها أعلى من المحبة.

الخامسة عشرة: التصريح بأن الصديق أفضل الصحابة.

السادسة عشرة: الإشارة إلى خلافته.

في بقعة نجسة فعليه لعنة الله. ويلزم على ما قاله هؤلاء أن النبي ﷺ لم يبين العلة، وأحال الأمة في بيانها على من يجيء بعده ﷺ وبعد القرون المفضلة والأئمة، وهذا باطل قطعاً عقلاً وشرعاً، لما يلزم عليه من أن الرسول ﷺ عجز عن البيان أو قصر في البلاغ، وهذا من أبطل الباطل. فإن النبي ﷺ بلغ البلاغ المبين، وقدرته في البيان فوق قدرة كل أحد، فإذا بطل اللازم بطل المزروم.

ويقال أيضاً: هذا اللعن والتغليظ الشديد إنما هو فيمن اتخاذ قبور الأنبياء مساجد، وجاء في بعض النصوص ما يُعم الأنبياء وغيرهم، فلو كانت هذه العلة لكان منتفية في قبور الأنبياء، تكون أجسادهم طرية لا يكون لها صدید يمكن من الصلاة عند قبورهم، فإذا كان النهي عن اتخاذ المساجد عند القبور يتناول قبور الأنبياء بالنص، علم أن العلة ما ذكره هؤلاء العلماء الذين قد نقلت أقوالهم.

والحمد لله على ظهور الحجة وبيان المحجة. والحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كان لهتدي لو لا أن هدانا الله.

\* \* \*

## ٤٠ - باب

**ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيّرها أوثاناً تعبد من دون الله**  
**روى مالك في الموطأ أن رسول الله ﷺ قال: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنًا يُعبدُ،**

قوله: (باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيّرها أوثاناً تعبد من دون الله).

(روى مالك في الموطأ أن رسول الله ﷺ قال: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنًا يُعبدُ؛ اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد») <sup>(١)</sup>.

هذا الحديث رواه مالك مرسلاً عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار: أن رسول الله ﷺ قال. الحديث. ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه عن ابن عجلان عن زيد بن أسلم به، ولم يذكر عطاء. ورواه البزار عن زيد عن عطاء عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً.  
 قوله شاهد عند الإمام أحمد بسنده عن سهيل بن أبي صالح عن أبي هريرة رفعه: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنًا، لَعْنَ اللَّهِ قَوْمًا اتَّخَذُوا قبورَ أَنْبِيائِهِمْ مساجد».

قوله: (روى مالك في الموطأ) هو الإمام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الأصبهي، أبو عبدالله المدنى. إمام دار الهجرة وأحد الأئمة الأربع وأحد المتقين للحديث، حتى قال البخاري: أصح الأسانيد مالك عن نافع، عن ابن عمر. مات سنة تسع وسبعين ومائة، وكان مولده سنة ثلاثة وسبعين. وقيل: أربع وسبعين. وقال الواقدي: بلغ تسعين سنة. قوله: (اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنًا يُعبدُ) قد استجاب الله دعاءه كما قال ابن القيم رحمة الله تعالى:

|                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فأجاب رب العالمين دعاءه<br>وأحاطه بثلاثة الجدران<br>حتى غدت أرجاؤه بدعائه<br>في عزة وحماية وصيانة | ودل الحديث على أن قبر النبي ﷺ لو عبد لكان وثناً، لكن حماه الله تعالى بما حال بينه وبين الناس فلا يصل إليه. ودل الحديث على أن الوثن هو ما يباشره العابد من القبور والتواتيت التي عليها. وقد عظمت الفتنة بالقبور لتعظيمها وعبادتها، كما قال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: «كيف أنت إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير، وينشا فيها الصغير، تجري على الناس يتخذونها سنة، إذا غيرت قيل: غيرت السنة» انتهى . |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(١) في قرة العيون: وذلك أنه ﷺ خاف أن يقع في أمره في حقه كما وقع من اليهود والنصارى في حق أنبيائهم من دون الله وسبب ذلك الغلو فيهم كما قال تعالى: «إِنَّ الْكَافِرَةِ لَا تَنْهَا فِي دِينِكُمْ غَيْرُ الْحَقِّ وَلَا تَنْهَا عَمَّا وَقَرِيرُهُ قَدْ صَلَوْا بِنَقْبَلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ» [المائدة: ٧٧] وكذلك رغب ﷺ إلى رقه ألا يجعل قبره وثناً بعد، وقد عبدت القبور بأنواع العبادة كما لا يخفى. وتقدم في حديث عائشة رضي الله عنها: «ولولا ذلك لأبرز قبره غير أنه خشي أن يتخذ مسجداً». وقد استجاب الله دعوة نبيه ﷺ وصان قبره وأحاطه بثلاثة جدران.

اَشْتَدَّ غَضَبُ اللَّهِ عَلَى قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدًّا .

ولخوف الفتنة نهى عمر عن تبع آثار النبي ﷺ.

قال ابن وضاح: سمعت عيسى بن يونس يقول: «أمر عمر بن الخطاب رضي الله عنه بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي ﷺ»<sup>(١)</sup> فقطعها لأن الناس كانوا يذهبون فيصلون تحتها، فخاف عليهم الفتنة.

وقال المعاور بن سويد: «صليت مع عمر بن الخطاب بطريق مكة صلاة الصبح، ثم رأى الناس يذهبون مذاهب، فقال: أين يذهب هؤلاء؟ فقيل: يا أمير المؤمنين، مسجد صلى فيه النبي ﷺ فهم يصلون فيه؛ فقال: إنما هلك من كان قبلكم بمثل هذا، كانوا يتبعون آثار أنبيائهم ويتخذونها كنائس وبيعاً، فمن أدركته الصلاة في هذه المساجد فليصلّ، ومن لا فليمض ولا يتمدّها».

وفي مغازي ابن إسحاق من زيادات يونس بن بُكير عن أبي خلدة خالد بن دينار حدثنا أبو العالية قال: «لما فتحنا تُسْرَ وجدنا في بيت مال الهرمزان سريراً عليه رجل ميت، عند رأسه مصحف، فأخذنا المصحف فحملناه إلى عمر؛ فدعاه كعباً فنسخه بالعربية، فأنا أول رجل قرأه من العرب، قرأته مثل ما أقرأ القرآن، فقلت لأبي العالية: ما كان فيه؟ قال سيرتكم وأموركم ولحومن كلامكم وما هو كائن بعد، قلت: فماذا صنعتم بالرجل؟ قال حفرنا له بالنهار ثلاثة عشر قبراً متفرقة، فلما كان الليل دفناه وسوينا القبور كلها لتنعمية على الناس لا يتبشوّه. قلت: وما يرجون منه؟ قال: كانت السماء إذا حُبست عنهم بربوا بسريره فيمطرون، فقلت: من كنتم تظنون الرجل؟ قال: رجل يقال له دانيال، فقلت: منذكم وجدتموه مات؟ قال: منذ ثلاثة عشر سنة، قلت: ما كان تغير منه شيء؟ قال: لا ، إلا شعيرات من قفاه، إنّ لحوم الأنبياء لا تُبلّها الأرض»<sup>(٢)</sup>.

(١) كان ذلك في صلح الحديبية. وهي الشجرة التي ذكرها الله تعالى في سورة الفتح «لَقَدْ رَأَيْتَ اللَّهَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا يَأْتِيُونَكَ تَحْتَ الْكَجِيجَةِ»؛ وذلك حين أشاع الناس أن عثمان بن عفان قتلته قريش حين بعث النبي ﷺ سفيراً بينه وبين قريش، فقال: «لا نربح حتى نناجز القوم»، ودعا رسول الله ﷺ الناس إلى البيعة فكانت بيعة الرضوان على الموت، وكان المبايعون ألفاً وأربعين ألفاً، ثم أتى رسول الله ﷺ أن الذي كان من أمر عثمان باطل . والقصة رواها البخاري ومسلم وغيرهما من أصحاب السير والمغازي.

(٢) ذكرها الطبرى: ج ٤ ص ٢٢٠، في حادث سنة ١٧ هـ قال: قيل لأبي سيرة هذا جسد دانيال في هذه المدينة. قال وما لنا بذلك؟ فأقره بأيديهم، ثم ذكر خبر دانيال وسيبي بختنصر له من بيت المقدس وموته بالسوس؛ فكان هنالك يستشفى بجسده، فلما فتحها المسلمون أتوا فاقروه في أيديهم؛ حتى إذا ولّ أبو سيرة عنهم إلى ندي سابور أقام أبو موسى بالسوس وكتب إلى عمر فيه. إلخ القصة. وقد ذكرها أبو عبيدة في الأموال ص ٣٤٣ رقم ٨٧٦ عن قتادة قال: «لما فتحت السوس وعليهم أبو موسى الأشعري وجدوا دانيال في أ'Brien، وإذا إلى جانبه مال موضوع وكتاب فيه: «من شاء أتى فاستقرض منه إلى أجل، فإن أتى به إلى ذلك الأجل وإلا برس». قال: فالترمذ أبو موسى وقبله، وقال: دانيال ورب الكعبة. ثم كتب في شأنه إلى عمر فكتب إليه عمر: كفنه وحنطه وصل عليه ثم أدفعه كما دفنت الأنبياء صلوات الله عليهم،

قال ابن القيم رحمه الله: ففي هذه القصة ما فعله المهاجرون والأنصار رضي الله عنهم من تعية قبره لثلا يُفتن به؛ ولم يرزوه للدعاء عنده والتبرك به؛ ولو ظفر به المتأخرن لجالدوا عليه بالسيف ولعبدوه من دون الله.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: وهو إنكار منهم لذلك؛ فمن قصد بقعة يرجو الخير بقصدها - ولم يستحب الشارع قصدها - فهو من المنكرات، وبعضه أشد من بعض، سواء قصدها ليصلِّي عندها أو ليدعُو عندها، أو ليقرأ عندها أو ليذكُر الله عندها، أو ليسك عندها بحيث يخص تلك البقعة بنوع من العبادة التي لم يشرع تخصيصها به لا نوعاً ولا عيناً، إلا أن ذلك قد يجوز بحكم الاتفاق لا لقصد الدعاء فيها، كمن يزورها ويسلم عليها، ويسأَل الله العافية له وللموتى؛ كما جاءت به السنة، وأما تحري الدعاء عندها بحيث يستشعر أن الدعاء هناك أجوب منه في غيره؛ فهذا هو المنهي عنه. انتهى ملخصاً.

قوله: (اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) فيه تحريم البناء على القبور، وتحريم الصلاة عندها، وأن ذلك من الكبائر، وفي القرى للطبرى<sup>(١)</sup> من أصحاب مالك عن مالك أنه كره أن يقول: زرت قبر النبي ﷺ، وعلَّ ذلك بقوله ﷺ: «اللهم لا تجعل قبري وثناً بعد» الحديث. كره إضافة هذا اللفظ إلى القبر، لثلا يقع التشبيه بفعل أولئك، سداً للذرية.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: ومالك قد أدرك التابعين، وهم أعلم الناس بهذه المسألة، فدل ذلك على أنه لم يكن معروفاً عندهم لفاظ زيارة قبر النبي ﷺ - إلى أن قال - وقد ذكروا في أسباب كراحته لأن يقول: «زرت قبر النبي ﷺ» لأن هذا اللفظ قد صار كثيراً من الناس يريد به الزيارة البدعية، وهو قصد الميت لسؤاله ودعائه، والرغبة إليه في قضاء الحاجة؛ ونحو ذلك مما يفعله كثير من الناس؛ فهم يعنون بلفظ الزيارة مثل هذا. وهذا ليس بمشروع باتفاق الأئمة. وكره مالك أن يتكلم بلفظ مجمل يدل على معنى فاسد، بخلاف الصلاة والسلام عليه، فإن ذلك مما أمر الله به. أما لفظ الزيارة في عموم القبور فلا يفهم منها مثل هذا المعنى. ألا ترى إلى قوله: «فزوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة» مع زيارته لقبر أمها. فإن هذا يتناول قبور الكفار، فلا يُفهَمُ من ذلك زيارة الميت لدعائه وسؤاله والاستغاثة

---

وانظر ماله فاجعله في بيت مال المسلمين، قال فكتبه في قباطي بيض وصلى عليه ودنه» وقال البلاذري ص ٣٧١: «رأى أبو موسى في قيلهم بينا وعليه ستر فسأل عنه فقيل، إن فيه جنة دانيال النبي، فإنهن كانوا أقطروا، فسألوا أهل بابل دفعه إليهم ليسترقوا به ففعلوا. وكان بختنصر سبي دانيال وأتى به إلى بابل فقضى بها. فكتب أبو موسى بذلك إلى عمر، فكتب إليه عمر أن كفنه وادفنه، فسرَّ أبو موسى نهرًا حتى إذا انقطع دفنه ثم أجرى الماء عليه».

(١) كتاب «القرى لقادصي أم القرى» تأليف المحب الطبرى.

ولابن جرير بسنده عن سفيان بن منصور عن مجاهد: «أَفَرَأَيْتُمُ اللَّهَ وَالْعَزِيزَ» قال: «كَانَ يَلْتُ لَهُمُ السَّوِيقَ<sup>(١)</sup> فَمَا تَفَعَّلُوا عَلَى قَبْرِهِ» وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس: «كَانَ يَلْتُ السَّوِيقَ لِلْحَاجِ».

به، ونحو ذلك مما يفعله أهل الشرك والبدع؛ بخلاف ما إذا كان المزور معظماً في الدين كالأئمة والصالحين؛ فإنه كثيراً ما يعني بزيارة قبورهم هذه الزيارة البدعية الشركية؛ فلهذا كره مالك ذلك في مثل هذا، وإن لم يكره ذلك في موضع آخر ليس فيه هذه المفسدة. اهـ.  
وفيه: أن النبي ﷺ لم يستعد إلا مما يخاف وقوعه. ذكره المصنف رحمه الله تعالى.  
قوله: (ولابن جرير بسنده عن سفيان بن منصور عن مجاهد «أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعَزِيزَ» قال: كَانَ يَلْتُ لَهُمُ السَّوِيقَ، فَمَا تَفَعَّلُوا عَلَى قَبْرِهِ، وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس  
قال: «كَانَ يَلْتُ السَّوِيقَ لِلْحَاجِ»).

قوله: (ولابن جرير) هو الإمام الحافظ محمد بن جرير بن يزيد الطبراني، صاحب التفسير والتاريخ والأحكام وغيرها. قال ابن خزيمة: لا أعلم على الأرض أعلم من محمد بن جرير وكان من المجتهدين لا يقلد أحداً. وله أصحاب يتفقهون على مذهبه ويأخذون بأقواله. ولد سنة أربع وعشرين ومائتين؛ ومات ليومين بقيا من شوال سنة عشر وثلاثمائة.

قوله: (عن سفيان) الظاهر: أنه سفيان بن سعيد بن مسروق الشوري أبو عبدالله الكوفي ثقة حافظ فقيه إمام عابد كان مجتهداً؛ وله أتباع يتفقهون على مذهبه. مات سنة إحدى وستين ومائة، وله أربع وستون سنة.

قوله: (عن منصور) هو ابن المعتمر بن عبد الله السلمي ثقة ثبت فقيه. مات سنة اثنين وثلاثين ومائة.

قوله: (عن مجاهد) هو ابن جابر - بالجيم والمودحة - أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي، ثقة إمام في التفسير، أخذ عن ابن عباس وغيره رضي الله عنهم. مات سنة أربع ومائة؛ قاله يحيى القطان، وقال ابن حبان: مات سنة اثنين أو ثلاثة ومائة وهو ساجد، ولد سنة إحدى وعشرين في خلافة عمر رضي الله عنه.

قوله: (كان يلت السويق لهم فمات فعكفوا على قبره) في رواية: «فيطعم من يمر من الناس. فلما مات عبدوه، قالوا: هو اللات» رواه سعيد بن منصور.  
ومناسبته للترجمة: أنهم غلوا فيه لصلاحه حتى عبدوه وصار قبره وثنا من أوثان المشركين.

(١) السويق: دقيق الحنطة أو الشعير؛ ولته به بالماء أو السمن، وال حاج بمعنى الحاج.

وَعَنْ أَبْنَ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ زَائِرَاتِ الْقُبُورِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ» رَوَاهُ أَهْلُ السَّنَنِ.

قوله: (وكذا قال أبو الجوزاء) هو أوس بن عبد الله الربعي، بفتح الراء والباء، مات سنة ثلاثة وثمانين.

قال البخاري: حدثنا مسلم - وهو ابن إبراهيم - : حدثنا أبو الأشهب<sup>(١)</sup>: حدثنا أبو الجوزاء عن ابن عباس قال: «كان اللات رجلاً يلت سوق الحاج». قال ابن خزيمة: وكذا العزي، وكانت شجرة عليها بناء وأستار بخلة، بين مكة والطائف، كانت قريش يعظمونها، كما قال أبو سفيان يوم أحد: «لنا العزي ولا عزي لكم».

قوله: (عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ زَائِرَاتِ الْقُبُورِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ» رَوَاهُ أَهْلُ السَّنَنِ).

قلت: وفي الباب حديث أبي هريرة وحديث حسان بن ثابت، فأما حديث أبي هريرة فرواه أحمد والترمذى وصححه<sup>(٢)</sup>. وحديث حسان أخرجه ابن ماجه من روایة عبد الرحمن بن حسان بن ثابت عن أبيه قال: «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ زَوَّارَاتِ الْقُبُورِ».

وحدث ابن عباس هذا في إسناده أبو صالح مولى أم هانئ، وقد ضعفه بعضهم ووثقه بعضهم<sup>(٣)</sup> قال علي بن المديني عن يحيى القبطان: لم أر أحداً من أصحابنا ترك أبا صالح مولى أم هانئ، وما سمعت أحداً من الناس يقول فيه شيئاً، ولم يتركه شعبة ولا زائدة ولا عبد الله بن عثمان. قال ابن معين: ليس به بأس ولهذا أخرجه ابن السكن في صحيحه. انتهى من الذهب الإبريز عن الحافظ المزري.

(١) أبو الأشهب هو جعفر بن حيان التيمي السعدي العطاردي الحناء الأعمى. مات سنة ١٦٥ هـ.

(٢) أخرجه الترمذى من طريق عمر بن أبي سلمة عن أبيه عن أبي هريرة: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ لَعِنْ زَوَارَاتِ الْقُبُورِ» وقال هذا حسن صحيح - وأخرجه ابن حبان في صحيحه - قال الترمذى: وفي الباب عن عائشة وحسان بن ثابت. وحديث حسان بن ثابت رواه الإمام أحمد في مسنده أيضاً. وروى ابن حبان في صحيحه عن عبد الله بن عمرو. وحديث فاطمة بنت رسول الله ﷺ في عزائها أهل ميت في ميتهم، فقال لها: «العلك بلغت معهم الكدى؟ قالت: معاذ الله وقد سمعتك تذكر فيها ما تذكر. قال: لو بلغت الكدى معهم مارأيت الجنة حتى يراها جدأبيك».

(٣) وأبو صالح اسمه باذام، أو باذان. وقد صرخ في هذا الحديث بالتحذير من ابن عباس فانتفت تهمة التدليس؛ ثم قد حسن الترمذى هذا الحديث وإن كان الحافظ المنذري قد تعقبه عليه. وقال الحافظ ابن القيم في تهذيب سنن أبي داود في باب كراهية اتخاذ القبور مساجد: وفي صحيح أبي حاتم عن أبي صالح عن ابن عباس قال: «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ زَائِرَاتِ الْقُبُورِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ» قال أبو حاتم: أبو صالح هذا اسمه مهران ثقة. وليس بصاحب الكلبي. ذاك اسمه باذام، وقال الأشبيلي: هو باذام صاحب الكلبي، وهو عندهم ضعيف جداً، وكان شيئاً أبو الحاج المزري يرجح هذا أيضاً.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: وقد جاء عن النبي ﷺ من طريقين: فعن أبي هريرة رضي الله عنه: «أن رسول الله ﷺ لعن زوارات القبور». وذكر حديث ابن عباس. ثم قال: ورجال هذا ليس رجال هذا، فلم يأخذه أحدهما عن الآخر، وليس في الإسنادين من يتهم بالكذب، ومثل هذا حجة بلا ريب، وهذا من أجود الحسن الذي شرطه الترمذى، فإنه جعل الحسن ما تعددت طرقه ولم يكن فيه متهم، ولم يكن شاذًا، أي مخالفًا لما ثبت بنقل الثقات وهذا الحديث تعددت طرقه وليس فيها متهم ولا خالقه أحد من الثقات، هذا لو كان عن صاحب واحد، فكيف إذا كان رواه عن صاحب وذاك عن آخر؟ فهذا كله يبين أن الحديث في الأصل معروف، والذين رخصوا في الزيارة اعتمدوا على ما روی عن عائشة رضي الله عنها أنها زارت قبر أخيها عبد الرحمن وقالت: «لو شهدتك ما زرتك» وهذا يدل على أن الزيارة ليست مستحبة للنساء كما تستحب للرجال، إذ لو كان كذلك لاستحب زيارته سواء شهدته أم لا.

قلت: فعلى هذا لا حجة فيه لمن قال بالرخصة.

وهذا السياق لحديث عائشة رواه الترمذى من رواية عبدالله بن أبي مليكة عنها، وهو يخالف سياق الأثرم له عن عبدالله بن أبي مليكة أيضًا: «أن عائشة رضي الله عنها أقبلت ذات يوم من المقاير. فقلت لها: يأم المؤمنين؟ أليس نهى رسول الله ﷺ عن زيارة القبور؟ قالت: نعم نهى عن زيارة القبور، ثم أمر بزيارتها».

فأجاب شيخ الإسلام رحمه الله عن هذا وقال: ولا حجة في حديث عائشة فإن المحتج عليها احتج بالنهي العام، فدفعت ذلك بأن النهي منسوخ، ولم يذكر لها المحتاج النهي الخاص بالنساء الذي فيه لعنون على الزيارة. وبين ذلك قوله: «قد أمر بزيارتها» فهذا يبين أنه أمر بها أمراً يقتضي الاستحباب، والاستحباب إنما هو ثابت للرجال خاصة، ولو كانت تعتقد أن النساء مأمورات بزيارة القبور وكانت تفعل ذلك كما يفعله الرجال ولم تقل لأخيها «لما زرتك» وللنون صريح في التحرير، والخطاب بالإذن في قوله: «فزوروها» لم يتناول النساء فلا يدخلن في الحكم الناسخ، العام إذا عرف أنه بعد الخاص لم يكن ناسخاً له عند جمهور العلماء، وهو مذهب الشافعى وأحمد في أشهر الروايتين عنه؛ وهو المعروف عند أصحابه، فكيف إذا لم يعلم أن هذا العام بعد الخاص؟ إذ قد يكون قوله «لعن الله زوارات القبور» بعد إذنه للرجال في الزيارة. يدل على ذلك أنه قرنه بالمتخذين عليها المساجد والسرج، ومعلوم أن اتخاذ المساجد والسرج المنهي عنها محكم، كما دلت عليه الأحاديث الصحيحة وكذلك الآخر.

والصحيح: أن النساء لم يدخلن في الإذن في زيارة القبور لعدة أوجه: أحدها: أن قوله ﷺ «فزوروهَا» صيغة تذكير. وإنما يتناول النساء أيضًا على سبيل التغليب. لكن هذا فيه قولان، قيل: إنه يحتاج إلى دليل منفصل، وحيث أنه فيحتاج تناول ذلك للنساء إلى دليل منفصل. وقيل إنه يتحمل على ذلك عند الإطلاق. وعلى هذا فيكون دخول النساء بطريق العموم الضعيف، والعام لا يعارض الأدلة الخاصة ولا ينسخها عند جمهور العلماء، ولو كان النساء دخلات في هذا الخطاب لاستحب لهن الزيارة للقبور. وما علمنا أحدًا من الأئمة استحب لهن زيارة القبور، ولا كان النساء على عهد النبي ﷺ وخلفائه الراشدين يخرجن إلى زيارة القبور.

ومنها: أن النبي ﷺ علل الإذن للرجال بأن ذلك: «يدرك الموت، ويرفق القلب، وتندم العين» هكذا في مسند أحمد. ومعلوم أن المرأة إذا فتح لها هذا الباب أخرجها إلى الجزء والندب والنياحة؛ لما فيها من الضعف وقلة الصبر، وإذا كانت زيارة النساء مظنة وسبباً للأمور المحرمة فإنه لا يمكن أن يحد المقدار الذي لا يفضي إلى ذلك؛ ولا التمييز بين نوع ونوع، ومن أصول الشريعة: أن الحكمة إذا كانت خفية أو متشرة علّق الحكم بمظتها. فيحرم هذا الباب سداً للذرية، كما حرم النظر إلى الزينة الباطنة، وكما حرم الخلوة بالأجنبيه وغير ذلك، وليس في ذلك من المصلحة ما يعارض هذه المفسدة، فإنه ليس في ذلك إلا دعاؤها للميت وذلك ممكن في بيته.

ومن العلماء من يقول: التشيع كذلك، ويحتاج بقوله ﷺ: «ارجعن مأذورات غير مأجورات، فإنك تفتّن الحي وتؤذن الميت»، وقوله لفاطمة: «أما إنك لو بلغت معهم الكدى لم تدخلني الجنة» ويؤيده ما ثبت في الصحيحين من أنه نهى النساء عن اتباع الجنائز ومعلوم أن قوله ﷺ: «من صلى على جنازة فله قيراط ومن تبعها حتى تدفن فله قيراطان» هو أدل على العموم من صيغة التذكير. فإن لفظ «من» يتناول الرجال والنساء باتفاق الناس، وقد علم بالأحاديث الصحيحة أن هذا العموم لم يتناول النساء لنهي النبي ﷺ لهن عن اتباع الجنائز، فإذا لم يدخلن في هذا العموم فكذلك في ذلك بطريق الأولى. انتهى ملخصاً.

قلت: ويكون الإذن في زيارة القبور مخصوصاً للرجال، خص بقوله: «لعن الله زوارات القبور» الحديث. فيكون من العام المخصوص. وعما استدل به القائلون بالنسخ أجوبة أيضاً.

منها: أن ما ذكروه عن عائشة وفاطمة رضي الله عنهما معارض بما ورد عنهم في هذا الباب فلا يثبت به نسخ.

فيه مسائل:

الأولى:

تفسير الأوثان.

الثانية:

تفسير العبادة.

الثالثة:

أنه عَزِيزٌ لم يستعد إلا مما يخاف وقوته.

ومنها: أن قول الصحابي و فعله ليس حجة على الحديث بلا نزاع، وأما تعليمه عائشة كيف تقول إذا زارت القبور ونحو ذلك، فلا يدل على نسخ ما دلت عليه الأحاديث الثلاثة من لعن زائرات القبور، لاحتمال أن يكون ذلك قبل هذا النهي الأكيد والوعيد الشديد والله أعلم.

قال محمد بن إسماعيل الصنعاني رحمة الله في كتابه تطهير الاعتقاد: فإن هذه القباب والمشاهد التي صارت أعظم ذريعة إلى الشرك والإلحاد، وأكبر وسيلة إلى هدم الإسلام وخراب بنيانه: غالب - بل كل - من يعمرها هم الملوك والسلطانين والرؤساء والولاة، إما على قريب لهم أو على من يحسنون الظن فيه من فاضل أو عالم أو صوفي أو فقير أو شيخ كبير؛ ويزوره الناس الذين يعرفونه زيارة الأموات من دون توسل به ولا هتف باسمه، بل يدعون له ويستغفرون حتى ينفرض من يعرفه أو أكثرهم، فيأتي من بعدهم فيجد قبرًا قد شيد عليه البناء، وسرجت عليه الشموع، وفرش بالفراش الفاخر، وأرخت عليه الستور، وألقيت عليه الأوراد والزهور، فيعتقد أن ذلك لنفع أو دفع ضر، وتؤتيه السدنة يكذبون على الميت بأنه فعل وفعل، وأنزل بفلان الضر وبفلان النفع. حتى يغرسوا في جبلته كل باطل، والأمر ما ثبت في الأحاديث النبوية من لعن<sup>(١)</sup> من أسرج على القبور وكتب عليها وبينها وأحاديث ذلك واسعة معروفة فإن ذلك في نفسه منهي عنه. ثم هو ذريعة إلى مفسدة عظيمة. انتهى.

ومنه تعلم مطابقة الحديث للترجمة والله أعلم.

قوله: (والمتخذين عليها المساجد) تقدم شرحه في الباب قبله.

قوله: (السرُّج) قال أبو محمد المقدسي: لو أبىح اتخاذ السرج عليها لم يلعن من فعله، لأن فيه تصبيغاً للمال في غير فائدة؛ وإفراطاً في تعظيم القبور أشبه بتعظيم الأصنام.

(١) في تطهير الاعتقاد: ولهذا الأمر ثبت في الأحاديث النبوية اللعن على من أسرج القبور إلخ.

الرابعة: قرنه بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد. <sup>(١)</sup>

الخامسة: ذكر شدة الغضب من الله.

السادسة: وهي من أهمها. صفة معرفة عبادة اللات التي هي أكبر الأوثان.

السابعة: معرفة أنه قبر رجل صالح.

الثامنة: أنه اسم صاحب القبر وذكر معنى التسمية.

النinth: لعنة زوارات القبور.

العاشرة: لعنة مَن أسرجها.

وقال ابن القيم رحمه الله: اتخاذها مساجد وإيقاد السرج عليها من الكبائر .  
قوله: (رواه أهل السنن) يعني أبا داود والترمذى وابن ماجه فقط ولم يروه النسائي .

\* \* \*

(١) يعني أنه لما قرن بذلك الدعاء اتخاذ القبور مساجد علم أن اتخاذها مساجد ذريعة إلى اتخاذها أوثاناً .  
(٢) وقد عده ابن حجر الهيثمي في الكبائر أيضاً .

## ٤١ - باب

## ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

وقول الله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ ٥ فَإِن تَوَلُّوْا فَقُلْ حَسِنَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ

قوله: (باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك).

الجناـب: هو الجـانـب: والمـراد حـماـيـةـهـ عـماـ يـقـرـبـ مـنـ أـخـالـطـهـ منـ الشـرـكـ وأـسـابـاهـ.  
قولـهـ: (وقـولـ اللهـ تـعـالـىـ: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ ٥ فَإِن تَوَلُّوْا فَقُلْ حَسِنَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾) [التوبـةـ: ١٢٨، ١٢٩].

قال ابن كثير رحمـهـ اللهـ: يقولـ اللهـ تـعـالـىـ مـمـتـنـاـ عـلـىـ الـمـؤ~م~نـينـ بماـ أـرـسـلـ إـلـيـهـ رسـوـلـاـ مـنـ أـنـفـسـهـمـ أيـ مـنـ جـنـسـهـمـ وـعـلـىـ لـغـتـهـمـ، كـمـاـ قـالـ إـبـرـاهـيمـ عـلـيـهـ السـلـامـ: ﴿رَبَّنَا وَأَبَعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ﴾ [البـقـرةـ: ١٢٩] وـقـالـ تـعـالـىـ: ﴿لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ﴾ [البـقـرةـ: ١٤٦]، وـقـالـ تـعـالـىـ: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ﴾ أيـ مـنـكـمـ، كـمـاـ قـالـ جـعـفرـ  
ابـنـ أـبـيـ طـالـبـ للـنـجـاشـيـ، وـالـمـغـيـرـةـ بـنـ شـعـبـةـ لـرـسـوـلـ كـسـرـىـ: إـنـ اللـهـ بـعـثـ فـيـنـاـ رـسـوـلـاـ مـنـ نـعـرـفـ  
نـسـبـهـ وـصـفـتـهـ، وـمـدـخـلـهـ وـمـخـرـجـهـ، وـصـدـقـهـ وـأـمـانـتـهـ» وـذـكـرـ الـحـدـيـثـ. قـالـ سـفـيـانـ بـنـ عـيـنـةـ عـنـ  
جـعـفرـ بـنـ مـحـمـدـ عـنـ أـبـيـهـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ﴾ قـالـ: «لـمـ  
يـصـبـهـ شـيـءـ مـنـ وـلـادـةـ الـجـاهـلـيـةـ»<sup>(١)</sup>.

وقـولـهـ: ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ﴾ أيـ: يـعـزـ عـلـىـ الشـيـءـ الـذـيـ يـعـنـتـ أـمـتـهـ وـيـشـقـ عـلـيـهـ<sup>(٢)</sup>  
ولـهـذاـ جـاءـ فـيـ الـحـدـيـثـ الـمـرـوـيـ مـنـ طـرـقـ عـنـهـ عَلِيَّ أـنـهـ قـالـ: «بـعـثـتـ بـالـحـنـيفـيـةـ السـمـحةـ» وـفـيـ

(١) ثم ذـكـرـ اـبـنـ كـثـيرـ الـحـدـيـثـ: «خـرـجـتـ مـنـ نـكـاحـ وـلـمـ أـخـرـجـ مـنـ سـفـاحـ» وـقـدـ وـصـلـ هـذـاـ مـنـ وـجـهـ آـخـرـ. كـمـاـ قـالـ الـحـافـظـ أـبـوـ محمدـ الـحـسـنـ بـنـ عـبـدـ الرـحـمـنـ الرـاـمـهـرـمـزـيـ فـيـ كـتـابـ الـفـاـصـلـ بـيـنـ الرـاوـيـ وـالـوـاعـيـ. وـقـدـ اـسـتـدـلـ بـعـضـ الـجـاهـلـيـنـ بـهـذـاـ عـلـىـ إـيمـانـ آـبـاءـ النـبـيـ صَلَّىَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وـهـذـاـ مـنـ عـظـيمـ جـهـلـهـمـ فـلـيـسـ فـيـهـ أـيـ دـلـيلـ، لـأـنـ فـيـ الـبـخـارـيـ مـنـ حـدـيـثـ عـائـشـةـ أـنـهـ كـانـواـ فـيـ الـجـاهـلـيـةـ لـهـمـ نـكـاحـ هـوـ نـكـاحـ النـاسـ الـيـومـ.

(٢) فـيـ قـرـةـ الـمـيـونـ: وـوـجـهـ الدـلـلـةـ بـالـآـيـةـ أـنـهـ عَلِيَّ يـعـزـ عـلـىـهـ كـلـ مـاـ يـؤـثـمـ الـأـمـةـ وـيـشـقـ عـلـيـهـ  
الـشـرـكـ بـالـلـهـ قـلـيـلـهـ وـكـثـيرـهـ وـوـسـائـلـهـ وـمـاـ يـقـرـبـ مـنـ كـيـاـتـ الـذـنـوبـ، وـقـدـ بـالـغـ عَلِيَّ فـيـ النـهـيـ عـنـ الـشـرـكـ وـأـسـابـاهـ أـعـظـمـ مـيـلـةـ  
كـمـاـ لـاـ يـخـفـيـ، وـقـدـ كـانـتـ هـذـهـ حـالـةـ أـصـحـابـهـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـمـ فـيـ قـلـعـهـمـ الـخـيوـطـ الـتـيـ يـرـقـيـ لـلـمـرـيـضـ فـيـهـ وـنـحـوـ ذـلـكـ مـنـ  
تـعـلـيقـ التـمـائـمـ.

**وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْمَظِيرِ** ﴿التوبه: ١٢٨، ١٢٩﴾.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا وَلَا تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ إِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُنِي حَيْثُ كُشِّمْ» رواه أبو داود بإسناد

الصحيح «إِنَّ هَذَا الدِّينَ يَسِيرٌ» وشرعنته كلها سهلة كاملة، يسيرة على من يسرها الله عليه.

قوله: **«حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ** أي على هدايتكم ووصول النفع الدنيوي والآخروي إليكم. وعن أبي ذر رضي الله عنه<sup>(١)</sup> قال: «تركتنا رسول الله ﷺ وما طائر يقلب جناحه في الهواء إلا وهو يذكر لنا منه علماً» أخرجه الطبراني. قال<sup>(٢)</sup>: وقال رسول الله ﷺ: «ما بقي شيء يقرب من الجنة ويباعد من النار إلا وقد بيته لكم».

وقوله: **«بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ**» كما قال تعالى: **«وَاحْفَضْ جَنَاحَكَ لِمَنْ أَبْعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝ فَإِنْ عَصَمُكَ فَقُلْ لِي بَرِيءٌ ۝ مِنَ تَعْمَلُونَ ۝ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ**» [الشعراء: ٢١٧-٢١٥] وهكذا أمره تعالى في هذه الآية الكريمة وهي قوله: **«فَإِنْ تَوَلَّوْا** أي عما جئتم به من الشريعة العظيمة المطهرة الكاملة: **«فَقُلْ حَسِبُوكُمُ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْمَظِيرِ**».

قلت: فاقضت هذه الأوصاف التي وصف بها رسول الله ﷺ في حق أمته: أن أنذرهم وحذّرهم الشرك الذي هو أعظم الذنوب، وبين لهم ذرائعه الموصلة إليه، وأبلغ في نهيم عنها، ومن ذلك تعظيم القبور والغلو فيها، والصلوة عندها وإليها، ونحو ذلك مما يوصل إلى عبادتها، كما تقدم، وكما سيأتي في أحاديث الباب.

قوله: (وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا وَلَا تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ إِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُنِي حَيْثُ كُشِّمْ» رواه أبو داود بإسناد حسن. ورواته ثقات<sup>(٣)</sup>).

قوله: (لا تجعلوا بيوتكم قبوراً) قال شيخ الإسلام: أي لا تعطلوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة، فتكون بمنزلة القبور؛ فأمر بتحري العبادة في البيوت ونهى عن تحريها عند

(١) ساق ابن كثير سند الطبراني إلى أبي ذر.

(٢) أي قال أبو ذر: وهو من رواية الطبراني أيضاً: وقد ذكر الحافظ ابن كثير بعد هذا الحديث من طريق الإمام أحمد عن ابن عباس حديث الملkin الذين أتيا رسول الله ﷺ في المنام و Creed أحدهما عند رجله والآخر عند رأسه. ثم ضربا له ولأمته المثل. وروي عدة أحاديث في هذا المعنى في رحمة النبي ﷺ.

(٣) في قرة العيون: قال الحافظ محمد بن عبد الهادي: هو حديث حسن؛ جيد الإسناد، وله شواهد يرقى بها إلى درجة الصحة. نهاهم ﷺ أن يهجروا بيوتهم عن الصلاة فيها، كما تهجر القبور عن الصلاة إليها، مخافة الفتنة بها، وما يفضي إلى عبادتها من دون الله لأن النبي عن ذلك قد تقرر عندهم، فنهاهم أن يجعلوا بيوتهم كذلك.

حسن، رواه ثقات.

وعن علي بن الحسين «أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي ﷺ، فيدخل فيها فيدعو فنها، وقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول

القبور، عكس ما يفعله المشركون من النصارى ومن تشبه بهم من هذه الأمة.

وفي الصحيحين عن ابن عمر مرفوعاً: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً» وفي صحيح مسلم عن ابن عمر مرفوعاً: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر فإن الشيطان يفرّ من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه».

قوله: (ولا تجعلوا قبري عيداً) قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد، عائداً: إما بعود السنة أو بعود الأسبوع أو الشهر ونحو ذلك.

وقال ابن القيم رحمة الله تعالى: العيد ما يعتاد مجئه وقصده، من زمان ومكان، مأخوذًا من المعاودة والاعتياد، فإذا كان اسمًا للمكان فهو المكان الذي يقصد فيه الاجتماع وانتيابه للعبادة وغيرها، كما أن المسجد الحرام ومني ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء ومثابة؛ كما جعل أيام التعبد فيها عيداً. وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية. فلما جاء الله بالإسلام أبطلها وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر وأيام مني، كما عوضهم من أعياد المشركين المكانية بالكعبة ومني ومزدلفة وعرفة والمشاعر.

قوله: (وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم).

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: يشير بذلك إلى أن ينالني منكم من الصلاة والسلام يحصل مع قريبكم من قبري وبعدكم، فلا حاجة لكم إلى اتخاذه عيداً.

قوله: (لا تجعلوا بيوتكم قبوراً) تقدم كلام شيخ الإسلام في معنى الحديث قبله اهـ.

قوله: (وعن علي بن الحسين رضي الله عنه: «أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي ﷺ، فيدخل فيها فيدعو، فنها، وقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله ﷺ؟ قال: لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا علىَ فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم) (رواه في المختار).

هذا الحديث والذي قبله جيدان حسنا الإسنادين.

أما الأول فرواه أبو داود وغيره من حديث عبدالله بن نافع الصائغ قال: أخبرني ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري عن أبي هريرة فذكره، ورواته ثقات مشاهير، لكن عبدالله بن نافع قال فيه أبو حاتم: ليس بالحافظ، تعرف وتنتكر. وقال ابن معين: هو ثقة. وقال أبو زرعة: لا بأس به. قال شيخ الإسلام رحمة الله: ومثل هذا إذا كان لحديثه شواهد علم أنه محفوظ،

الله ﷺ قال: لَا تَتَخْذُلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلَا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ فَإِنْ تَسْلِيمَكُمْ يَبْلُغُنِي أَيْنَ كُتُمْ رواه في المختارة.

وهذا له شواهد متعددة. وقال الحافظ محمد بن عبدالهادي: هو حديث حسن جيد الإسناد، وله شواهد يرتقي بها إلى درجة الصحة، وأما الحديث الثاني فرواه أبو يعلى، والقاضي إسماعيل والحافظ الضياء محمد بن عبد الواحد المقدسي في المختارة.

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: فانظر هذه السنة، كيف مخرجها من أهل المدينة وأهل البيت الذين لهم من رسول الله ﷺ قرب النسب وقرب الدار؛ لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم، فكانوا له أضبطة. اهـ.

قال سعيد بن منصور في سنته: حدثنا عبدالعزيز بن محمد: أخبرني سهيل بن أبي سهل قال: «رأني الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم عند القبر، فناداني، وهو في بيته فاطمة رضي الله عنها يتعشى، فقال: هلم إلى العشاء، فقلت: لا أريده، فقال: مالي رأيتك عند القبر؟ فقلت: سلمت على النبي ﷺ، فقال: إذا دخلت المسجد فسلم، ثم قال: إن رسول الله ﷺ قال: لَا تَتَخْذُلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلَا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ فَإِنْ صَلَاتُكُمْ تَبْلُغُنِي حِينَما كُتُمْ؛ لعنة اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ما أنت ومن بالأندلس إلا سواء»<sup>(١)</sup>.

وقال سعيد أيضًا: حدثنا حبان بن علي حدثنا محمد بن عجلان عن أبي سعيد مولى المهرى قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا تَتَخْذُلُوا قَبْرِي عِيدًا وَلَا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ فَإِنْ صَلَاتُكُمْ تَبْلُغُنِي».

قال شيخ الإسلام: فهذا المرسلان من هذين الوجهين المختلفين يدلان على ثبوت الحديث لا سيما وقد احتاج به من أرسله. وذلك يقتضي ثبوته عنده، هذا لو لم يُرُو من وجوده مسندة غير هذين، فكيف وقد تقدم مسنداً؟

قوله: (علي بن الحسين) أي: ابن علي بن أبي طالب، المعروف بزین العابدين رضي الله عنه، أفضل التابعين من أهل بيته وأعلمهم، قال الزهري: ما رأيت فرشياً أفضل منه. مات سنة ثلاثة وتسعين على الصحيح. وأبوه الحسين سبط رسول الله ﷺ وريحانته، حفظ

(١) قال في قرة العيون: وهذا أيضًا له قرب النسب وقرب الدار؛ فنهى عن المجيء إلى القبر للدعاء عنده. فالمجيء إلى القبر للسلام عليه وتحري إجابة الدعاء ليس مما شرعه الله ورسوله لهذه الأمة. ولو كان مشروعاً لما تركه الخلفاء والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوه بمحسان من سادات أهل البيت وأئمّة التابعين، ولما أنكروا على ما فعله، وقولهم هو الحجة، وهو الذي دلت عليه الأحاديث، كحديث عائشة وحديث الباب وغيرهما، لعلم السلف بما أراده النبي ﷺ بهيه عن الغلو؛ وخوفه مما وقع من غلا في الدين، واتبع غير سبيل المؤمنين؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقْ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلَ الْمُؤْمِنِينَ تُؤْلَمُ مَا قَوَىٰ وَنُصْلِيهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَغْبِرَةً﴾ [النساء: ١١٥].

عن النبي ﷺ واستشهد يوم عاشوراء سنة إحدى وستين وله ست وخمسون سنة رضي الله عنه . قوله : (أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة) بضم الفاء وسكون الراء ، وهي الكُوّة في الجدار والخوخة ونحوهما .

قوله : (فيدخل فيها فيدعوا فنهاه) هذا يدل على النهي عن قصد القبور والمشاهد لأجل الدعاء والصلوة عندها .

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى : ما علمت أحداً رخص فيه ، لأن ذلك نوع من اتخاذه عبداً ويدل أيضاً على أن قصد القبر للسلام إذا دخل المسجد ليصلِّي منهِ عنه ، لأن ذلك لم يشرع ، وكره مالك لأهل المدينة ، كلما دخل الإنسان المسجد أن يأتي قبر النبي ﷺ ، لأن السلف لم يكونوا يفعلون ذلك ، قال : «ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها» . وكان الصحابة والتابعون رضي الله عنهم يأتون إلى مسجد النبي ﷺ فيصلُّون ، فإذا قضوا الصلاة قعدوا أو خرجموا ، ولم يكونوا يأتون القبر للسلام ، لعلهم أن الصلاة والسلام عليه في الصلاة أكمل وأفضل ، وأما دخولهم عند قبره للصلاحة والسلام عليه هناك ؛ أو للصلاحة والدعاء فلم يشرع لهم ؛ بل نهاهم عنه في قوله : «لا تدخنوا قبري عيّداً وصلوا علىي فإن صلاتكم تبلغني» فبين أن الصلاة تصل إلية من بعد وكذلك السلام ، ولعن من اتخذ قبور الأنبياء مساجد . وكانت الهجرة في زمانهم يدخل إليها من الباب ، إذ كانت عائشة رضي الله عنها فيها ؛ وبعد ذلك ، إلى أن بنى الحاطئ الآخر ، وهم مع ذلك التمكّن من الوصول إلى قبره لا يدخلون عليه ، لا للسلام ولا للصلاحة ، ولا للدعاء لأنفسهم ولا لغيرهم ، ولا لسؤال عن حديث أو علم ، ولا كان الشيطان يطمع فيهم حتى يسمعهم كلاماً أو سلاماً فيظنون أنه هو كلمتهم وأفتابهم ، وبين لهم الأحاديث ، أو أنه قد رد عليهم السلام بصوت يسمع من خارج ، كما طمع الشيطان في غيرهم فأضلهم عند قبره<sup>(١)</sup> وقبر غيره ؛ حتى ظنوا أن صاحب القبر يأمرهم وبينهاهم ويفتيهم ويحدثهم في الظاهر ، وأنه يخرج من القبر ويرونه خارجاً من القبر ؛ ويظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت تكلّمهم ، وأن روح الميت تجسدت لهم فرأوها كما رأهم النبي ﷺ ليلة المراجـ.

والمقصود : أن الصحابة رضي الله عنهم لم يكونوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره كما يفعله من بعدهم من الخلوف ؛ وإنما كان بعضهم يأتي من خارج فيسلم عليه إذا قدم من سفر . كما كان ابن عمر يفعله . قال عبيد الله بن عمر عن نافع : «كان ابن عمر إذا قدم من سفر أتى قبر النبي ﷺ فقال : السلام عليك يا رسول الله ، السلام عليك يا أبا بكر ، السلام

(١) ومن ذلك الحكاية المفتراء المنسوبة إلى الشيخ أحمد الرفاعي ؛ وأنه طلب من النبي ﷺ مدينه ليقبلها ففعل ، وخرجت اليه قبلها . فانظر بالله كيف استطاعت شياطين الجن والإنس أن تلعب بعقل أولئك المحبوبين ، المحرومين من كل علم وعقل ودين ، ولا حول ولا قوّة إلا بالله .

عليك يا أبناه، ثم ينصرف» قال عبيد الله: «ما نعلم أحداً من أصحاب النبي ﷺ فعل ذلك إلا ابن عمر» وهذا يدل على أنه لا يقف عند القبر للدعاء إذا سلم كما يفعله كثير.

قال شيخ الإسلام رحمة الله: لأن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة، فكان بدعة محضة. وفي المبسط: قال مالك: لا أرى أن يقف عند قبر النبي ﷺ ولكن يسلم ويمضي.

ونص أحمد أنه يستقبل القبلة و يجعل الحجرة عن يساره لثلا يستدبره.

وبالجملة فقد اتفق الأئمة على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر؛ وتنازعوا: هل يستقبله عند السلام عليه أم لا؟ وفي الحديث دليل على منع شد الرحال إلى قبره ﷺ وإلى غيره من القبور والمشاهد، لأن ذلك من اتخاذها أعياداً. بل من أعظم أسباب الإشراك بأصحابها. وهذه هي المسألة التي أفتى بها شيخ الإسلام رحمة الله - أعني من سافر لمجرد زيارة قبور الأنبياء والصالحين - ونقل فيها اختلاف العلماء، فمن مبيح لذلك، كالغزالى وأبي محمد المقدسي. ومن مانع لذلك، كابن بطة وابن عقيل، وأبي محمد الجوني، والقاضي عياض. وهو قول الجمهور، نص عليه مالك ولم يخالفه أحد من الأئمة، وهو الصواب، لما في الصحيحين عن أبي سعيد عن النبي ﷺ قال: «لا تُشدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى» فدخل في النهي شدّها لزيارة القبور والمشاهد، فإما أن يكون نهياً، وإما أن يكون نفيّاً. وجاء في رواية بصيغة النهي، فتعين أن يكون للنبي، ولهذا فهم منه الصحابة رضي الله عنهم المنع - كما في الموطأ والمسنّد والسنن - عن بصرة بن أبي بصرة الغفارى أنه قال لأبي هريرة - وقد أقبل من الطور - لو أدركتك قبل أن تخرج إليه لما خرجت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا تُعمل المطهٰ إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى» وروى الإمام أحمد وعمر بن شبة في أخبار المدينة بإسناد جيد عن قزعة قال: «أتيت ابن عمر فقلت: إني أريد الطور. فقال: إنما تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد المدينة، والمسجد الأقصى. فدع عنك الطور ولا تأته» فابن عمر وبصرة بن أبي بصرة جعلا الطور مما نهى عن شد الرحال إليه، لأن اللفظ الذي ذكراه فيه النبي عن شدّها إلى غير الثلاثة مما يقصد به القربة، فعلم أن المستثنى منه عام في المساجد وغيرها، وأن النبي ليس خاصاً بالمساجد، ولهذا نها عن شدّها إلى الطور مستدلين بهذا الحديث. والطور إنما يسافر من يسافر إليه لفضيلة البقعة. فإن الله سماه الوادي المقدس؛ والبقعة المباركة وكلم كلّمه موسى عليه السلام هناك، وهذا هو الذي عليه الأئمة الأربع وجمهور العلماء؛ ومن أراد بسط القول في ذلك والجواب عما يعارضه فعليه

(١) قاضي المالكية في عصره، والرد عليه مطبوع بهامش الرد على البكري، على نفقة جلالة الملك الصالح المصلح؛ الملك عبد العزيز آل سعود. أدام الله تأييده ونصره.

فيه مسائل :

- الأولى : تفسير آية براءة .
- الثانية : إبعاده أمته عن الحمى غاية البعد .
- الثالثة : ذكر حرصه علينا ورافقه ورحمته .
- الرابعة : نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص ، مع أن زيارته من أفضل الأعمال .
- الخامسة : نهيه عن الإكثار من الزيارة .
- السادسة : حثه على النافلة في البيت .
- السابعة : أنه متقرر عندهم أنه لا يصلني في المقبرة .
- الثامنة : تعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإن بعد ، فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب .
- النinth : كونه عليه السلام في البرزخ تُعرض أعماله أمته في الصلاة والسلام عليه .<sup>(١)</sup>

بما كتبه شيخ الإسلام مجيئاً لابن الأختنائي<sup>(١)</sup> فيما اعترض به على ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة - وأخذ به العلماء - وقياس الأولى ؛ لأن المفسدة في ذلك ظاهرة . وأما النهي عن زيارة غير المساجد الثلاثة فغاية ما فيها : أنها لا مصلحة في ذلك توجب شد الرحال ؛ ولا مزية تدعوا إليه ، وقد بسط القول في ذلك الحافظ محمد بن عبد الهادي في كتاب الصارم المنكي في رده السبكي ، وذكر فيه علل الأحاديث الواردة في زيارة قبر النبي عليه السلام وذكر هو وشيخ الإسلام رحهما الله تعالى أنه لا يصح منها حديث عن النبي عليه السلام ولا عن أحد من أصحابه ، مع أنها لا تدل على محل التزاع ، إذ ليس فيها إلا مطلق الزيارة ، وذلك لا ينكره أحد بدون شد الرحال ؛ فيحمل على الزيارة الشرعية التي ليس فيها شرك ولا بدعة . قوله : (رواه في المختارة) المختارة : كتاب جمع فيه مؤلفه الأحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين .

مؤلفه : هو أبو عبدالله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ ضياء الدين الحنبلي أحد الأعلام . قال الذهبي : أفنى عمره في هذا الشأن مع الدين المتن ، والورع والفضيلة التامة والإتقان . فالله يرحمه ويرضى عنه . وقال شيخ الإسلام : تصحيحه في مختاراته خير من تصحيح المحاكم بلا ريب . مات سنة ثلث وأربعين وستمائة .

(١) يريد المصنف رحمة الله أن النبي عليه السلام لا يُعرض عليه من أعمالنا إلا الصلاة والسلام عليه فقط ، لا كما يظنه المبتدعون أن كل الأعمال تعرض عليه فإن وجد خيراً حمد الله وإن وجد غير ذلك استغفر ، مستدلين على ذلك بحديث أوهن من بيت العنكبوت ومعرضين عن صحاح النصوص من الكتاب والسنّة التي روتها البخاري ومسلم .

## ٤٢ - باب

## ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان

وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبَنَا مِنَ الْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْوَةِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَتُّلَاهُ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُوا سَيِّلًا﴾ [النساء: ٥١].

قوله: (باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان)

قول الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبَنَا مِنَ الْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْوَةِ﴾ [النساء: ٥١].

«الوثن»: يطلق على ما قصد بنوع من أنواع العبادة من دون الله من القبور والمشاهد وغيرها لقول الخليل عليه السلام: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْثَانًا وَخَلْقَوْنَ إِفْكًا﴾ [العنكبوت: ١٧] ﴿فَقَالُوا نَعْبُدُ أَنْسَانًا فَنَظَرُوا إِلَيْهِ وَلَمْ يَرُوهُ﴾ [الشعراء: ٧١] وقوله: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْجِحُونَ﴾ [الصفات: ٩٥] ف بذلك يعلم أن الوثن يطلق على الأصنام وغيرها مما عُبد من دون الله؛ كما تقدم في الحديث.

قوله: (﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْوَةِ﴾) روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: « جاء حبيبي بن أخطب وكمب بن الأشرف إلى أهل مكة فقالوا لهم: أنتم أهل الكتاب وأهل العلم، فأخبرونا عنا وعن محمد. فقالوا: ما أنتم وما محمد؟ فقالوا: نحن نصل الأرحام، وننحر الكوماء، ونسقي الماء على اللبن، ونفك العناة؛ ونسقي الحجيج، ومحمد صنبور، قطع أرحاماً، واتبعه سراق الحجيج من غفار. فنحن خير أم هو؟ فقالوا: أنتم خير وأهدي سبيلاً﴾ فأنزل الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبَنَا مِنَ الْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْوَةِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَتُّلَاهُ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُوا سَيِّلًا﴾<sup>(١)</sup>. وفي مسند أحمد عن ابن عباس نحوه.

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «الجibt: السحر؛ والطاغوت: الشيطان» وكذلك قول ابن عباس وأبو العالية ومجاحد والحسن وغيرهم. وعن ابن عباس وعكرمة وأبي مالك «الجibt: الشيطان - زاد ابن عباس - : بالحبشية» وعن ابن عباس أيضاً: «الجibt: الشرك»

(١) قال الحافظ ابن كثير: وقد روى هذا من غير وجه عن ابن عباس وجماعة من السلف؛ وقال الإمام أحمد عن عكرمة عن ابن عباس قال: «لما قدم كعب بن الأشرف مكة قال قريش: ألا ترى هذا الصنبور المبتلى من قومه يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج وأهل المسادة وأهل السقاية. قال أنتم خير: قال: فنزلت بهم: ﴿إِنَّكُمْ شَانِكُمْ هُوَ الْأَبْرَرُ﴾ ونزل: ﴿إِنَّكَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبَنَا مِنَ الْكِتَبِ﴾ الآية و«الكوماء»: الناقة العظيمة السنام لسمتها. و«العنابة» جمع «غان» وهو الأسير. و«الصنبور» الأبر الذي لا عقب له. وأصله سحفة تبت في جذع التخلة لا في الأرض، وقيل: هي التخلة المنفردة التي دق أسفلها. أرادوا أنه إذا قلع انقطع ذكره كما يذهب الصنبور، لأنه لا عقب له.

وقوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ أُتِّنِّكُمْ بِشَرٍ مِّنْ ذَلِكَ مَوْبِدٍ عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبْدَ الظَّفَّاغَوتَ﴾ [المائدة: ٦٠].

وعنه «الجيت: الأصنام» وعن «الجيت: حبي بن أخطب» وعن الشعبي: «الجيت: الكاهن» وعن مجاهد «الجيت: كعب بن الأشرف» قال الجوهرى: «الجيت: كلمة تقع على الصنم والكافر والساخر» ونحو ذلك<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: (وفيه معرفة الإيمان بالجيت والطاغوت في هذا الوضع هل هو اعتقاد قلب، أو هو موافقة أصحابها، مع بغضها، ومعرفة بطلانها؟).

قوله: (وقوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ أُتِّنِّكُمْ بِشَرٍ مِّنْ ذَلِكَ مَوْبِدٍ عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبْدَ الظَّفَّاغَوتَ﴾ [المائدة: ٦٠].

يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: قل يا محمد هل أخبركم بشر جزاء عند الله يوم القيمة مما تظنونه بنا؟ وهم أنتم أيها المتصفون بهذه الصفات المفسرة بقوله: ﴿مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ﴾ أي أبعده من رحمته ﴿وَغَضِبَ عَلَيْهِ﴾ أي: غضباً لا يرضى بعده أبداً: ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ﴾ وقد قال الشوري عن علقة بن مرتد عن المغيرة بن عبد الله اليشكري عن المعرور بن سويد: أن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «سُئلَ رسول الله ﷺ عن القردة والخنازير، أهي مما مسخ الله؟ فقال: إن الله لم يهلك قوماً - أو قال: لم يمسخ قوماً - فجعل لهم نسلاً ولا عقباً، وإن القردة والخنازير كانت قبل ذلك» رواه مسلم<sup>(٢)</sup>.

قال البغوي في تفسيره ﴿قُل﴾: يا محمد، ﴿هَلْ أُتِّنِّكُمْ﴾: أخبركم ﴿بِشَرٍ مِّنْ ذَلِكَ﴾: الذي ذكرتم، يعني قولهم: لم تر أهل دين أفل حظاً في الدنيا والآخرة منكم، ولا دينًا شرًا من دينكم، فذكر الجواب بلفظ الابتداء، وإن لم يكن الابتداء شرًا؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ أَفَأُتِّنِّكُمْ بِشَرٍ مِّنْ ذَلِكُمْ أَنْتُر﴾ [الحج: ٧٢].

وقوله: ﴿مَوْبِدٍ﴾ ثواباً وجزاء، نصب على التفسير ﴿عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ﴾ أي: هو من لعنه الله ﴿وَغَضِبَ عَلَيْهِ﴾ يعني: اليهود ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ﴾، فالقردة أصحاب السبت؛ والخنازير كفار مائدة عيسى، وعن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: «أن المحسنين كلهم من أصحاب السبت، فشباههم مسخوا قردة وشيوخهم مسخوا خنازير».

﴿وَعَبْدَ الظَّفَّاغَوتَ﴾ أي: وجعل منهم من عبد الطاغوت، أي: أطاع الشيطان فيما سُوّل

(١) زاد ابن كثير عن الجوهرى: وفي الحديث «الطيرة والعيافة والطرق من الجيت» قال ابن كثير: رواه الإمام أحمد عن قبيصة ابن مخارق.

(٢) رواه مسلم في كتاب القدر في باب بيان أن الآجال والأرزاق لا تزيد ولا تنقص من وجهين: أولهما: عن أبي بكر بن أبي شيبة؛ وأبي كريب عن مسعود، وهذا هو الذي فيه: «ولا عقباً» والثاني: عن إسحاق بن إبراهيم الحنظلي وحجاج بن الشاعر واللقط لحجاج: وليس فيه: «ولا عقباً».

(٣) في البغوي: وتصدقها قراءة ابن مسعود.

له، وقرأ ابن مسعود<sup>(١)</sup>: (وعبدوا الطاغوت) وقرأ حمزة: (وعبد) بضم الباء، و(الطاغوت) بحر التاء<sup>(٢)</sup> أراد العبد. وهما لغتان: عبد بسكن الباء، عبد بضمها، مثل سبع وسبعين<sup>(٣)</sup> وقرأ الحسن: (وعبد الطاغوت) على الواحد<sup>(٤)</sup>.

وفي تفسير الطبرسي: قرأ حمزة وحده: (وعبد الطاغوت) بضم الباء وجر التاء، والباقيون: (وعبد الطاغوت) بنصب الباء وفتح التاء. وقرأ ابن عباس وابن مسعود وإبراهيم النخعي والأعمش وأبأن بن تغلب: (وعبد الطاغوت) بضم العين والباء وفتح الدال وخفض التاء، قال: وحججة حمزة في قراءته: (وعبد الطاغوت) أنه يحمله على ما عمل فيه ﴿جَعَلَ﴾ كأنه: وجعل منهم عبد الطاغوت. ومعنى: ﴿جَعَلَ﴾: خلق. كقوله: ﴿وَجَعَلَ الظُّلْمَتِ وَالثُّورَ﴾ [الأنعام: ١] وليس (عبد) لفظ جمع لأنه ليس من أبنية الجموع شيء على هذا البناء، ولكنه واحد يراد به الكثرة، ألا ترى أن في الأسماء المفردة المضافة إلى المعرف ما لفظه لفظ الإفراد ومعناه الجمع، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تَعْدُوا فَعَمَّا اللَّهُ لَا يَحْصُو هَا﴾ [إبراهيم: ٣٤] ولأن بناء فعل يراد به المبالغة والكثرة نحو يقظ ودنس؛ وكان تقديره: أنه ذهب في عبادة الطاغوت كل مذهب.

وأما من فتح فقال: ﴿وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ﴾، فإنه عطفه على بناء المضي الذي في الصلة: وهو قوله: ﴿لَعْنَةُ اللَّهِ﴾ وأفراد الضمير في: ﴿عَبْدُ﴾ وإن كان المعنى فيه الكثرة، لأن الكلام محمول على لفظه دون معناه، وفاعله ضمير ﴿مِن﴾ كما أن فاعل الأمثلة المعطوف عليها ضمير ﴿مِن﴾ فأفرد لحمل ذلك جميعاً على اللفظ. وأما قوله (عبد الطاغوت) فهو جمع عبد<sup>(٥)</sup>.  
وقال أحمد بن يحيى: عبد جمع عابد؛ كباذل وبذل، وشارف وشرف، وكذلك عبد جمع عابد. ومثله عباد وعباد. اهـ.

وقال شيخ الإسلام في قوله: ﴿وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ﴾ الصواب أنه معطوف على ما قبله من الأفعال، أي: من لعنه وغضبه عليه، ومن جعل منهم القردة والخنازير ومن عبد الطاغوت. قال: والأفعال المتقدمة الفاعل فيها اسم: الله، مظهراً أو مضمراً. وهنا الفاعل اسم: من عبد الطاغوت، وهو الضمير في (عبد). ولم يعد سبحانه: ﴿مِن﴾ لأنه جعل هذه الأفعال صفة لصنف واحد وهم اليهود.

قوله: ﴿أَوْتَيْكَ شَرًّا مَّكَانًا﴾ مما تظنون بنا ﴿وَأَضَلَّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾ وهذا من باب استعمال

(١) فيكون على بالإضافة، على أن المعنى: وجعل منهم خدم الطاغوت، أي خدامه وعيشه.

(٢) في تفسير البغوي وقيل: هو جمع العباد وقرأ الحسن إلخ.

(٣) آخر النقل عن البغوي.

(٤) قال ابن كثير: على أنه جمع الجمع. عبد عبيد عبد؛ مثل ثمار ثمر.

وقوله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أُمَّرِهِمْ لَتَتَخَذَّنَ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا﴾ [الكهف: ٢١].

عن أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لتَبَعَنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذَّوَ الْقُدْدَةَ بِالْقُدْدَةِ، حَتَّىٰ لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٍّ لَدَخَلْتُمُوهُ»، قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟» آخر جاه.

ولمسلم عن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إِنَّ اللَّهَ رَوَى لِي الْأَرْضَ

أفضل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر له مشارك كقوله تعالى: «أَصْحَبُ الْجَنَّةَ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْتَكْرِرًا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا» [الفرقان: ٢٤] قاله العماد بن كثير في تفسيره، وهو ظاهر. قوله: (وقول الله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أُمَّرِهِمْ لَتَتَخَذَّنَ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا﴾ [الكهف: ٢١]).

والمراد أنهم فعلوا مع الفتية بعد موتهم ما يُذم فاعله. لأن النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد» أراد تحذير أمته أن يفعلوا كفعلهم. قوله: (عن أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لتَبَعَنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذَّوَ الْقُدْدَةَ بِالْقُدْدَةِ، حَتَّىٰ لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٍّ لَدَخَلْتُمُوهُ»، قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟» آخر جاه) وهذا سياق مسلم.

قوله: (سنن) بفتح المهملة أي طريق من كان قبلكم. قال المهلب: الفتح أولى. قوله: (حدو القدة بالقدة) بنصب حدو على المصدر. والقدة بضم القاف واحدة القدة وهو ريش السهم. أي لتتبَعَن طريقهم في كل ما فعلوه، وتشبهوهم في ذلك كما تشبه قُدْدَة السهم القدة الأخرى. وبهذا تظهر مناسبة الآيات للترجمة. وقد وقع كما أخبر؛ وهو علم من أعلام النبوة.

قوله: (حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه) وفي حديث آخر: «حتى لو كان فيه من يأتي أمه علانية لكان في أمتني من يفعل ذلك» أراد ﷺ أن أمته لا تدع شيئاً مما كان يفعله اليهود والنصارى إلا فعلته كله لا ترك منه شيئاً ولهذا قال سفيان بن عيينة: من فسد من علمائنا فيه شبه من اليهود؛ ومن فسد من عبادنا فيه شبه من النصارى. اهـ.

قلت: فيما أكثر الفرقين؛ لكن من رحمة الله تعالى ونعمته أن جعل هذه الأمة لا تجتمع على ضلاله كما في حديث ثوبان الآتي قريباً.

قوله: (قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟) هو برفع (اليهود) خبر مبتدأ محفوظ؛ أي أهم اليهود والنصارى الذين تتبع سنتهم؟ ويجوز النصب بفعل محفوظ تقديره: تعنى.

قوله: (قال: فمن؟) استفهام إنكارى. أي فمن هم غير أولئك؟

فَرَأَيْتُ مَسَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا . وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَلْعُ مُلْكُهَا مَا زَوِيَ لَيْ مِنْهَا ، وَأُعْطِيَتُ الْكَتْرِينُ :  
الْأَحْمَرَ وَالْأَبْيَضَ ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأُمَّتِي أَنْ لَا يُهْلِكَهَا بِعَامَةٍ ، وَأَنْ لَا يُسْلِطَ  
عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سَوْى أَنفُسِهِمْ ، فَيَسْتَبِعَ بَيْضَتِهِمْ . وَإِنَّ رَبِّي قَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، إِذَا قَضَيْتَ

قوله : (ولمسلم عن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيلع ملكها ما زوي لي منها. وأعطيت الكترين : الأحمر؛ والأبيض. وإنني سألت ربى لأمتى أن لا يهلكها بسنة بعامة، وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، فيستبع بيضتهم، وإن ربى قال : يامحمد، إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد وإنني أعطيتك لأمتك أن لا يهلكها بسنة بعامة. وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبع بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً، ويسيبي بعضهم بعضاً») ورواه البرقاني في صحيحه وزاد : «وإنما أخاف على أمتي الأئمة الصالحين . وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيمة . ولا تقوم الساعة حتى يلحق حيًّا من أمتي ، بالشركين وحتى تبعد فناء من أمتي الأوثان . وأنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثة ، كلهم يزعم أنه نبي ، وأنا خاتم النبيين لانبي بعدي ، ولا تزال طائفه من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى» .  
هذا الحديث رواه أبو داود في سننه وابن ماجه بالزيادة التي ذكرها المصنف قوله : (عن ثوبان) هو مولى النبي ﷺ صحبه، ولازمه . ونزل بعده الشام ومات بحمص سنة أربع وخمسين .

قوله : (زوى لي الأرض) قال التورشتي : زويت الشيء جمعته وبقائه ، يريد تقريب البعيد منها حتى اطلع عليه اطلاعه على القريب . وحاصله أنه طوى له الأرض وجعلها مجموعة كهيئة كف في مرآة ينظره قال الطبي : أي : جمعها ، حتى بصرت ما تملكه أمتي من أقصى المشارق والمغارب منها .

قوله : (إن أمتي سيلع ملكها ما زوى لي منها) قال القرطبي : هذا الخبر وجد مخبره كما قال ، وكان ذلك من دلائل نبوته ؛ وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ أقصى طنجة - بالنون والجيم - الذي هو متنه عمارة المغرب ، إلى أقصى المشرق مما هو وراء خراسان والنهر ، وكثير من بلاد السنديان والهند والصين ؛ ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشمال ؛ وذلك لم يذكر عليه السلام أنه أريه ولا أخبر أن ملك أمته يبلغه .

قوله : (زوى لي منها) يحتمل أن يكون مبنياً للفاعل ، وأن يكون مبنياً للمفعول .

قوله : (وأعطيت الكترين : الأحمر والأبيض) قال القرطبي : يعني به كنز كسرى ، وهو ملك الفرس ، وكنز قيسار وهو ملك الروم وقصورهما وبلادهما . وقد قال ﷺ : «والذي نفسى

قضاءً فإنَّه لا يُرَدُّ. وأنِّي أَعْطَيْتُكَ لِمَتَّكَ أَنْ لَا أَهْلِكُهُمْ بِسَنَةٍ عَامَةٍ. وأنْ لَا أُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُواً مِنْ سَوْيِ أَنفُسِهِمْ فَيَسْتَبِحَ بَيْضَتَهُمْ. وَلَوْ اجْتَمَعَ عَلَيْهِمْ مَنْ بِأَقْطَارِهَا حَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يُهْلِكُ بَعْضًا، وَيَسْبِي بَعْضُهُمْ بَعْضًا». ورواه البرقاني في صحيحه. وزاد: «وَإِنَّمَا

يُبَدِّلُ لِتَنْفِقَ كُنوزَهُمَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ» وعبر بالأحمر عن كنز قيسر لأن الغالب عندهم كان الذهب؛ وبالأبيض عن كنز كسرى لأن الغالب عندهم كان الجوهر والفضة. ووجد ذلك في خلافة عمر. فإنه سيق إليه تاج كسرى وحليته وما كان في بيوت أمواله، وجميع ما حوتة مملكته على سعتها وعظمتها، وكذلك فعل الله بقيصر. «وَالْأَيْضُ وَالْأَحْمَرُ» منصوبان على البدل.

قوله: (وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأَمْتَيْ أَنْ لَا يَهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بِعَامَةٍ) هكذا ثبت في أصل المصنف رحمه الله (بعامة) بالباء وهي رواية صحيحة في صحيح مسلم وفي بعضها بحذفها. قال القرطبي: وكأنها زائدة لأن عامة صفة السنة، والسنة: الجدب الذي يكون به الهلاك العام، ويسمى الجدب والقطط: سنة. ويجمع على سنين، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَخْذَنَا إِلَّا فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينِ﴾ [الأعراف: ١٣٠] أي: الجدب المتواتي.

قوله: (من سوى أنفسهم) أي من غيرهم من الكفار: من إهلاك بعضهم بعضاً، وسيسي بعضهم بعضاً؛ كما هو مبسوط في التاريخ فيما قبل، وفي زماننا هذا، نسأل الله العفو والعافية.

قوله: (فَيَسْتَبِحُ بَيْضَتَهُمْ) قال الجوهرى: بيبة كل شيء حوزته. وبيبة القوم ساحتهم؛ وعلى هذا فيكون معنى الحديث: أن الله تعالى لا يسلط العدو على المسلمين كافة حتى يستبيح جميع ما حازوه من البلاد والأرض، ولو اجتمع عليهم من بأقطار الأرض، وهيك جوانبها. وقيل: بيضتهم: معظمهم وجماعتهم، وإن قلوا.

قوله: (حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً، وسيسي بعضهم بعضاً) والظاهر أن «حتى» عاطفة أو تكون لانتهاء الغاية، أي: إن أمر الأمة يتلهى إلى أن يكون بعضهم يهلك بعضاً. وقد سلط بعضهم على بعض كما هو الواقع، وذلك لكثره اختلافهم وتفرقهم.

قوله: (وَإِنْ رَبِّيْ قَالَ: يَا مُحَمَّدَ، إِذَا قَضَيْتَ قَضَاءَ لَا يُرَدُّ) قال بعضهم: أي إذا حكمت حكماً مبرراً نافذاً فإنه لا يُرَدُّ بشيء، ولا يقدر أحد على ردّه، كما قال النبي ﷺ: «وَلَا رَادَ لِمَا قَضَيْتَ».

قوله: (ورواه البرقاني في صحيحه) هو الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن محمد بن أحمد ابن غالب الخوارزمي الشافعي. ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمائة ومات سنة خمس وعشرين وأربعين. قال الخطيب: كان ثبناً ورعاً، لم نر في شيوخنا أثبت منه؛ عارفاً بالفقه كثير التصانيف. صنف مسنداً ضممه ما اشتمل عليه الصحيحان. وجمع حديث الثوري وحديث

**أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةِ الْمُضِلِّينَ، وَإِذَا وَقَعَ عَلَيْهِمُ السِيفِ لَمْ يُرْفَعْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ.**

شعبة وطائفة.

وهذا الحديث رواه أبو داود بتمامه بسنده إلى أبي قلابة عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله - أو قال: إن ربى - زوى لي الأرض فأريت مشارق الأرض ومغاربها، وإن ملك أمتي سيلغ ما زوى لي منها. وأعطيت الكتنين: الأحمر والأبيض. وإنني سألت لأمتى أن لا يهلكها بسنة عامة»<sup>(١)</sup> ولا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم. وإن ربى قال لي: يا محمد إنني إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، ولا أهلكهم بسنة عامة، ولا أسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بين أقطارها - أو قال: بأقطارها - حتى يكون بعضهم يهلك بعضًا، وحتى يكون بعضهم يسيء بعضًا. وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضللين، وإذا وضع السيف في أمتي لم يُرفع عنها إلى يوم القيمة. ولا تقوم الساعة حتى يلحق قبائل من أمتي بالمركين، وحتى تعبد قبائل من أمتي الأوثان وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنهنبي، وأنا خاتم النبفين لانبي بعدي، ولا تزال طائفة من أمتي على الحق - قال ابن عيسى: ظاهرين ثم اتفقا - لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله تعالى»<sup>(٢)</sup>.

وروى أبو داود أيضاً عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «تدور رحى الإسلام لخمس وثلاثين؛ أو ست وثلاثين، أو سبع وثلاثين، فإن يهلكوا فسييل من هلك، وإن يُقْعِدُ لهم يقم سبعين عاماً قلت: أمّا بقي أو مما مضى؟ قال: مما مضى»<sup>(٣)</sup>.  
وروى في سنته أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يتقارب الزمان وينقص العلم؛ وتظهر الفتنة، ويلقى الشّحُّ؛ ويكثر الهرجُ، قيل: يارسول الله أيّه هو؟ قال: القتل القتل».

قوله: (وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضللين) أي الأماء والعلماء والعباد فيحكمون

(١) الذي في سنن أبي داود: ج ٤ ص ١٥ ، مع شرح عون المعبد - وهي طبعة هندية مصححة بدقة: «بسنة بعامة» وقال في عون المعبد وفي رواية مسلم: «بسنة بعامة» في باب الفتنة.

(٢) قال في عون المعبد: إسناده صحيح.

(٣) قال الحافظ أبو الحجاج يوسف المزي في كتاب الأطراف: وأخرجه البخاري في الصحيح في الأدب وفي الفتنة؛ ومسلم في القدر، وأبي داود في الفتنة.

(٤) في فرة العيون: كما قال تعالى: «وَلَئِنْ حَلَّ قَبَّلَهُمْ أَكْثَرُ الْأَلَّمِينَ» [الصفات: ٧١] وأمثال هذه الآيات كثیر، وعن زياد بن حذير قال: قال لي عمر: «هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلة العالم، وجداول المنافق بالكتاب؛ وحكم الأئمة المضللين». رواه الدارمي.

فيهم بغير علم فيضلونهم<sup>(١)</sup>، كما قال تعالى: «وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطْعَمْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّيِّلًا» [الأحزاب: ٦٧] وكان بعض هؤلاء يقول لأصحابه: من كان له حاجة فأيات إلى قبرى فإني أقصيها له، ولا خير في رجل يحجبه عن أصحابه ذراع من تراب، ونحو هذا. وهذا هو الضلال البعيد، يدعو أصحابه إلى أن يبعدوه من دون الله، ويسألوه ما لا يقدر عليه من قضاء حاجاتهم وتفریج كرباتهم، وقد قال تعالى: «يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يُضُرُّ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الْضَّلَالُ الْبَعِيدُ» [الحج: ١٣، ١٢] وقال تعالى: «وَأَنْهَذُوا مِنْ دُونِهِ عَالَهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلُقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا شُورًا» [الفرقان: ٣] وقال تعالى: «فَابْنُغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [العنکبوت: ١٧] وأمثال هذا في القرآن كثير، يبين الله تعالى به الهدى من الضلال.

ومن هذا الضرب: من يدعى أنه يصل مع الله إلى حال تسقط فيها عنه التكاليف؛ ويدعى أن الأولياء يدعون ويستغاث بهم في حياتهم ومماتهم، وأنهم يتبعون ويضررون ويبدرون الأمور على سبيل الكراهة، وأنه يطلع على اللوح المحفوظ، يعلم أسرار الناس وما في ضمائركم؛ ويجوز بناء المساجد على قبور الأنبياء والصالحين وإيقادها بالسرج ونحو ذلك من الغلو والإفراط والعبادة لغير الله، فما أكثر هذا الهذيان والكفر والمحاداة لله ولكتابه ولرسوله.

وقوله ﷺ: «وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئْمَةِ الْمُضْلِلِينَ» أتى بياناً، التي قد تأتي للحصر بياناً لشدة خوفه على أمته من أئمة الضلال؛ وما وقع في خَلَدِ النَّبِيِّ ﷺ من ذلك إلا لما أطلعه الله عليه من غيه أنه سيقع نظير ما في الحديث قبله من قوله: «لتَبْعَنْ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ» الحديث.

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّمَا أَخَافُ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئْمَةِ الْمُضْلِلِينَ» رواه أبو داود الطيالسي. وعن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئْمَةِ الْمُضْلِلِينَ» رواه الدارمي.

وقد بين الله تعالى في كتابه صراطه المستقيم الذي هو سبيل المؤمنين. فكل من أحدث حدثاً ليس في كتاب الله ولا في سنة رسوله ﷺ فهو ملعون وحدثه مردود، كما قال ﷺ: «(من) أحدث حدثاً أو آوى مُحَدِّثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين. لا يقبل الله منه يوم القيمة صرفاً ولا عذلاً» وقال: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد» وقال: «كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله» وهذه أحاديث صحيحة. ومدار أصول الدين وأحكامه على هذه الأحاديث ونحوها. وقد بين الله تعالى هذا الأصل في مواضع من كتابه العزيز، كما قال تعالى: «أَتَيْعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مَنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَنْبَغِي مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» [الأعراف: ٣] وقال

تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شِرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّبَعَهَا وَلَا تَشَيَّعُ أَهْوَاءُ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الجاثية: ١٨] ونظائرها في القرآن كثيرة.

وعن زياد بن حذير قال: قال لي عمر رضي الله عنه: «هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلة العالم، وجداول المنافق بالكتاب وحكم الأئمة المضللين» رواه الدارمي. وقال يزيد بن عمير: «كان معاذ بن جبل رضي الله عنه لا يجلس مجلساً للذكر إلا ويقول: الله حكم قسط: هلك المرتابون - وفيه: فاحذروا زيفة الحكيم، فإن الشيطان قد يقول الضلال على لسان الحكيم، وقد يقول المنافق كلمة حق. قلت لمعاذ: وما يدرني رحمة الله أن الحكيم قد يقول كلمة الضلال والمنافق قد يقول كلمة الحق؟ فقال: اجتنب من كلام الحكيم المشتبهات التي يقال: ماهذه؟ ولا يُثنيك ذلك عنه، فإنه لعله أن يراجع الحق؛ وتلق الحق إذا سمعته، فإن على الحق نوراً» رواه أبو داود وغيره.

قوله: (إذا وقع السيف لم يرفع إلى يوم القيمة) وكذلك وقع، فإن السيف لما وقع بقتل عثمان رضي الله عنه لم يرفع؛ وكذلك يكون إلى يوم القيمة، ولكن قد يكثر تارة ويقل أخرى، ويكون في جهة ويرتفع عن أخرى<sup>(١)</sup>.

وقوله: (ولا تقوم الساعة حتى يلحق حيٌّ من أمتى بالمرتدين) «الحي» واحد الأحياء وهي: القبائل، وفي رواية أبي داود «حتى يلحق قبائل من أمتى بالمرتدين» والمعنى: أنهم يكونون معهم ويرتدون برغبتهم عن أهل الإسلام ويلحقون بأهل الشرك.

وقوله: (حتى تبعد فنام من أمتى الأوثان) «الفنام» بكسر الفاء مهموز: الجماعات الكبيرة: قاله أبو السعادات.

وفي رواية أبي داود: «وحتى تبعد قبائل من أمتى الأوثان».

وهذا هو شاهد الترجمة، ففيه الرد على من قال بخلافه من عباد القبور الجاحدين لما يقع منهم من الشرك بالله بعبادتهم الأوثان، وذلك لجهلهم بحقيقة التوحيد وما ينافسه من الشرك والتنديد<sup>(٢)</sup>؛ فالتوحيد هو أعظم مطلوب، والشرك هو أعظم الذنوب.

(١) قال في فرة العيون: وفيه ما هو حق، كقتل أهل التوحيد لأهل الشرك بالله، وجهادهم على تركهم الشرك، وقد من الله بذلك على من أقامهم في آخر هذا الزمان بالدعوة إلى توحيده، لكن أهل الشرك بدؤوهم بالقتال، وأظهرهم الله عليهم كما لا يخفى على من تدبر آيات هذا الدين في هذه الأزمنة. اهـ.

(٢) في فرة العيون: وقد استحکمت الفتنة بعبادة الأوثان حتى إنه لا يعرف أحد في هذه القرون المتأخرة أنكر ما وقع من ذلك حتى أقام الله شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى الذي أنكره ونهى عنه. ودعا الناس إلى تركه وإلى أن يعبدوا الله وحده لا شريك له في ألوهيته وأسمائه وصفاته، فرماء الملوك وأتباعهم عن قوس العداوة، فأظهره الله بالحججة، وأعز أصحابه على من ناوأهم. وبلغت دعوته مشارق الأرض ومغاربها؛ ولكن من الناس منهم من عرف ومنهم من أنكر. وانتفع بدعوته الكثير من أهل نجد والحجاز وعمان وغيرها. فلله الحمد على هذه النعمة العظيمة جعلنا الله لها شاكرين.

وفي معنى هذا الحديث: ما في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب آيات نساء دُوس على ذي الخلصة قال: ذو الخلصة: طاغية دوس التي كانوا يعبدون في الجاهلية» وروى ابن حبان عن معمر قال: «إن عليه الآن بيتاً مبنياً مغلقاً».

قال العلامة ابن القيم رحمة الله - في قصة هدم اللات، لما أسلمت ثقيف - : فيه أنه لا يجوز إبقاء مواضع الشرك والطاغية بعد القدرة على هدمها وإبطالها يوماً واحداً، وكذا حكم المشاهد التي بنيت على القبور، والتي اتخذت أوثاناً تعبد من دون الله؛ والأحجار التي تقصد للتكبر والنذر لا يجوز إبقاء شيء منها على وجه الأرض مع القدرة على إزالتها، وكثير منها بمنزلة اللات والعزى ومناة، أو أعظم شركاً عندها وبها. فاتبع هؤلاء سنن من كان قبلهم، وسلكوا سبيلهم حذو القذة بالقذة، وغلب الشرك على أكثر النفوس، لظهور الجهل وخفاء العلم؛ وصار المعروف منكراً والمنكر معروفاً، والسنة بدعة والبدعة سنة، وطمست الأعلام، واستندت غربة الإسلام، وقل العلماء؛ وغلب السفهاء، وتفاقم الأمر، واشتد البأس؛ وظهر الفساد، في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس. ولكن لا تزال طائفة من العصابة المحمدية بالحق قائمة؛ ولأهل الشرك والبدع مجاهدين، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين. اهـ ملخصاً.

قلت: فإذا كان هذا في القرن السابع قبله، مما بعده أعظم فساداً كما هو الواقع. قوله: (إِنَّمَا سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَابُونَ ثَلَاثُونَ كَلْمَهُ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيًّا) قال القرطبي: وقد جاء عددهم معيناً في حديث حذيفة قال: قال رسول الله ﷺ: «يَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَابُونَ دَجَالُونَ سَبْعَ وَعَشْرُونَ؛ مِنْهُمْ أَرْبَعٌ نَسُوَّةٌ».

أخرجه أبو نعيم. وقال: هذا حديث غريب. انتهى.  
وحدث ثوبان أصح من هذا.

قال القاضي عياض: عدّ من تنبأ من زمن رسول الله ﷺ إلى الآن من اشتهر بذلك وعرف واتبعه جماعة على ضلاله. فوجد هذا العدد فيهم، ومن طالع كتب الأخبار والتاريخ عرف صحة هذا<sup>(١)</sup>.

قال أبو طاهر - غفر الله لهما - : وإنما أظهره الله بتوسيع آل سعود للانضواء تحت راية التوحيد الذي دعا إليه الشيخ ابن عبدالوهاب. فكان لحدثهم مع بيات الشيخ هذا الأثر في ظهور كلمة التوحيد وقيام دولة مرهوبة الجانب لأهل التوحيد تصدقاً لقول الله تعالى: «وَأَزَّنَا الْمُؤْمِنَةِ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنْفَعٌ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ أَنَّهُ مَنْ يَتَّمَمُ وَرَسُولُهُ يَأْلَمُهُ» [الحديد: ٢٥] والله نسأل أن يديم توفيقهم ويوفق ملوك المسلمين لمثل ما وفقهم له.

(١) للسيد صديق حسن خان كتاب «الإذاعة لما كان ويكون بين يدي الساعة». عد فيه أولئك الدجالين إلى زمنه؛ وعد منهم

ولا تقوم الساعة حتى يلْحق حَيًّا من أمتى بالمرشِكين، وحتى تَعُبَدَ فِئَامٌ من أمتى الأوثان، وإنه سيكون في أمتى كذابون ثلاثة كلهم يزعم أنه نبي وأنا خاتم النبيين لا

وقال الحافظ: وقد ظهر مصدق ذلك في زمن رسول الله ﷺ، فخرج مسلمة الكذاب باليمامة، والأسود العنسي باليمن، وفي خلافة أبي بكر: طليحة بن خوبلد فيبني أسد بن خزيمة، وسجاح فيبني تميم، وقتل الأسود قبل أن يموت النبي ﷺ، وقتل مسلمة في خلافة أبي بكر رضي الله عنه، قتله وحشى قاتل حمزة يوم أحد، وشاركه في قتل مسلمة يوم اليمامة رجل من الأنصار، وتاب طليحة ومات على الإسلام في زمن عمر رضي الله عنه. ونقل أن سجاح تابت أيضًا، ثم خرج المختار بن أبي عبيد الثقفي وغلب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير، وأظهر محبة أهل البيت ودعا الناس إلى طلب قتلة الحسين، فتبعدتهم فقتل كثيرًا من باشر ذلك؛ وأعان عليه، فأحبه الناس، ثم ادعى النبوة وزعم أن جبريل عليه السلام يأتيه، ومنهم الحارث الكذاب؛ خرج في خلافة عبد الملك بن مروان فُقتل وخرج في خلافة بنى العباس جماعة.

وليس المراد بالحديث من ادعى النبوة مطلقاً، فإنهم لا يحصلون كثرة لكون غالبيهم تنشأ دعوته عن جنون أو سوداء، وإنما المراد من قامت له شوكة وبدأ له شبهة كمن وصفنا وقد أهلك الله تعالى من وقع له منهم ذلك وبقي منهم من يلتحقه بأصحابه وآخرهم الدجال الأكبر. قوله: (وأنا خاتم النبيين) قال الحسن: الخاتم: الذي ختم به يعني أنه آخر النبيين، كما قال تعالى: «مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ» [الأحزاب: ٤٠] وإنما ينزل عيسى ابن مريم في آخر الزمان حاكماً بشريعة محمد ﷺ مصلياً إلى قبنته. فهو كأحد أمه، بل هو أفضل هذه الأمة، قال النبي ﷺ: «والذي نفسي بيده لينزلن فيكم ابن مريم حَكْمًا مُفْسِطًا، فليكسرن الصليب، وليتقتلن الخنزير، ولَيَضَعَنَّ الجزية».

قوله: (ولا تزال طائفة من أمتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم) ولا من خالفهم قال يزيد بن هارون وأحمد بن حنبل: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدرى من هم؟».

قال ابن المبارك وعلي بن المديني، وأحمد بن سنان والبخاري وغيرهم: «إنهم أهل الحديث» وعن ابن المديني رواية: «هم العرب» واستدل برواية من روى: «هم أهل الغرب». وفسر الغَرَب بالدُّلُو العظيمة، لأن العرب هم الذين يستقون بها.

قال النووي: يجوز أن تكون الطائفة جماعة متعددة من أنواع المؤمنين ما بين شجاع

نبيَّ بعْدِيِّ، وَلَا تَرَالُ طَائِفَةً مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصُورَةً لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى  
يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ، تَبَارَكَ وَتَعَالَى».

وبصير بالحرب، وفقيه ومحدث ومفسر؛ وقائم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وزاهد وعبد، ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين في بلد واحد؛ بل يجوز اجتماعهم في قطر واحد، وافتراقهم في أقطار الأرض، ويجوز أن يجتمعوا في البلد الواحد وأن يكونوا في بعض دون بعض منه، ويجوز إخلاء الأرض من بعضهم أولاً بأول إلى ألا يبقى إلا فرقة واحدة ببلد واحد، فإذا انقرضوا جاء أمر الله. اهـ ملخصاً مع زيادة فيه. قاله الحافظ.

قال القرطبي: وفيه دليل على أن الإجماع حجة لأن الأمة إذا اجتمعت فقد دخل فيهم الطائفة المنصورة<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله: (وفيه الآية العظيمة: أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم. وفيه البشارة بأن الحق لا يزول بالكلية).

قلت: واحتج به الإمام أحمد على أن الاجتهد لا ينقطع ما دامت هذه الطائفة موجودة. قوله: (حتى يأتي أمر الله) الظاهر أن المراد به ما رُويَ من قبض مَنْ بقي من المؤمنين بالرياح الطيبة؛ ووقوع الآيات العظام؛ ثم لا يبقى إلا شرار الناس، كما روى الحاكم أن عبد الله بن عمر قال: لا تقوم الساعة إلا على شرار الخلق، هم شر أهل الجاهلية فقال عقبة ابن عامر لعبد الله: أعلم ما تقول، وأما أنا فسمعت النبي ﷺ يقول: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيمهم الساعة وهم على ذلك» قال عبد الله: ويبعث الله ريحًا ريحها المسك، ومسها مس الحرير فلا ترك أحدًا في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قبضته؛ ثم يبقى شرار الناس فعليهم تقوم الساعة.

وفي صحيح مسلم: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله الله». وعلى هذا فالمراد بقوله في حديث عقبة وما أشبهه «حتى تأتيمهم الساعة» ساعتهم. وهي وقت موتهم بهبوب الريح. ذكره الحافظ.

وقد اختلف في محل هذه الطائفة؛ فقال ابن بطال: إنها تكون في بيت المقدس، كما رواه الطبراني من حديث أبي أمامة «قيل: يارسول الله، أين هم؟ قال: بيت المقدس» وقال معاذ بن جبل رضي الله عنه: «هم بالشام» وفي كلام الطبرى ما يدل على أنه لا يجب أن

(١) المراد من الإجماع: إجماع كل من يعتد به من هذه الأمة في جميع أقطار الأرض ومعرفة ذلك غير متيسرة إلا فيما هو معلوم بالضرورة كالصلوات والصوم ونحوه، ولذلك يروى عن الشافعى وأحمد: أن من أدعى الإجماع بعد الصحابة فقد أخطأ.

في مسائل :

- الأولى : تفسير آية النساء .
- الثانية : تفسير آية المائدة .
- الثالثة : تفسير آية الكهف .
- الرابعة : - وهي أهمها - ما معنى الإيمان بالجِبْتِ والطاغوت ، هل هو اعتقاد قلب ، أو موافقة أصحابها مع بُغضها ومعرفة بطلانها؟ .
- الخامسة : قولهم : إن الكفار الذين يعرفون كُفَّرَهُمْ أهْدَى سَبِيلًا من المؤمنين .
- السادسة : - وهي المقصود بالترجمة - أَنَّ هَذَا لَا بَدَّ أَنْ يَوْجُد فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ ، كَمَا تَقْرَرَ فِي حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ .
- السابعة : التصريح بوقوعها ، أعني عبادة الأوثان في هذه الأمة في جموع كثيرة .

تكون في الشام أو في بيت المقدس دائمًا ، بل قد تكون في موضع آخر في بعض الأزمنة . قلت : ويشهد له الواقع وحال أهل الشام وأهل بيت المقدس ، فإنهم من أزمنة طويلة لا يعرف فيهم من قام بهذا الأمر بعد شيخ الإسلام ابن تيمية رضي الله عنه وأصحابه في القرن السابع وأول الثامن ، فإنهم كانوا في زمانهم على الحق يدعون إليه ، ويناظرون عليه ، ويواجهون فيه ، وقد يجيء من أمثالهم بعد بالشام من يقوم مقامهم بالدعوة إلى الحق والتمسك بالسنة ، والله على كل شيء قادر .

ومما يؤيد هذا أن أهل الحق والسنّة في زمن الأئمة الأربعـة - وتوافر العلماء في ذلك الزمان - وقبله وبعده لم يكونوا في محل واحد ، بل هم في غالب الأمصار : في الشام منهم الأئمة ، وفي الحجاز وفي مصر ، وفي العراق واليمن ، وكلهم على الحق يناضلون ، ويواجهون أهل البدع ، ولهم المصنفات التي صارت أعلاماً لأهل السنّة ، وحجة على كل مبتدع .

فعلى هذا ، فهذه الطائفة قد تجتمع وقد تترافق ، وقد تكون في الشام ، وقد تكون في غيره . فإن حديث أبي أمامة وقول معاذ لا يفيد حصرها بالشام وإنما يفيد أنها تكون في الشام في بعض الأزمان لا في كلها .

وكل جملة من هذا الحديث علم من أعلام النبوة ، فإن كل ما أخبر به النبي ﷺ في هذا الحديث وقع كما أخبر ﷺ .

وقوله : (بارك وتعالى) قال ابن القيم رحمة الله : البركة نوعان : أحدهما : بركة هي فعلة والفعل منها بارك ، ويتعذر بنفسه تارة وبأداة «على» تارة ، وبأداة «في» تارة ، والمفعول منها

الثامنة:

**العجب العجاب:** خروج مَنْ يَدْعُى النبوة، مثل المختار مع تكُلُّمِه بالشهادتين وتصريحة بأنه من هذه الأمة. وأنَّ الرسول ﷺ حق وأن القرآن حق. وفيه أنَّ محمداً خاتم النبيين، ومع هذا يُصدق في كلِّه مع التضاد الواضح، وقد خرج المختار في آخر عصر الصحابة وتبعه فِتَّامٌ كثيرة.

البشارَة بأنَّ الحق لا يزول بالكلية، كما زال فيما مضى، بل لا تزال عليه طائفة.

العاشرة:

أنَّ ذلك الشرط إلى قيام الساعة.

الحادية عشرة:

ما فيهن من الآيات العظيمة.

منها: إخبارُه بأنَّ الله زَوَى له المشارق والمغارب، وأخبر بمعنى ذلك فوْقَ كُما أخبر، بخلاف الجنوب والشمال.

وإخباره بأنه أُعطي الكنزين.

وإخباره بإجابة دعوته لأمته في الاثنين.

وإخباره بأنه مُنْعَى الثالثة.

وإخباره بوقوع السيف وأنَّه لا يُرْفَع إِذَا وَقَعَ.

وإخباره بظهور المتبين في هذه الأمة.

مبارك، وهو ما جعل منها كذلك، فكان مباركاً يجعله تعالى.

والنوع الثاني: بركة تضاف إليه إضافة الرحمة والعزة؛ والفعل منها تبارك، ولهذا لا يقال لغيره ذلك، ولا يصلح إلا له عز وجل؛ فهو سبحانه المبارك؛ وعبده رسوله المبارك، كما قال المسيح عليه السلام: «وَجَعَلَنِي مُبَارَّاً أَيْنَ مَا كُنْتُ» [مريم: ٣١] فمن يبارك الله فيه وعلىه فهو المبارك.

وأما صفة تبارك فمختصة به، كما أطلقه على نفسه في قوله: «تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَمَّاَنِ» [الأعراف: ٥٤]، «تَبَارَكَ الَّذِي بَيَّنَ الْمُلْكَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» [الملك: ١] تراها كيف اطردت في القرآن جارية عليه مختصة به، لا تطلق على غيره؟ وجاءت على بناء السعة والمبالغة، كتعالي وتعاظم ونحوه، ف جاء بناء (تبارك) على بناء (تعالى) الذي هو دال على كمال العلو ونهايته؛ فكذلك تبارك دال على كمال بركته وعظمته وسعتها، وهذا معنى قول من قال من السلف (تبارك): تعاظم. وقال ابن عباس رضي الله عنهم: « جاء بكل بركة».

وإخباره ببقاء الطائفة المنصورة .  
وكل هذا وقع كما أخبر ، مع أن كل واحدة منها من أبعد ما يكون  
في العقول .

الثالثة عشرة : حصر الخوف على أمته من الأئمة المضلين .

الرابعة عشرة : التنبية على معنى عبادة الأوثان .

\* \* \*

## ٤٢ - باب

## ما جاء في السحر

وقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنْ أَشْرَكَهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلْقٍ﴾ [البقرة: ١٠٢].

قوله: (باب ما جاء في السحر) أي: والكهانة.

السحر في اللغة: عبارة عما خفي ولطف سببه، ولهذا جاء الحديث: «إن من البيان لسحراً»<sup>(١)</sup> وسمى السحر سحراً لأنه يقع خفياً آخر الليل.

قال أبو محمد المقدسي في الكافي: السحر عزائم، ورقى، وعقد يؤثر في القلوب والأبدان؛ فيمرض ويقتل؛ ويفرق بين المرأة وزوجها، قال الله تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ، بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَرَجُلِهِ﴾ [البقرة: ١٠٢] وقال سبحانه: ﴿وَمَنْ شَرَّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْمَقْدَرِ﴾ [الفلق: ٤] يعني السواحر اللاتي يعقدن في سحرهن وينفسن في عقدهن، ولو لا أن للسحر حقيقة لم يأمر الله بالاستعاذه منه.

وعن عائشة رضي الله عنها: أن النبي ﷺ سحر حتى إنه ليخليل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله، وأنه قال لها ذات يوم: «أتاني ملكان؛ فجلس أحدهما عند رأسي والآخر عند رجلي، فقال: ما وجع الرجل؟ قال: مطبوّب. قال: ومن طبّه؟ قال: لبيد بن الأعصم في مشط ومشاطة وفي جف طلعة ذكر في بئر ذروان» رواه البخاري.

قال: (وقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنْ أَشْرَكَهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلْقٍ﴾ [البقرة: ١٠٢]) قال ابن عباس: من نصيب، قال قتادة: وقد علم أهل الكتاب فيما عهد إليهم أن الساحر لا خلاق له في الآخرة، وقال الحسن: ليس له دين.

فدللت الآية على تحريم السحر، وكذلك هو محرم في جميع أديان الرسل عليهم السلام؛ كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ﴾ [طه: ٦٩] وقد نص أصحاب أحمد أنه يكفر بتعلمها وتعليمه، وروى عبد الرزاق عن صفوان بن سليم قال: قال رسول الله ﷺ: «من تعلم شيئاً من السحر قليلاً كان أو كثيراً كان آخر عهده من الله». وهذا مرسل.

واختلفوا: هل يكفر الساحر أم لا؟ فذهب طائفة من السلف إلى أنه يكفر، وبه قال ملك وأبو حنيفة وأحمد رحمهم الله، قال أصحابه: إلا أن يكون سحره بأدوية وتدخين وسقي شيء لا يضر فلا يكفر.

(١) رواه مالك، وأحمد، والبخاري، وأبو داود، والترمذى، عن ابن عمر.

وقوله: ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالظَّاغُوتِ﴾ [النساء: ٥١].

قال عمر: «الجِبْتُ: السَّحْرُ، والظَّاغُوتُ: الشَّيْطَانُ». (١)

وقال جابر: «الظَّاغُوتُ: كُهَانُ، كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فِي كُلِّ حَيٍّ وَاحِدٍ» وعن

وقال الشافعى: إذا تعلم السحر، قلنا له: صفت لنا سحرك، فإن وصف ما يجب الكفر؛ مثل ما اعتقده أهل بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة، وأنها تفعل ما يتلمس منها فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر فإن اعتقاد إياحته كفر. اهـ

وقد سَمِّاه الله كُفَّراً بقوله: ﴿إِنَّمَا يَخْنُونَ فِتْنَةً فَلَا تَكُنُ﴾ وقوله: ﴿وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيْطَانَ كَفَرُوا﴾ [البقرة: ١٠٢] قال ابن عباس في قوله: ﴿إِنَّمَا يَخْنُونَ فِتْنَةً فَلَا تَكُنُ﴾ وذلك أنهمَا علما الخير والشر والكفر والإيمان؛ فعرفا أن السحر من الكفر.

قال: (وقوله تعالى: ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالظَّاغُوتِ﴾ [النساء: ٥١] تقدم الكلام عليهما في الباب قبله. وفيه: أن السحر من الجبت. قاله المصنف رحمه الله.

قوله: (قال عمر رضي الله عنه: الجبت: السحر. والظاغوت: الشيطان) هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم وغيره.

قوله: (وقال جابر: الطاغيت: كُهَانُ، كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ، فِي كُلِّ حَيٍّ وَاحِدٍ) هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم بنحوه مطولاً عن وهب بن منبه قال: «سألت جابر بن عبد الله عن الطاغيت التي كانوا يتحاكمون إليها؛ فقال: إن في جهينة واحداً؛ وفي أسلم واحداً، وفي هلال واحداً؛ وفي كل حي واحداً، وهم كهان كانت تنزل عليهم الشياطين»<sup>(١)</sup>.

قوله: (قال جابر) هو ابن عبد الله بن حرام الأنباري<sup>(٢)</sup>.

قوله: (الظاغيت: كهان) أراد أن الكهان من الطاغيت: فهو من أفراد المعنى.

قوله: (كان ينزل عليهم الشيطان) أراد الجنس لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة، بل تنزل عليهم الشياطين ويخاطبونهم ويخبرونهم بما يسترلون من السمع، فيصدقون مرة ويذبذبون مائة.

(١) الذي يستخلص من كم السلف رضي الله عنهم: أن الطاغوت كل ما صرف العبد وصده عن عبادة الله وإخلاص الدين والعلاءة لله ولرسوله. سواء في ذلك الشيطان من الجن والشيطان من الإنس، والأشجار والأحجار وغيرها. ويدخل في ذلك بلا شك: الحكم بالقوانين الأجنبية عن الإسلام وشرائمه وغيرها من كل ما وضعه الإنسان ليحكم به في الدماء والفروع والأموال، وليطبل بها شرائع الله: من إقامة الحدود وتحريم الربا والزناء والخمر ونحو ذلك مما أخذت هذه القوانين تحللها وتحميها ببنفوذها ومنفذتها. والقوانين نفسها طاغيت، وواضعوها ومروجوها طاغيت. وأمثالها من كل كتاب وضعه العقل البشري ليصرف عن الحق الذي جاء به رسول الله ﷺ إما قصدًا أو عن غير قصد من واسعه، فهو طاغوت.

(٢) توفي جابر سنة ٧٤ هـ وقيل: سنة ٧٧ هـ، وكان عمره أربعين وسبعين سنة.

أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «اجتنبوا السبع الموبقات قالوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشَّرْكُ بِاللَّهِ، وَالسُّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا

قوله: (في كل حي واحد) الحي واحد الأحياء، وهم القبائل؛ أي: في كل قبيلة كاهن يتحاكمون إليه ويسألونه عن الغيب، وكذلك كان الأمر قبل مبعث النبي ﷺ، فأبطل الله ذلك بالإسلام وحرست السماء بكثرة الشهب.

قوله: (وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يارسول الله وما هن؟ قال الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرمت الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقدف المحننات الغافلات المؤمنات»).

كذا أورده المصنف غير معزو. وقد رواه البخاري ومسلم.

قوله: (اجتنبوا) أي: ابعدوا، وهو أبلغ من قوله: دعوا واتركوا، لأن النهي عن القرابان أبلغ، كقوله: «وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَّنَ» [الأعراف: ١٥١].

قوله: (الموبقات) بمودحة وقف. أي المهلكات، وسميت هذه موبقات لأنها تهلك فاعلها في الدنيا بما يترب عليها من العقوبات. وفي الآخرة من العذاب.

وفي حديث ابن عمر - عند البخاري في الأدب المفرد والطبراني في التفسير، وعبدالرازق مرفوعاً وموقوفاً - قال: «الكبائر تسع - وذكر السبعة المذكورة - وزاد: والإلحاد في الحرم، وعقوق الوالدين» ولابن أبي حاتم عن علي قال: «الكبائر - ذكر السبع إلَّا مال اليتيم - وزاد: العقوق، والتعرب بعد الهجرة؛ وفرق الجماعة، ونكث الصفة».

قال الحافظ: ويحتاج عندي هذا، إلى الجواب عن الحكمة في الاقتصار على سبع.

ويجاب: بأن مفهوم العدد ليس بحججة وهو ضعيف، أو بأنه أعلم أولًا بالمذكورات، ثم أعلم بما زاد، فيجب الأخذ بالزائد. أو أن الاقتصار وقع بحسب المقام بالنسبة إلى السائل.

وقد أخرج الطبراني وإسماعيل القاضي عن ابن عباس أنه قيل له: الكبائر سبع قال: «هن أكثر من سبع وسبعين» وفي رواية: «هي إلى سبعين أقرب» وفي رواية: «إلى السبعين أية»<sup>(١)</sup>.

قوله: (قال الشرك بالله) هو أن يجعل الله ندّاً يدعوه ويرجوه، ويحافظه كما يخاف الله، بدأ به لأنه أعظم ذنب عصى الله به، كما في الصحيحين عن ابن مسعود: سألت النبي ﷺ أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل الله ندّاً وهو خلقك» الحديث، وأخرج الترمذى بسنده عن صفوان بن عسّال قال: «قال يهودي لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبي، فقال له صاحبه:

(١) قد ألف الحافظ عبد الرحمن بن رجب رحمة الله كتاباً في عد الكبائر. طبع. ولشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمة الله: كتاب مسائل الجاهلية. هو كذلك في عد الكبائر.

بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَا لِلْيَتَّمِ، وَالْوَالِيَّ يَوْمَ الرَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحَصَّناتِ  
الْغَايَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ».

لا تقلنبي، إنه لو سمعك لكان له أربع أعين، فأتيا رسول الله ﷺ فسألاه عن تسعة آيات بينات، فقال النبي ﷺ: «لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزدواجوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تمشوا ببريء إلى ذي سلطان ليقتله، ولا تسخروا، ولا تأكلوا الربا، ولا تقدروا محسنة، ولا تولوا للفرار يوم الزحف؛ وعليكم خاصة اليهود أن لا تغدو في السبت، فقبلاً يديه ورجليه. وقالا: نشهد أنكنبي» الحديث، وقال: حسن صحيح.  
قوله: (السحر) تقدم معناه. وهذا وجه مناسبة الحديث للترجمة.

وقوله: (وقتل النفس التي حرم الله) أي: حرم قتلها، وهي: نفس المسلم المعصوم. قوله: (إلا بالحق) أي: بأن تفعل ما يوجب قتلها، كالشرك، والنفس بالنفس، والزاني بعد الإحسان، وكذا قتل المعاهد، كما في الحديث: «من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة». واختلف العلماء فيمن قتل مؤمناً متعمداً، هل له توبة أم لا؟ فذهب ابن عباس وأبو هريرة وغيرهما إلى أنه لا توبة له، استدلاً بقوله تعالى: «وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَرَأَتْ جَهَنَّمُ حَكِيلًا فِيهَا» [النساء: ٩٣] وقال ابن عباس: «نزلت هذه الآية وهي آخر ما نزل، وما نسخها شيء» وفي رواية: «لقد نزلت في آخر ما نزل، وما نسخها شيء حتى قضى رسول الله ﷺ وما نزل الوحي» روي في ذلك آثار تدل لما ذهب إليه هؤلاء، كما عند الإمام أحمد والنسيائي وابن المنذر عن معاوية: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا الرجل يموت كافراً أو الرجل يقتل مؤمناً متعمداً».

وذهب جمهور الأمة سلفاً وخلفاً إلى أن القاتل له توبة فيما بينه وبين الله، فإن تاب وأناب وعمل صالحًا بدل الله سيئاته حسنات، كما قال تعالى: «وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَا خَرَّ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْتُوْنَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَّمَا ٥ يُضَعِّفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مَهْكَانًا ٥ إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَكْلًا صَنِيعًا» الآيات [الفرقان: ٦٨-٧١].

قوله: (ومن يقتل مؤمناً متعمداً) قال أبو هريرة وغيره: «هذا جزاؤه إن جازاه». وقد روى عن ابن عباس ما يوافق قول الجمهور، فروى عبد بن حميد والتحاس عن سعيد بن عبادة أن ابن عباس رضي الله عنه كان يقول: «المن قتل مؤمناً: توبة» وكذلك ابن عمر رضي الله عنهما. وروي مرفوعاً: «أن جزاءه جهنم إن جازاه».

قوله: (وأكل الربا) أي: تناوله بأي وجه كان؛ كما قال تعالى: «الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الْرِبَا لَا يُؤْمِنُ إِلَّا كَمَا يَقُولُ الَّذِي يَتَحَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ» الآيات [البقرة: ٢٧٥-٢٨٠] قال ابن دقيق العيد: وهو مجرب لسوء الخاتمة. نعوذ بالله من ذلك.

وعن جنْدَب مرفوعاً «حَدُّ السَّاحِرِ ضَرْبُهُ بِالسَّيْفِ» رواه الترمذى، وقال: الصحيح أنه موقف.

قوله: (وأكل مال اليتيم) يعني التعدي فيه. وعبر بالأكل لأنَّه أعم وجوه الانتفاع، كما قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ طَلْمَانًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَبَقُوكُنَّ سَعِيرًا» [النساء: ١٠].

قوله: (والتلوي يوم الرمح) أي الإبار عن الكفار وقت التحام القتال، وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فئة أو غير متطرف لقتال. كما قيد به في الآية<sup>(١)</sup> قوله: (وقذف المحسنات الغافلات المؤمنات) وهو بفتح الصاد: المحفوظات من الزنا؛ وبكسرها: الحافظات فروجهن منه، والمراد بالحرائر: العفيفات، والمراد: رميهن بزنا أو لواط. والغافلات، أي عن الفواحش وما رمبن به، فهو كناية عن البريات؛ لأنَّ الغافل بريء عما بعثت به، والمؤمنات، أي: بالله تعالى احترازاً من قذف الكافرات.

قوله: (وعن جنْدَب مرفوعاً: «حَدُّ السَّاحِرِ ضَرْبُهُ بِالسَّيْفِ» رواه الترمذى وقال: الصحيح أنه موقف).

قوله: (عن جنْدَب) ظاهر صنيع الطبراني في الكبير أنه جنْدَب بن عبد الله البجلي، لا جنْدَب الخير الأردي قاتل الساحر فإنه رواه في ترجمة جنْدَب البجلي من طريق خالد العبد عن الحسن عن جنْدَب عن النبي ﷺ. وخالد العبد ضعيف. قال الحافظ: والصواب أنه غيره، وقد رواه ابن قانع والحسن بن سفيان من وجهين عن الحسن عن جنْدَب الخير: «أنَّه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات؛ وقال: سمعت رسول الله ﷺ يقول» ذكره. وجنْدَب الخير هو جنْدَب ابن كعب - وقيل: جنْدَب بن زهير، وقيل: هما واحد، كما قال ابن حبان - أبو عبد الله الأردي العامدي صحابي، روى ابن السكن من حديث بريدة: أنَّ النبي ﷺ قال: «يَضْرِبُ ضَرْبَةً وَاحِدَةً فَيَكُونُ أَمْمَةً وَحْدَهُ».

قوله: (حد الساحر ضربه بالسيف) وروي بالهاء وبالباء، وكلاهما صحيح. وبهذا الحديث أخذ مالك وأحمد وأبو حنيفة فقالوا: يُقتل الساحر، وروي ذلك عن عمر، وعثمان، وابن عمر، وحفصة، وجنْدَب بن عبد الله وجنْدَب بن كعب، وقيس بن سعد، وعمر بن عبد العزيز؛ ولم ير الشافعى القتل عليه بمجرد السحر إلا إن عمل في سحره ما يبلغ الكفر، وبه قال ابن المنذر وهو رواية عن أَحْمَدَ . والأول أولى للحديث ولأثر عمر، وعمل به الناس في خلافته من غير نكير.

(١) في سورة الأنفال: «إِنَّمَا الَّذِينَ مَأْمُونُوا إِذَا لَبَثَتُ الْأَيْرَكَ كَفَرُوا تَعْمَلُهُمْ أَذْكَارٌ ٥ وَمَنْ يُؤْلِمُهُمْ يُؤْمِنُهُمْ دُبُرُهُ إِلَّا مُتَحَجِّرُكُمْ لِقَاتَلٌ أَوْ مُتَحَجِّرًا إِنَّمَا يَنْتَهُ فَقَدْ كَاهَ يَعْصِي بْنَ اللَّهِ» [الأنفال: ١٥، ١٦].

وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة قال: «كَتَبَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: أَنِ اقْتُلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وساجِرَة» قال: فقتلنا ثلاثة سواحر.

وصح عن حفصة رضي الله عنها: «أَنَّهَا أَمْرَتْ بِقَتْلِ جَارِيَةٍ سَحَرَتْهَا، فَقُتِلَتْ» وكذلك صح عن جندب؛ قال أَحْمَدُ: عن ثلَاثَةٍ مِّنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ.

قال: (وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب أن: اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاثة سواحر).

هذا الأثر رواه البخاري كما قال المصنف رحمه الله؛ لكن لم يذكر قتل السواحر. قوله: (عن بجالة) بفتح المودحة بعدها جيم؛ ابن عبدة بفتحتين، التميي العنبرى بصرى ثقة.

قوله: (كتب إلينا عمر بن الخطاب أن اقتلوا كل ساحر وساحرة) وظاهره أنه يقتل من غير استتابة، وهو كذلك على المشهور عن أَحْمَدَ، وبه قال مالك، لأن علم السحر لا يزول بالتبوية. وعن أَحْمَدَ يستتاب؛ فإن تاب قُبِّلتْ توبته؛ وبه قال الشافعى لأن ذنبه لا يزيد على الشرك، والمشرك يستتاب وتقبل توبته ولذلك صح إيمان سحرة فرعون وتوبتهم.

قوله: (وصح عن حفصة أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها فقتلت).  
هذا الأثر رواه مالك في الموطن.

وحفصة هي أم المؤمنين بنت عمر بن الخطاب تزوجها النبي ﷺ بعد خنيس بن حداقة وماتت سنة خمس وأربعين.

قوله: (وكذلك صح عن جندب) أشار المصنف بهذا إلى قتله الساحر كما رواه البخاري في تاريخه عن أبي عثمان النهدي قال: «كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنساناً وأبان رأسه فعجبنا، فأعاد رأسه ف جاء جندب الأزدي فقتله» ورواية البيهقي في الدلائل مطولاً. وفيه: «فأمر به الوليد فسجن». فذكر القصة بتمامها ولها طرق كثيرة.

قوله: (قال أَحْمَدُ: عن ثلَاثَةٍ مِّنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ) أَحْمَدُ هو الإمام ابن محمد بن حنبل<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن ثلَاثَةٍ) أي صح قتل الساحر عن ثلاثة، أو جاء قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ، يعني عمر، وحفصة، وجندب. والله أعلم.

قوله: (باب بيان شيء من أنواع السحر).

(١) الإمام الجليل، ناصر السنة وقائم البدعة، الصابر المحتسب في الله وله على ما لقى في نصر دين الله، العلم الحافظ الحجة. ولد سنة ١٦٤ هـ ومات سنة ٢٤١ هـ. قال الشافعى رحمه الله: خرجت من بغداد وما خلفت فيها أفقه ولا أورع ولا أزهد من أَحْمَدَ بن حنبل. رحمة الله عليه.

فيه مسائل:

- الأولى: تفسير آية البقرة.
- الثانية: تفسير آية النساء.
- الثالثة: تفسير الجبٰت والطاغوت والفرق بينهما.
- الرابعة: أن الطاغوت قد يكون من الجن وقد يكون من الإنس.
- الخامسة: معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهي.
- السادسة: أن الساحر يكفر.
- السابعة: أنه يُقتل ولا يستتاب.
- الثامنة: وجود هذا في المسلمين على عهد عمر، فكيف بعده؟

\* \* \*

## ٢٤ - باب

### بيان شيء من أنواع السحر

قال أَحْمَدُ : حَدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ حَدَثَنَا عُوفٌ عَنْ حِيَانَ بْنِ الْعَلَاءِ حَدَثَنَا قَطْنَانٌ  
ابن قبيصة عن أبيه أنه سمع النبي ﷺ قال: «إِنَّ الْعِيَافَةَ وَالظَّرْقَ وَالطَّيْرَةَ مِنَ  
الجِبْتِ» .

قلت: ذكر الشارح رحمه الله تعالى هاهنا شيئاً من الخوارق وكرامات الأولياء وذكر ما  
اغتر به كثير من الناس من الأحوال الشيطانية التي غرت كثيراً من العوام والجهال، وظنوا أنها  
تدل على ولایة من جرت على يديه من هو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحمن ثم قال:  
ولشيخ الإسلام كتاب: «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» فراجعه. انتهى.

قال رحمه الله تعالى: (قال أَحْمَدُ : حَدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ حَدَثَنَا عُوفٌ عَنْ حِيَانَ بْنِ  
الْعَلَاءِ : حَدَثَنَا قَطْنَانٌ بْنُ قَبِيصَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ الْعِيَافَةَ، وَالظَّرْقَ،  
وَالطَّيْرَةَ مِنَ الْجِبْتِ» قَالَ عُوفٌ: الْعِيَافَةُ: زَجْرُ الطَّيْرِ، وَالظَّرْقُ: الْخَطُّ يَخْطُطُ فِي الْأَرْضِ،  
وَالجِبْتُ: قَالَ الْحَسَنُ: «رَنَةُ الشَّيْطَانِ» إِسْنَادُهُ حَسِيدٌ. وَلَأَبِي دَاوُدَ وَالنَّسَائِيِّ وَابْنَ حَبَّانَ فِي  
صَحِيحِهِ: الْمُسْنَدُ مِنْهُ).

قوله: (قال أَحْمَدُ ) هو الإمام أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ حَنْيَلٍ .  
ومحمد بن جعفر هو المشهور بـعُنْدَرُ الْهَذَلِيِّ البصريِّ، ثقة مشهور. مات سنة ست  
ومائتين .

وعوف هو ابن أبي جميلة - بفتح الجيم - العبدى البصري ، المعروف بعوف الأعرابى ،  
ثقة ، مات سنة ست أو سبع وأربعين ، وله ست وثمانون سنة .

وحيان بن العلاء هو بالتحتية ، ويقال: حيان بن مخارق ، أبو العلاء البصري ، مقبول .  
وقطن ، بفتحتدين أبو سهل البصري صدوق .

قوله: (عن أبيه) هو قبيصة - بفتح أوله - ابن مخارق - بضم الميم - أبو عبدالله  
الهلالي . صحابي ، نزل البصرة .

قوله: (إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت) قال عوف: العيافة: زجر الطير والتفاؤل  
بأسمائهم وأصواتها وممرها؛ وهو من عادات العرب، وكثير في أشعارهم؛ يقال: عاف يعيف  
عيقاً، إذا زجر وحدس وظن .

قوله: (والطرق: الخط يخط بالأرض) كذا فسره عوف، وهو كذلك .  
وقال أبو السعادات: هو الضرب بالحصى الذي يفعله النساء، وأما الطيرة فيأتي الكلام

قال عوف: العيافة: رَجَرُ الطِّيرِ، والطِّرقُ: الْخَطُ يَخْطُ بِالْأَرْضِ.<sup>(١)</sup>

والجيت: قال الحسن: «رَنَّةُ الشَّيْطَانِ» إسناده جيد.

ولأبي داود والنسيائي وابن حبان في صحيحه: المسند منه.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ افْتَبَسَ شَعْبَةً مِنْ

عليها في بابها إن شاء الله تعالى.

قوله: (من الجيت) أي: السحر. قال القاضي: والجيت: في الأصل: الفشل، الذي لا خير فيه، ثم استغير لما يبعد من دون الله، وللساحر والسحر.

قوله: (قال الحسن: رنة الشيطان) قلت: ذكر إبراهيم بن محمد بن مفلح أن في تفسير بقى بن مخلد: «أن إبليس رن أربع رنات: رنة حين لعن، ورنة حين أهبط؛ ورنة حين ولد رسول الله ﷺ، ورنة حين نزلت فاتحة الكتاب». قال سعيد بن جبير: «لما لعن الله تعالى إبليس تغيرت صورته عن صورة الملائكة، ورن رنة، فكل رنة منها في الدنيا إلى يوم القيمة». رواه ابن أبي حاتم، وعن سعيد بن جبير عن أبي عباس قال: «لما فتح رسول الله ﷺ مكة رن إبليس رنة اجتمعت إليه جنوده». رواه الحافظ الضياء في المختار. الرنين: الصوت. وقد رن يرون رنيناً، وبهذا يظهر معنى قول الحسن رحمة الله تعالى.

قوله: (ولأبي داود والنسيائي وابن حبان في صحيحه: المسند منه) ولم يذكر التفسير الذي فسره به عوف. وقد رواه أبو داود بالتفسير المذكور بدون كلام الحسن.

قوله: (وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ افْتَبَسَ شَعْبَةً مِنَ النَّجُومِ فَقَدْ افْتَبَسَ شَعْبَةً مِنَ السَّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ») رواه أبو داود بإسناد صحيح) وكذا صححه النwoي والذهبي ورواه أحمد وابن ماجه.

قوله: (من افتبس) قال أبو السعادات: قبست العلم واقتتبسته إذا علمته اهـ .

قوله: (شعبة) أي طائفه من علم النجوم. والشعبة: الطائفه. ومنه الحديث «الحياة شعبة من الإيمان» أي جزء منه.

(١) هو ما يسمونه خط الرمل وعلمه، وهو ذاتع بين أهل العصر، ولبعضهم فيه تأليف وقد يتعيش به كثير من المتكهفين بغزوون به البلة والجهله؛ زاعمين أنهم يطلعون على المغيبات وهم كاذبون؛ فإن هذا العلم بل الجهل لا يقصد به إلا خداع الناس وأكل أموالهم بالباطل، وقد بحثت في قواعده فوجده - كما ذكرت لك - رجماً بالغيب وهو من الجيت كما في الحديث؛ فيجب على المؤمنين بالله الكفر به. ومثله ما يسمونه علم قراءة الكف؛ وقراءة الفنجان، ومناجاة حب البن ونحوه، كل ذلك دجل وسحر واستمتع كل من شياطين الجن والإنس ببعضهم. نسأل الله العافية لل المسلمين من هذه الأمراض الفتاكه.

(٢) أصله مأخوذ من القبس، وهو القليل من النار ليستدفى به. قال موسى لأهله: «أَمْكَنْتُ إِنْ كَانْتَ تَأْتِيَ لَكُمْ مَا تَنْكِرُ تَهَا يَقْبَلُ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى» [طه: ١٠].

**النُّجُومِ فَقَدِ افْتَبَسَ شُعْبَةَ مِنَ السَّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ** رواه أبو داود، وإنستاده صحيح.  
وللنسائي من حديث أبي هريرة: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ». وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ».

قوله: (فقد اقتبس شعبة من السحر) المحرم تعلمها.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: فقد صرخ رسول الله ﷺ بأن علم النجوم من السحر، وقال تعالى: «وَلَا يَفْلُحُ السَّاحِرُ حِيثُ أَتَى» [طه: ٦٩].

قوله: (زاد ما زاد) أي كلما زاد من تعلم علم النجوم زاد في الإثم الحاصل بزيادة الاقتباس<sup>(١)</sup> من شعبه، فإن ما يعتقده في النجوم من التأثير باطل، كما أن تأثير السحر باطل<sup>(٢)</sup>.

قوله: (وللنسائي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ») هذا حديث ذكره المصطفى من حديث أبي هريرة وعزاه للنسائي. وقد رواه النسائي مرفوعاً وحسنه ابن مفلح.

قوله: (وللنسائي) هو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر بن دينار أبو عبدالرحمن صاحب السنن وغيرها، روى عن محمد بن المثنى وابن بشار وقبيبة وخلقٍ، وكان إليه المتهوى في العلم بعلل الحديث؛ مات سنة ثلث وثلاثمائة، وله ثمان وثمانون سنة رحمه الله تعالى.

قوله: (من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر) أعلم أن السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا الخيوط ونفثوا على كل عقدة، حتى ينعقد ما يريدون من السحر، قال الله تعالى: «وَمَنْ شَرَّ أَنْتَثَتِ فِي الْعُقَدِ» يعني السواحر اللاتي يفعلن ذلك، والنفث، هو النفخ مع الريق، وهو دون التفل. والنفث: فعل الساحر، فإذا تكيفت نفسه بالخبث والشر - الذي يريده بالمسحور ويستعين عليه بالأرواح الخبيثة - نفخ في تلك العقدة نفحاً معه ريق، فيخرج من نفسه الخبيثة نفس ممازج للشر والأذى مقارن للريق الممازج لذلك، وقد يتساعد هو

(١) الوعيد لمن يتعلم منه ما يؤدي إلى الكفر كادعاء علم الغيب كما في كتب ينسب إلى أبي معاشر وهو شائع بين السحرة الذين يتسمون بأسماء إسلامية يغرون به النساء وضفعة العقول. وقد تعدد الشياطين وإخوانهم من سحرة هذا الزمان في البلاد المتعددة؛ فاخترعوا أسماء للسحر جديدة وصورةً كذلك، مثل: اسم التنور المنغناطيسي، ومناجاة الأرواح واستحضارها، بأنواع من الحيل والتعازيم المتعددة أيضًا.

(٢) علم النجوم علماً: علم يعرف به سيرها ومدارها ومنازلها وأبعادها وأحجامها. وهذا علم الفلك لا يأس بتعلمه والعمل به. وعلم يعرف بالعلم الروحاني، ويزعمون أنه معرفة روحانية النجوم والكواكب وتتأثيرها في الأرض ومن عليها بالأمراض والحروب والضيق والسعنة والموت والحياة؛ والسعادة والشقاوة بين الزوجين، إذا أعقد قرانهما عند اقتران كذا من النجوم والكواكب بكلها. ولهم في ذلك ما يسمونه بالطالع، ويعملون جدوأً بالحوادث التي ستحدث في العام كله من حوادث عامة وخاصة. وهذا هو الدجل والكذب. وهو نوع من السحر واستخدام الشياطين والقول على الله بلا علم.

وعن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: «أَلَا هُلْ أُبَيْكُمْ مَا الْعَضْهُ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ: القَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» رواه مسلم.

والروح الشيطانية على أذى المسحور فيصيه بإذن الله الكوني القدري لا الشرعي. قاله ابن القيم رحمه الله تعالى.

قوله: (ومن سحر فقد أشرك) نصٌّ في أن الساحر مشرك، إذ لا يتأتى السحر بدون الشرك كما حكاه الحافظ عن بعضهم.

قوله: (ومن تعلق شيئاً وُكِلَ إِلَيْهِ) أي: من تعلق قلبه شيئاً - بحيث يعتمد عليه ويرجوه - وكله الله إلى ذلك شيء<sup>(١)</sup>. فمن تعلق على ربه وإلهه وسيده ومولاه رب كل شيء ومليكه، كفاه ووقاه وحفظه وتولاه، فنعم المولى ونعم النصير؛ قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦]؛ ومن تعلق على السحرة والشياطين وغيرهم من المخلوقين وكله الله إلى من تعلقه بهم. ومن تأمل ذلك في أحوال الخلق ونظر بعين البصيرةرأى ذلك عياناً؛ وهذا من جوامع الكلم. والله أعلم.

قال: (وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «أَلَا هُلْ أُبَيْكُمْ مَا الْعَضْهُ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ، القَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» رواه مسلم).

قوله: (أَلَا هُلْ أُبَيْكُمْ) أخبركم و«العضه» بفتح المهملة وسكون المعجمة؛ قال أبو السعادات هكذا يروى في كتب الحديث، والذي في كتب الغريب: (أَلَا أُبَيْكُمْ مَا الْعَضْهُ) بكسر العين وفتح الضاد. قال الزمخشري: أصلها «العضه» فعلة من العضة وهو: البهت. فحذفت لامه، كما حذفت من السنة والشمة؛ وتجمع على «عصين». ثم فسره بقوله: «هي النميمة: القالة بين الناس» فأطلق عليها «العضه» لأنها لا تنفك من الكذب والبهتان غالباً. ذكره القرطبي.

وذكر ابن عبد البر عن يحيى بن أبي كثیر قال: «يُفْسِدُ النَّمَامُ وَالْكَذَابُ فِي سَاعَةِ مَا لَا يُفْسِدُ السَّاحِرُ فِي سَنَةٍ». وقال أبو الخطاب في عيون المسائل: «ومن السحر السعي بالنميمة والإفساد بين الناس». قال في الفروع: ووجهه أنه يقصد الأذى بكلامه وعمله على وجه المكر والجحيلة، أشبه السحر، وهذا يعرف بالعرف والعادة أنه يؤثر ويتجز ما يعمله السحر أو أكثر، فيعطي حكمه؛ تسوية بين المتماثلين أو المتقاربين، لكن يقال: الساحر، إنما يكفر لوصف السحر وهو أمر خاص ودليله خاص، وهذا ليس ساحر، وإنما يؤثر عمله ما يؤثره فيعطي حكمه إلا فيما اختص به من الكفر وعدم قبول التوبة. انتهى ملخصاً.

(١) ومن قصر تعلق قلبه على الله وحده كفاه كما قال تعالى: «وَمَنْ يَوْكِلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ» [الطلاق: ٣] وقال: «وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ» [المائدة: ٢٢] وهذا المتعلق هو روح الإيمان وخلاصة التوحيد، فمن تعلق قلبه بغير الله يرجوه في دفع ضر أو جلب نفع فقد أشرك بالله أعظم الشرك.

ولهمَا عن ابْن عَمِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا».

فيه مسائل:

- الأولى: أن العيافة والطرق والطيرة من الجبت.
- الثانية: تفسير العيافة والطرق.
- الثالثة: أن علم النجوم نوع من السحر.
- الرابعة: العقد مع النفث من ذلك.

وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمة. وهو يدل على تحريم النمية؛ وهو مجمع عليه قال ابن حزم رحمه الله: اتفقوا على تحريم الغيبة والنمية في غير التصيحة الواجة. وفيه دليل على أنها من الكبائر.

قوله: (القالة بين الناس) قال أبو السعادات: أي: كثرة القول وإيقاع الخصومة بين الناس، ومنه الحديث: «فشت القالة بين الناس».

قال: (ولهمَا عن ابْن عَمِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا») البيان: البلاغة والفصاحة. قال صَعْصَعَةَ بْنَ صُوْحَانَ: «صَدَقَ نَبِيُّ اللَّهِ، فَإِنَّ الرَّجُلَ يَكُونُ عَلَيْهِ الْحَقُّ وَهُوَ أَحْنَنُ بِالْحَجَّ مِنْ صَاحِبِ الْحَقِّ، فَيُسْحَرُ الْقَوْمُ بِبَيَانِهِ فَيُذَهَّبُ بِالْحَقِّ». وقال ابن عبدالبر: تأولته طائفة على الذم؛ لأن السحر مذموم. وذهب أكثر أهل العلم وجماعة أهل الأدب إلى أنه على المدح؛ لأن الله تعالى مدح البيان. قال: وقد قال عمر بن عبد العزيز لرجل سأله عن حاجة فأحسن المسألة فأعجبه قوله، قال: «هذا والله السحر الحال» انتهى. والأول أصح والمراد به البيان الذي فيه تمويه على السامع وتلبيس، كما قال بعضهم:

في زخرف القول تزيين لباطله      والحق قد يعتريه سوء تعبير  
مأخذ من قول الشاعر:

قول: هذا مُجاج النحل، تمدحه      وإن تشاًقلت: ذا قيء الزنابير  
مدحًا وذمًّا، وما جاوزَت وصفَهما      والحق قد يعتريه سوء تعبير  
قوله: (إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا) هذا من التشبيه البليغ، لكون ذلك يعمل عمل السحر،  
فيجعل الحق في قالب الباطل، والباطل في قالب الحق. فيستميل به قلوب الجهل، حتى  
يقبلوا الباطل وينكروا الحق، ونسأل الله الثبات والاستقامة على الهدى.

وأما البيان الذي يوضح الحق ويقرره، ويبطل الباطل ويبينه. فهذا هو المدح. وهكذا  
حال الرسل وأتباعهم، ولهذا علت مراتبهم في الفضائل وعظمت حسناتهم.  
وبالجملة فالبيان لا يحمد إلا إذا لم يخرج إلى حد الإسهاب والإطناب، وتغطية الحق،  
وتحسين الباطل؛ فإذا خرج إلى هذا فهو مذموم، وعلى هذا تدل الأحاديث كحديث الباب

الخامسة: أن النمية من ذلك.

السادسة: أن من ذلك بعض الفصاحة.

وحديث: «إن الله يبغض البلع من الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة بلسانها» رواه  
أحمد وأبو داود.

\* \* \*

## ٢٥ - باب

### ما جاء في الكهان ونحوهم

روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي ﷺ عن النبي ﷺ قال: «منْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ فَصَدَّقَهُ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا».

قوله: (باب ما جاء في الكهان ونحوهم).

«الكافر»: هو الذي يأخذ عن مسترق السمع؛ وكانوا قبل المبعث كثيراً. وأما بعد المبعث فإنهم قليل، لأن الله تعالى حرس السماء بالشہب، وأكثر ما يقع في هذه الأمة: ما يخبر به الجن أولياءهم من الإنس عن الأشياء الغائبة بما يقع في الأرض من الأخبار، فيظنهما الجاهل كشفاً وكراهة<sup>(١)</sup>، وقد اغتر بذلك كثير من الناس يظنون المخبر لهم بذلك عن الجن وللله، وهو من أولياء الشيطان؛ كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَمْعَشُرُ الْجِنَّنَ فَإِنَّكُرْتُمْ مِنَ الْإِنْسِنِ وَقَالَ أُولَئِكُمْ مِنَ الْإِنْسِنِ رَبِّنَا أَسْتَمْعَ بَعْضُنَا بَعْضٌ وَبَعْضُنَا أَجَنَّا الَّذِي أَجَلَنَا قَالَ النَّارُ مَتَوَكِّلُكُمْ خَلِيلُكُمْ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾ [الأعراف: ١٢٨].

قوله: (روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي ﷺ عن النبي ﷺ قال: «منْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا»).

قوله: (عن بعض أزواج النبي ﷺ) هي: حفصة، ذكره أبو مسعود التقي، لأنه ذكر هذا الحديث في الأطراف في مستندها.

هكذا يتضمن المصنف لاسم الراوي، وقد رواه أحمد والبيهقي والحاكم عن أبي هريرة مرفوعاً.

قوله: (منْ أَتَى كَاهِنًا) قال بعضهم: لا تعارض بين هذا وبين حديث: «منْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ لِيَلَةً» هذا على قول من يقول: هو كفر دون كفر، أما على قول من يقول بظاهر الحديث فيسأل عن وجه الجمع بين الحديثين. وظاهر الحديث أنه يكفر متى اعتقاد صدقه بأي وجه كان، وكان غالب الكهان قبل النبوة إنما كانوا يأخذون عن الشياطين.

(١) الواقع أن ذلك من تأليف روح الشيطان القرین مع روح قرينه الإنسان الخبيث فيتاجيان ويتكلم الشيطان مع قرينه بما يحب من الأخبار التي يتلقاها الشيطان عن الشيطان الآخر قرين الإنسان الآخر، وهكذا فإن لكل إنسان قريباً من الشيطان كما جاء ذلك في القرآن والسنة، فيخبر شيطان الإنسان بما أوحى إليه شيطان الجن من أخبار السائل وأحواله في منزله وخصوصية نفسه مما ألقاه إليه الشيطان القرین، فيظنه الجن والمغلبون أن ذلك عن صلاح وتقواه وكرامات؛ وأنه بصلاحه قد كشف الحجاب عنه، وهذا من أصل الفضلال ومن أعظم الخذلان وإن اعتقاده وخدع به كثير من يتسبب إلى ظاهر العلم والصلاح.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَتَى كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ» رواه أبو داود.

وللأربعة والحاكم وقال: صحيح على شرطهما عن [النبي ﷺ]<sup>(١)</sup>: «مَنْ أَتَى عَرَافًا أو كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ».

ولأبي يعلى بسنده جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً.

وعن عمران بن حصين مرفوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ تَطَيِّرَ أَوْ تُطَيِّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهَّنَ»

قوله: (فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ) قال القرطبي: المراد بالمنزل الكتاب والسنة. اهـ. وهل الكفر في هذا الموضع كفر دون كفر، فلا ينفل عن الملة، أم يتوقف فيه، فلا يقال: يخرج عن الملة ولا يخرج؟ وهذا أشهر الروايتين عن أحمد رحمه الله تعالى.

قال: (ولأبي يعلى بسنده جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً).

أبو يعلى اسمه: أحمد بن علي بن المثنى الموصلي الإمام صاحب التصانيف كالمسند وغيره، روى عن يحيى بن معين وأبي خيثمة وأبي بكر بن أبي شيبة وخلق، وكان من الأئمة الحفاظ؛ مات سنة سبع وثلاثمائة؛ وهذا الأثر رواه البزار أيضاً ولغظه: «من أتى كاهناً أو ساحراً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ» وفيه دليل على كفر الكاهن والساخر، لأنهما يدعيان علم الغيب وذلك كفر؛ والمصدق لهما يعتقد ذلك ويرضى به وذلك كفر أيضاً.

قال: (وعن عمران بن حصين رضي الله عنه مرفوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ تَطَيِّرَ أَوْ تُطَيِّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهَّنَ لَهُ، أَوْ سَحْرَ أَوْ سُحْرَ لَهُ»). ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ رواه البزار بإسناد جيد؛ ورواوه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: «وَمَنْ أَتَى كاهناً» إلى آخره.

قوله: (ليس منا) فيه وعيد شديد يدل على أن هذه الأمور من الكبائر وتقدم أن الكهانة والسحر كفر.

قوله: (من تطير) أي فعل الطيرة (أو تطير له) أي قبل قول المتظير له وتابعه. وكذا معنى

(١) بياض بالأصل.

(٢) وذلك لأن في الكتاب المنزل: «إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغِيْرَةَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْجَاءِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدَّاً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ حِلْمٌ حَمِيرٌ» [لقمان: ٣٤] وقال في سورة الأنعام: «شَوَّدَهُ عِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ» وقال في سورة الجن: «عَنِ الْعَيْنِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيْنِهِ أَحَدًا ۝ إِلَّا مَنْ أَرْضَى مِنْ رَسُولٍ» فن صدق العراف والكافر فقد كذب بهذه الآيات، ومن كذبها كفر.

(٣) فيه دليل على نفي الإيمان الواجب، وهو لا ينافي ما تقدم من أن الطيرة شرك؛ وأن الكهانة كفر.

لَهُ، أَوْ سَحْرًا أَوْ سُحْرَ لَهُ. وَمَنْ أَتَى كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى  
مُحَمَّدٍ ﷺ رواه البزار بإسناد جيد.

ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: «وَمَنْ أَتَى» إلى آخره.

«أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهَّنَ لَهُ»: كالذى يأتي الكاهن ويصدقه ويتابعه، وكذلك من عمل الساحر له السحر.

فكل من تلقى هذه الأمور عن تعاطاها فقد برئ منه رسول الله ﷺ بكونها إما شرّاً، كالطيرة. أو كفراً كالكهانة والسحر، فمن رضي بذلك وتابع عليه فهو كالفاعل؛ لقبوله الباطل واتباعه.

قوله: (رواہ البزار) هو أَحْمَدُ بْنُ عَمْرُو بْنُ عَبْدِ الْخَالِقِ؛ أبو بكر البزار البصري صاحب المسند الكبير. وروى عن ابن بشار وابن المثنى وخلق؛ مات سنة اثنتين وتسعين وثلاثين.

قوله: (قال البعوي... إلى آخره) البعوي - بفتحتين - هو الحسين بن مسعود الفراء الشافعي؛ صاحب التصانيف وعالم أهل خراسان، كان ثقة فقيهاً زاهداً؛ مات في شوال سنة ست عشرة وخمسمائة رحمة الله تعالى.

قوله: (العراف: الذي يدعى معرفة الأمور) ظاهره: أن العراف هو الذي يخبر عن الواقع كالسرقة وسارقها والضالة ومكانها.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله تعالى: إن العراف اسم للكاهن والمنجم والرمّال ونحوهم، كالحاذر الذي يدعى علم الغيب أو يدعى الكشف.

وقال أيضاً: والمنجم يدخل في اسم العراف، وعند بعضهم هو معناه.

وقال أيضاً: والمنجم يدخل في اسم الكاهن عند الخطابي وغيره من العلماء، وحكى ذلك عن العرب. وعند آخرين: هو من جنس الكاهن، وأسوأ حالاً منه، فيلحق به من جهة المعنى.

وقال الإمام أحمد: العرافة طرف من السحر، والساخر أخبث.

وقال أبو السعادات: العراف: المنجم، والحاذر: الذي يدعى علم الغيب؛ وقد استأثر الله تعالى به.

وقال ابن القيم رحمة الله تعالى: من اشتهر بإحسان الزجر عندهم سموه عائفاً، وعرافاً. والمقصود من هذا: معرفة أن من يدعى معرفة علم الشيء من المغيبات فهو إما داخل في اسم الكاهن، وإما مشارك له في المعنى فيتحقق به. وذلك أن إصابة المخبر بعض الأمور العائبة في بعض الأحيان يكون بالكشف. ومنه ما هو من الشياطين ويكون بالفال والزجر

قال البغوي: العراف الذي يدعى معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة. ونحو ذلك.

وقيل: هو الكاهن، والكافر: هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل. وقيل: الذي يخبر بما في الصميم.

وقال أبو العباس ابن تيمية: العراف: اسم للكاهن والمنجم والرَّمَال ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق.

والطيرة والضرب بالحصى والخط في الأرض والتنجيم والكهانة والسحر، ونحو هذا من علوم الجاهلية. ومعنى بالجاهلية: كل من ليس من أتباع الرسل عليهم السلام: كالفلسفه والكهان والمنجمين، وجاهلية العرب الذين كانوا قبل بirth النبي ﷺ، فإن هذه علوم لقوم ليس لهم علم بما جاءت به الرسل صلی الله علیهم وسلم<sup>(١)</sup>، وكل هذه الأمور يسمى صاحبها كاهناً أو عرافاً أو في معناهما، فمن أتاهم فصدقهم بما يقولون لِحْقَه الوعيد، وقد ورث هذه العلوم عنهم أقوام فادعوا بها علم الغيب الذي استأثر الله بعلمه، وادعوا أنهم أولياء وأن ذلك كرامة.

ولا ريب أن من ادعى الولاية، واستدل بإخباره ببعض المغيبات فهو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحمن، إن الكرامة أمر يجريه الله على يد عبده المؤمن التقى، إما بدعا أو أعمال صالحة لا صنع للولي فيها، ولا يد له عليها، بخلاف من يدعى أنه ولد ويقول للناس: أعلموا أنني أعلم المغيبات. فإن هذه الأمور قد تحصل بما ذكرنا من الأسباب؛ وإن كانت أسباباً محمرة كاذبة في الغالب. ولهذا قال النبي ﷺ في وصف الكاهن: «فيكذبون معها مائة كذبة» فيبين أنهم يصدقون مرة ويكتذبون مائة، وهكذا حال من سلك سبيل الكهان ممن يدعى الولاية والعلم بما في ضمائير الناس، مع أن نفس دعواه دليل على كذبه؛ لأن في دعوه الولاية تزكية النفس المنهي عنها بقوله تعالى: «فَلَا تُرْكُوْنَ أَفْسَكُمْ» [النجم: ٣٢]؛ وليس هذا من شأن الأولياء، فإن شأنهم الإزارء على نفوسهم وعيتهم لها، وخوفهم من ربهم، فكيف يأتون الناس ويقولون: اعرفوا أننا أولياء، وأنا نعلم الغيب؟! وفي ضمن ذلك طلب المنزلة في قلوب الخلق واقتناص الدنيا بهذه الأمور. وحسبك بحال الصحابة والتبعين رضي الله

(١) ومعنى الجاهلية: الإعراض عن العلم المنزل من الله على رسle هدى ورحمة، والاعتماد على التقليد والعادات والظنون والتخرصات، وما يوحى به الشياطين، ويحددها قول الله تعالى: «وَكَذَّلَكَ جَلَّلَكَ لَكُلَّ نَيْعَةٍ عَذَّلَكَ شَيَاطِئُ الْإِنْسَانِ وَالْجِنِّ يُوْجِي بَعْضُهُمْ إِلَّا يَعْقِي رُحْرُقَ الْقَوْلِ عَزِيزًا» [الأنعام: ١١٢] وقد عادت الجاهلية إلى الناس اليوم مثل الجاهلية الأولى وشرًا منها، ولا يمكن وجود القرآن والحديث لأنهم انخدعوا بهما مهجورين، فوجودهما حجة عليهم فقط. ولا يغرنك منهم عمامهم ولحيهم وصور فما وراءها إلا جاهلية وعقلية عامية قد تكون شرًا من عقلية من يتبعون أذناب الإبل والبقر، ومن لم يجعل الله له نورًا فما له من نور.

وقال ابن عباس - في قوم يكتبون أبا جاد وينظرون في النجوم - : «ما أرى من فعل ذلِكَ لَهُ، عِنْدَ اللَّهِ مِنْ خَلَاقٍ».

عنهم، وهم سادات الأولياء، أفكان عندهم من هذه الدعاوى والشطحات شيء؟! لا، والله بل كان أحدهم لا يملك نفسه من البكاء إذا قرأ القرآن، كالصديق رضي الله عنه. وكان عمر رضي الله عنه يسمع نشيجه من وراء الصفوف يبكي في صلاته، وكان يمر بالآية في ورده من الليل فيمرض منها ليالي يعودونه، وكان تميم الداري يتقلب على فراشه ولا يستطيع النوم إلا قليلاً خوفاً من النار ثم يقوم إلى صلاته، ويكتفي في صفات الأولياء ما ذكره الله تعالى في صفاتهم في سورة الرعد والمؤمنين والفرقان والذاريات والطور<sup>(١)</sup> فالمحتفون بتلك الصفات هم الأولياء الأصفياء، لا أهل الدعوى والكذب ومنازعة رب العالمين فيما اختص به: من الكبرياء والعظمة وعلم الغيب، بل مجرد دعواه علم الغيب كفر، فكيف يكون المدعى لذلك ولِيَ اللَّهُ؟ ولقد عَظُمَ الضرر واشتد الخطب بهؤلاء المفترين الذين ورثوا هذه العلوم عن المشركين، ولبسوا بها على خفافيش القلوب. نسأل الله السلامة والعافية في الدنيا والآخرة.

قوله: (وقال ابن عباس في قوم يكتبون أبا جاد إلى آخره) هذا الأثر رواه الطبراني عن ابن عباس مرفوعاً. وإسناده ضعيف. ولفظه «رُبَّ مُلْكٍ حروفَ أبي جاد دارسٍ في النجوم، ليس له عند الله خالق يوم القيمة» ورواه حميد بن زنجويه عنه بلفظ: «رُبَّ ناظِرٍ في النجوم ومتعلم حروفَ أبي جاد ليس له عند الله خالق».

قوله: (ما أرى) يجوز فتح الهمزة بمعنى: لا أعلم. ويجوز ضمها بمعنى: لا أظن. وكتابة «أبي جاد» وتعلمتها لمن يدعي بها علم الغيب هو الذي يسمى علم الحرف<sup>(٢)</sup>، وهو الذي جاء فيه الوعيد، فأما تعلمها للتهجيجي وحساب الجمل فلا بأس به.

(١) قوله تعالى: «إِنَّمَا يَنْذَرُ مِنَ النَّاسِ ٥٠ الَّذِينَ يُفُورُونَ يَهْدِي اللَّهُ وَلَا يَنْهَاوْنَ إِلَيْهِنَّ ٦٩ الآيات إلى ٢٤ [الرعد: ٢٤-١٩] وقوله: «الَّذِينَ عَامَّوْا وَنَطَّمَّنَ قُلُوبَهُمْ يَذْكُرُ اللَّهُ أَلَا يَنْتَشِرُ اللَّهُ نَطَّمَنَ الْقَلُوبَ ٥٠ الَّذِينَ أَمَّنُوا وَعَيْمَلُوا الْمَنَاهِجَ طُوبٌ لَهُمْ وَحُسْنٌ مَلَأَ ٢٩ ، ٢٨ [الرعد: ٢٩ ، ٢٨] وقوله: «إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ حَشَّةٍ رَبِّهِمْ نَسْفُهُنَّ ٦١ [المؤمنون: ٦١-٥٧] وقوله: «وَعِسَادٌ أَرْسَمَنَ الَّذِينَ يَمْسِنُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُرُوكًا وَلَا يَخَاطِهُمُ الْجَهَنَّمُ فَالْأُولُو سَكَنًا» الآيات إلى ٧٦ [الفرقان: ٦٣-٧٦] وقوله: «إِنَّ الْمُؤْمِنِينَ فِي جَنَّتٍ وَغَيْرِهِنَّ ١٥ [الذاريات: ١٥-١٩] وقوله: «إِنَّ الْمُؤْمِنَينَ فِي جَنَّتٍ وَتَعْبِيرٍ» الآيات إلى ٢٨ [الطور: ١٧-٢٨].

هذا وفي القرآن الكريم صفات المؤمنين كثيرة جداً، بل أكثر آيات القرآن في وصف الإيمان وأهله؛ وهم أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. ومن أدل الدلائل على أن الجهل ضرب على القلوب نطاقاً كثيناً أن يعتقد الناس هذه الدرجة الرفيعة لعباد الرحمن في قوم يبولون على ثيابهم وهم في غاية القدرة والوضخ، ولا يركعون لله ركعة؛ وقد سُلِّموا كل نعمة إلا الحيوانية؛ وربما تكلم الشيطان على ألسنتهم بالكلمة يُفْتَنُ بها أولئك الجاهلين، ولا قوة إلا بالله.

(٢) وينسبه الدجالون المشركون إلى جعفر الصادق؛ ولهم في ذلك كلام كثير في متنه الكفر، والظاهر أنه من وضع الرافضة الذين استجابوا لسلفهم اليهود فأعملوا في هدم الإسلام كل معول.

فيه مسائل :

- الأولى : لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن .
- الثانية : التصریح بأنه كفر .
- الثالثة : ذكر من تکھن له .
- الرابعة : ذكر من تُطیر له .
- الخامسة : ذكر من سحر له .
- السادسة : ذكر من تعلم أبا جاد .
- السابعة : ذكر الفرق بين الكاهن والعراف .

قوله : (وينظرون في النجوم) أي : ويعتقدون أن لها تأثيراً كما سيأتي في باب التنجيم .  
وفيه من الفوائد : عدم الاغترار بما يؤتاه أهل الباطل من معارفهم وعلومهم كما قال تعالى : ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ رُسُلُّهُمْ إِلَيْنَا بَنَى عِنْدَهُم مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ﴾ [غافر: ٨٣] .

\* \* \*

## ٢٦ - باب ما جاء في النشرة

عن جابر أن رسول الله ﷺ سُئل عن النشرة؟ فقال: «هِيَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ» رواه  
أحمد بسنده جيد. وأبو داود وقال: سُئل أَحْمَدُ عَنْهَا فَقَالَ: إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُسْعُودٍ يَكْرِهُ هَذَا كُلَّهُ.  
وفي البخاري عن قتادة: قلت لابن المسمى: رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته، أَيُّحَلُّ  
عنه أو يُنشر؟ قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم ينفع عنه. اهـ.

قوله: (باب ما جاء في النشرة).

بضم النون؛ كما في القاموس. قال أبو السعادات: النشرة ضرب من العلاج والرقية،  
يعالج به من يظن أن به مسًا من الجن، سُمِّيت نشرة لأنها ينشر بها عنه ما خامره من الداء؛  
أي: يكشف ويزال.

قال الحسن: النشرة من السحر، وقد نُشِرَتْ عنه تنشيرًا، ومنه الحديث: «فَلَعْلَ طَبًّا  
أَصَابَهُ، ثُمَّ نَشَرَهُ بَقْلَ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ» أي: رقاة.  
وقال ابن الجوزي: النشرة حل السحر عن المسحور، ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرف  
السحر.

قال: (عن جابر رضي الله عنهما: أن رسول الله ﷺ سُئل عن النشرة فقال: هي من  
الشيطان) رواه أحمد بسنده جيد. وأبو داود، وقال: «سُئل أَحْمَدُ عَنْهَا، فَقَالَ: إِبْرَاهِيمُ  
بْنُ مُسْعُودٍ يَكْرِهُ هَذَا كُلَّهُ».

هذا الحديث رواه أحمد ورواه عنه أبو داود في سنته. والفضل بن زياد في كتاب  
المسائل عن عبد الرزاق عن عقيل بن مقلع بن منه [عن عمه وهب بن منه] عن جابر.  
فذكره. قال ابن مفلح: إسناد جيد، وحسن الحافظ إسناده.

قوله: (سُئلَ عن النشرة) والألف واللام في (النشرة) للعهد أي: النشرة المعهودة التي  
كان أهل الجاهلية يصنعونها، هي من عمل الشيطان.

قوله: (وقال: سُئلَ أَحْمَدُ عَنْهَا فَقَالَ: إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُسْعُودٍ يَكْرِهُ هَذَا كُلَّهُ)  
أن ابن مسعود يكره النشرة التي هي من عمل الشيطان كما يكره تعليق التمام مطلقاً.

قوله: (وللبخاري عن قتادة: قلت لابن المسمى: «رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته  
أَيُّحَلُّ عَنْهُ، أَوْ يُنَسَّرُ؟» قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح فأما ما ينفع فلم يُنْهَ عنه»).

قوله: (عن قتادة) هو ابن دعامة - بكسر الدال - السدوسي ثقة فقيه من أحفظ التابعين.  
قالوا إنه ولد أكمه، مات سنة بضع عشرة ومائة.

وروي عن الحسن أنه قال: لا يَحُلُّ السحر إلا ساحر.

قال ابن القيم: **النُّشْرَةُ حَلُّ السِّحْرِ** عن المسحور، وهي نوعان أحدهما: حلّ بسحرٍ مثيله، وهو الذي من عمل الشيطان. وعليه يُحمل قول الحسن، فيتقرب الناشر والمترشّر

قوله: (رجل به طب) بكسر الطاء. أي: سحر، يقال: طُبَّ الرجل - بالضم - إذا سُجِّرَ. ويقال: كانوا عن السحر بالطب تفاؤلاً. كما يقال للمدح: سليم.

وقال ابن الأنباري: **الطب من الأضداد**. يقال لعلاج الداء: طب، والسحر من الداء يقال له: طب.

قوله: (يؤخِّذ) بفتح الواو مهموزة وتشديد الخاء المعجمة وبعدها ذال معجمه. أي: يحبس عن امرأته ولا يصل إلى جماعها. والأخنة - بضم الهمزة - : الكلام الذي يقوله الساحر.

قوله: (أَيُّحُلُّ) بضم الياء وفتح الحاء مبني للمفعول.

قوله: (أو ينشر) بتشديد المعجمة.

قوله: (لا بأس به) يعني: أن النشرة لا بأس بها لأنهم يريدون بها الإصلاح، أي: إزالة السحر؛ ولم ينه عما يراد به الإصلاح، وهذا من ابن المسمى يحمل على نوع من النشرة لا يعلم أنه سحر.

قوله: (ورُوِيَ عن الحسن أنه قال: «لا يَحُلُّ السحر إلا ساحر») هذا الأثر ذكره ابن الجوزي في جامع المسانيد.

والحسن: هو ابن أبي الحسن واسميه: يسار - بالتحتية والمهملة - البصري الأنباري: مولاهم. ثقة فقيه، إمام من خيار التابعين، مات سنة عشر ومائة رحمة الله، وقد قارب التسعين.

قوله: (قال ابن القيم: **النُّشْرَةُ حلُّ السِّحْرِ** عن المسحور، وهي نوعان: حلّ بسحر مثيله، وهو الذي من عمل الشيطان... إلى آخره) ومما جاء في صفة النشرة الجائزة: ما رواه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن ليث بن أبي سليم قال: «بلغني أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله؛ تُقْرَأُ في إناء فيه ماء، ثم يُصَبَّ على رأس المسحور<sup>(١)</sup>: الآية التي في سورة يونس

(١) مثل هذا لا يعمل فيه برأي ليث بن أبي سليم ولا برأي ابن القيم<sup>(٤)</sup> ولا غيرهما؛ وإنما يعمل بالسنة الثانية عن رسول الله ﷺ ولم يجيء منه شيء مما يقول ابن أبي سليم ولا ابن القيم. وما ينقل عن وهب بن منبه فعلى سنة الإسرائييليين لا على هدى خير المرسلين. ومن باب هذا التساهل دخلت البدع ثم الشرك الأكبر. وعلى المؤمن الناصح لنفسه أن يغضّ بالتوارد على هدي رسول الله ﷺ والخلفاء الراشدين رضي الله عنهم ويتجنب المحدثات وإن كانت عنم يكون فكل أحد يؤخذ من قوله ويرد عليه إلا رسول الله ﷺ.

(\*) قوله (مثل هذا لا يعمل فيه برأي ليث بن أبي سليم ولا برأي ابن القيم) الخ. أقول اعتراض الشيخ حامد على ما ذكره الشارح عن ابن أبي سليم ووهب بن منه وابن القيم ليس في محله، بل هو غلط من الشيخ حامد، لأن التداوى بالقرآن الكريم والسدر ونحوه من الأدوية المباحة ليس من باب البدع بل هو من باب التداوى، وقد قال النبي ﷺ: (عبد الله

إلى الشيطان بما يحب، فيبطل عمله عن المسحور، والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة. فهذا جائز.

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن النشرة.

الثانية: الفرق بين المنهي عنه والمرخص فيه عما يزيل الإشكال.

﴿فَلَمَّا أَلْقَوُا قَالَ مُوسَىٰ مَا حِشْرٌ يَهُ السِّحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبَطِّلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ۝ وَمَنْعِلُ اللَّهِ الْحَقُّ يَكْلِمُنِيهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ﴾ [يوس: ٨١، ٨٢] وقوله: ﴿فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ إلى آخر الآيات الأربع [الأعراف: ١١٨-١٢٠]. وقوله: ﴿إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَحِيرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ﴾ [طه: ٦٩].

وقال ابن بطال: في كتاب وهب بن منبه: أنه يأخذ سبع ورقات من سدر أخضر، فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء ويقرأ في آية الكرسي والقوافل، ثم يحسو منه ثلاث حسوات ثم يغسل به يذهب عنه كل ما به، وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله.

قلت: قول العلامة ابن القيم: «والثاني النشرة بالرقية والتعوذات والدعوات والأدوية المباحة فهذا جائز» يشير رحمه الله إلى مثل هذا، وعليه يحمل كلام من أجاز النشرة من العلماء.

والحاصل: أن ما كان منه بالسحر فيحرم، وما كان بالقرآن والدعوات والأدوية المباحة فجائز. والله أعلم.

\* \* \*

---

تداووا ولا تتداووا بحرام) وثبت في سن أبي داود في كتاب الطب أن النبي ﷺ قرأ في ماء في إناء وصبه على المريض، وبهذا يعلم أن التداوى بالسدر وبالقراءة في الماء وصبه على المرضى ليس به محذور من جهة الشعع، إذا كانت القراءة سليمة وكان الدواء مباحاً. والله ولي التوفيق.

## ٤٧ - باب ما جاء في التطير

وقول الله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّا طَرَبْهُمْ عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ١٣١].

قوله: (باب ما جاء في التطير).

أي من النهي عنه والوعيد فيه، مصدر تطير يتطير، وـ«الطيرة» بكسر الطاء وفتح الياء؛ وقد تسكن، اسم مصدر من تطير طيرة، كما يقال تخير خيرة، ولم يجيء في المصادر على هذه الزنة غيرهما، وأصله التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظباء وغيرهما، وكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم، فنفاه الشارع وأبطله؛ وأخبر أنه لا تأثير له في جلب نفع ولا دفع ضر.

قال المدائني: «سألت روبة بن العجاج قلت: ما السانح؟ قال: ما ولاك ميامنه. قلت: وما البارح؟ قال: ما ولاك ميسره. والذي يجيء من أمامك فهو الناطح والنطح، والذي يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد».

ولما كانت الطيرة من الشرك المنافي لكمال التوحيد الواجب؛ لكونها من إلقاء الشيطان وتخويفه ووسوسته<sup>(١)</sup> ذكرها المصنف رحمة الله في كتاب التوحيد تحذيراً مما ينافي كمال التوحيد الواجب.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّا طَرَبْهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ الآية) [الأعراف: ١٣١] ذكر تعالى هذه الآية في سياق قوله: ﴿فَإِذَا جَاءَهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِنْ تُصْبِهِمْ سَيِّئَةً يَطَّيِّرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ﴾ الآية. المعنى: أن آل فرعون كانوا إذا أصابتهم الحسنة، أي الخصب والسعفة والعافية - كما فسره مجاهد وغيره - قالوا: لنا هذه، أي: نحن الجديرون والحقiqون به، ونحن أهله. وإن تصبهم سيئة. أي بلاء وقطط طيروا بموسى ومن معه، فيقولون: هذا بسبب موسى وأصحابه أصابنا بشؤمهم فقال الله تعالى: ﴿إِنَّا طَرَبْهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ قال ابن عباس: «طائرهم: ما قضى عليهم وقدر لهم» وفي رواية: «شُؤمهم عند الله ومن قبله» أي: إنما جاءهم الشؤم من قبله بکفرهم وتکذيبهم بآياته ورسله.

قوله: (ولكن أكثرهم لا يعلمون) أي: أن أكثرهم جهال لا يدركون، ولو فهموا وعلموا لعلموا أنه ليس فيما جاء به موسى عليه السلام إلا الخير والبركة والسعادة والفلاح لمن آمن به واتبعه.

(١) وذلك يتعلّق القلب بها حرفًا وطبعًا، ومتناهاتها للتوكل على الله الذي لا ينفع ولا يضر غيره، واعتقاد الفزع والضر في طائر ونحوه لا علم عنده ولا قصد، وإنما تذهب وتجيء في ضرورة معايشها وشأنها. فاعتقاد أن لهذه الحركات ذات اليمين وذات الشمال أثرًا في جلب خير أو دفع ضر من سخف العقول وفساد الفطر، وتمكن الخرافات والجهل وعمي في القلوب، وهذا اعتقاد المنججين في النجوم التي سحرها الله تعالى تحرى في بروجها ومداراتها لمستقر لها، اعتقدوا لها تأثيرًا في الكون وهو اعتقاد الصابة الذين أرسل الله إليهم إبراهيم عليه السلام.

وقوله: ﴿فَأَلْوَأْ طَيْرَكُمْ مَعَكُمْ أَئِنْ ذُكِّرْتُمْ بِلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ﴾ [يس: ١٩].  
عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لَا عَدُوٰ وَلَا طَيْرَةٌ وَلَا هَامَةٌ  
وَلَا صَفَرٌ» أخر جاه.

قوله: (وقوله تعالى ﴿فَأَلْوَأْ طَيْرَكُمْ مَعَكُمْ﴾) الآية [يس: ١٩] المعنى - والله أعلم - حظكم وما نابكم من شر معكم؛ بسبب أفعالكم ومخالفتكم الناصحين، ليس هو من أجلنا ولا بسبينا. بل ببغىكم وعدوانكم. فطائر الباغي الظالم معه، فما وقع به من الشر فهو سببه الجالب له. وذلك بقضاء الله وقدره وحكمته وعدله، كما قال تعالى: ﴿فَأَنْجِعُ الْمُتَّلِينَ كَلْجُرْمِينَ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦] ويحتمل أن يكون المعنى: ﴿طَيْرَكُمْ مَعَكُمْ﴾ أي: راجع عليكم، فالتطير الذي حصل لكم إنما يعود عليكم، وهذا من باب القصاص في الكلام. ونظيره قوله عليه الصلاة والسلام: «إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم»<sup>(١)</sup> ذكره ابن القيم رحمة الله.

قوله تعالى: ﴿أَئِنْ ذُكِّرْتُمْ﴾ أي: من أجل أننا ذكرناكم وأمرناكم بتوحيد الله قابلتمونا بهذا الكلام: ﴿بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ﴾ قال قنادة: إن ذكرناكم بالله، تطيرتم بنا؟! ومناسبة الآيتين للترجمة: أن التطير من عمل أهل الجاهلية والمرجع إلى ذلك أنهم الله تعالى به ومقتهم؛ وقد نهى رسول الله ﷺ عن التطير وأخبر أنه شرك. كما سيأتي في أحاديث الباب.

قال: (وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لَا عَدُوٰ وَلَا طَيْرَةٌ وَلَا  
هَامَةٌ وَلَا صَفَرٌ» أخر جاه. زاد مسلم «وَلَا نَوَّهٌ وَلَا غُولٌ»).

قال أبو السعادات «العدوى»: هو اسم من الإعداء. كالرعوى، يقال: أعداه الداء يعده إعداء: إذا أصابه مثل ما بصاحب الداء.

وقال غيره: «لا عدو» هو اسم من الإعداء، وهو مجازة العلة من صاحبها إلى غيره والمنفي نفس سرارة العلة، أو إضافتها إلى العلة. والأول هو الظاهر.

وفي رواية لمسلم أن أبا هريرة كان يحدث بحديث: «لَا عَدُوٰ»؛ ويحدث عن النبي ﷺ أنه قال: «لَا يُورِدُ مُمْرِضٌ عَلَى مُصَحٍّ» ثم إن أبا هريرة اقتصر على حدث: «لَا يُورِدُ مُمْرِضٌ عَلَى مُصَحٍّ» وأمسك عن حدث: «لَا عَدُوٰ» فراجعوه وقالوا: سمعناك تحدث به، فأبى أن يعترض به. قال أبو مسلم - الرواية عن أبي هريرة - فلا أدرى أنسى أبو هريرة أو نسخ أحد القولين الآخر؟.

وقد روى حديث: «لَا عَدُوٰ» جماعة من الصحابة: أنس بن مالك، وجابر بن عبد الله؛

(١) رواه البخاري، ومسلم، وأبو داود، والترمذى، وابن ماجه، عن أنس رضي الله عنه.

والسائل بن يزيدن وابن عمر، وغيرهم؛ وفي بعض روايات هذا الحديث «وَفِرْ من المجنوم كما تفر من الأسد».

وقد اختلف العلماء في ذلك. وأحسن ما قيل فيه: قول البيهقي؛ وتبعه ابن الصلاح وابن القيم، وابن رجب، وابن مفلح وغيرهم: إن قوله: «لا عدو» على الوجه الذي يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى، وإن هذه الأمور تعدى بطبعها. وإن فقد يجعل الله بمشيئته مخالطة الصحيح من به شيء من الأمراض سبباً لحدوث ذلك، ولهذا قال: «فِرْ من المجنوم كما تفر من الأسد» وقال: «لا يورد ممرض على مصح» وقال في الطاعون: «من سمع به في أرض فلا يقدم عليه» وكل ذلك بتقدير الله تعالى. ولأحمد والترمذى عن ابن مسعود مروعاً: «لا يدعي شيء، قالها ثلاثة؛ فقال أعرابي يا رسول الله إِنَّ النُّقْبَةَ<sup>(١)</sup> من الجَرَب تكون بمشفر البعير أو بذنبه في الإبل العظيمة فتجرب كلها؟ فقال رسول الله ﷺ: فمن أجرب الأولى؟ لا عدو ولا طيرة ولا هامة ولا صفر، خلق الله كل نفس وكتب حياتها ومصائبها ورزقها».

فأخبر ﷺ أن ذلك كله بقضاء الله وقدره، والعبد مأمور باتقاء أسباب الشر إذا كان في عافية. فكما أنه يؤمر ألا يلقي نفسه في الماء وفي النار - مما جرت العادة أنه يهلك أو يضر - فكذلك اجتناب مقاربة المريض: كالمجذوم، والقدوم على بلد الطاعون. فإن هذه كلها أسباب للمرض والتلف، فالله سبحانه هو خالق الأسباب ومسبباتها، لا خالق غيره ولا مقدر غيره.

وأما إذا قوي التوكل على الله والإيمان بقضاء الله وقدره فقويت النفس على مباشرة بعض هذه الأسباب اعتماداً على الله، ورجاء منه ألا يحصل به ضرر؛ ففي هذه الحال تجوز مباشرة ذلك، لا سيما إذا كانت مصلحة عامة أو خاصة، وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذى: «أن النبي ﷺ أخذ بيد مجذوم فأدخلها معه في القصعة، ثم قال: كل بسم الله ثقة بالله وتوكلًا عليه» وقد أخذ به الإمام أحمد، وروى ذلك عن عمر وابنه وسلمان رضي الله عنهم. ونظير ذلك ما روى عن خالد بن الوليد رضي الله عنه أنه أكل السم، ومنه مَسْئُى سعد بن أبي وقاص، وأبو مسلم الخولاني على متن البحر؛ قاله ابن رجب رحمه الله. قوله: (ولا طيرة) قال ابن القيم رحمه الله تعالى: يحتمل أن يكون نفياً أو نهياً أي: لا تطيروا، ولكن قوله في الحديث: «لا عدو ولا صفر ولا هامة» يدل على أن المراد النفي

(١) النقبة - بضم النون وسكون القاف والباء الموحدة - أول شيء يظهر من الجرب - وجمعها: نقب - لأنها تلقب الجلد أي: تخرقه.

وإبطال هذه الأمور التي كانت الجاهلية تعانيها. والتفي في هذا أبلغ من النهي، لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره؛ والنهي إنما يدل على المنع منه.

وفي صحيح مسلم عن معاوية بن الحكم أنه قال لرسول الله ﷺ «ومن أنس يتظرون. قال: ذلك شيء يجده أحدكم في نفسه فلا يصدّنكم» فأخبر أن تأديبه وتشاؤمه بالطير إنما هو في نفسه وعقيلته؛ لا في المتظير به؛ فوهمه وخوفه وإشراكه هو الذي يطيره ويصده لما رأه وسمعه، فأوضح ﷺ لأمته الأمر، وبين لهم فساد الطيرة؛ ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل لهم عليها علامة، ولا فيها دلالة، ولا نصبها سبباً لما يخافونه ويحذرونه؛ ولتطمئن قلوبهم، وتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى التي أرسل بها رسلاً، وأنزل بها كتبه، وخلق لأجلها السموات والأرض، وعمّ الدارين الجنة والنار بسبب التوحيد. فقطع ﷺ علّق الشرك من قلوبهم، لثلا يبقى فيها علقة منها؛ ولا يتلبّسوا بعمل من أعمال أهل النار البة.

فمن استمسك بعروة التوحيد الونقى، واعتصم بحبه المتن، وتوكل على الله، قطع هاجس الطيرة من قبل استقرارها، وبادر خواطرها من قبل استمكنها. قال عكرمة: «كنا جلوساً عند ابن عباس؛ فمر طائر يصبح، فقال رجل من القوم: خير خير. فقال له ابن عباس: لا خير ولا شر». فبادره بالإنكار عليه لثلا يعتقد تأثيره في الخير والشر، وخرج طاوس مع صاحب له في سفر، فصاح غراب، فقال الرجل: خير. فقال طاوس: «وأي خير هذا؟ لا تصحبني». اهـ ملخصاً.

وقد جاءت أحاديث ظن بعض الناس أنها تدل على جواز الطيرة، كقوله: «الشّوّم في ثلات: في المرأة؛ والدابة؛ والدار» ونحو هذا.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: إخباره ﷺ بالشّوّم في هذه الثلاثة ليس فيه إثبات الطيرة التي نفها الله سبحانه، وإنما غايته أن الله سبحانه قد يخلق منها أعياناً مشؤومة على من قاربها وساكنها؛ وأعياناً مباركة لا يلحق من قاربها منها شّوّم ولا شر، وهذا كما يعطي سبحانه والوالدين ولذا مباركاً يريان الخير على وجهه، ويعطي غيرهما ولذا مشؤوماً يريان الشر على وجهه، وكذلك ما يعطاه العبد من ولادة وغيرها؛ فكذلك الدار والمرأة والفرس. والله سبحانه خلق الخير والشر والسعادة والنحوين، فيخلق بعض هذه الأعيان سعداً مباركة، ويقضى بسعادة من قاربها وحصول اليمن والبركة له، ويخلق بعضها نحوين يتņس بها من قاربها. وكل ذلك بقضاء وقدره، كما خلق سائر الأسباب بمسبياتها المضادة والمختلفة. كما خلق المسك وغيره من الأرواح الطيبة ولذذ بها من قاربها من الناس، وخلق ضدّها وجعلها سبباً لألم من قاربها من الناس، والفرق بين هذين النوعين مُدرك بالحس، فكذلك في الديار والنساء والخيل. فهذا لون والطيرة الشركية لون. انتهى.

زاد مسلم: «وَلَا نَوْءٌ، وَلَا غُولٌ».

قوله: (ولا هامة) بتخفيف الميم على الصحيح. قال الفراء: الهمة طير من طير الليل. كأنه يعني البومة، قال ابن الأعرابي: كانوا يتشارعون بها إذا وقعت على بيت أحدهم، يقول: نَعْتُ إِلَيْيَ نَفْسِي أَوْ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ دَارِي. فجاء الحديث بمعنى ذلك وإبطاله.

قوله: (ولا صقر) بفتح الفاء، روى أبو عبيدة في غريب الحديث عن رؤبة أنه قال: هي حَيَّةٌ تكون في البطن تصيب الماشية والناس، وهي أعدى من الجرب عند العرب. وعلى هذا فالمراد بمعنى ما كانوا يعتقدونه من العدوى ومن قال بهذا: سفيان بن عيينة، والإمام أحمد، والبخاري، وأبي جرير.

وقال آخرون: المراد به: شهر صفر، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسيء وكأنوا يحلون المحرم ويحرمون صفر مكانه، وهو قول مالك.

وروى أبو داود عن محمد بن راشد عمن سمعه يقول: إن أهل الجاهلية يتشارعون بصفر، ويقولون: إنه شهر مشؤوم، فأبطل النبي ﷺ ذلك.

قال ابن رجب: ولعل هذا القول أشبه الأقوال، والتشاؤم بصفر هو من جنس الطيرة المنهي عنها، وكذلك التشاؤم بيوم من الأيام كيوم الأربعاء، وتشاؤم أهل الجاهلية بشوال في النكاح فيه خاصة.

قوله: (ولا نوء) واحد الأنواء، وسيأتي الكلام عليه في بابه إن شاء الله تعالى.

قوله: (ولا غول) هو بالضم: اسم، وجمعه أغوال وغيلان، وهو المراد هنا.

قال أبو السعادات: الغول واحد الغيلان، وهو جنس من الجن والشياطين كانت العرب تزعم أن الغول في الفلاة تتراءى للناس، تتلون تلوتاً في صور شتى وتَعْوِلُهم، أي تُضليلُهم عن الطريق وتلهُلُكُهم، ففاه النبي ﷺ وأبطله.

فإن قيل: ما معنى النفي وقد قال النبي ﷺ: «إذا تغولت الغيلان فبادروا بالأذان»<sup>(١)</sup>.

أجيب عنه: بأن ذلك كان في الابتداء، ثم دفعها الله عن عباده. أو يقال: المتفق ليس وجود الغول، بل ما يزعمه العرب من تصرفه في نفسه، أو يكون المعنى بقوله: «لا غول» أنها لا تستطيع أن تُضليل أحداً مع ذكر الله والتوكّل عليه، ويشهد له الحديث الآخر: «لا غول ولكن السعالى سحرة الجن» أي: ولكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخيل. ومنه الحديث: «إذا تغولت الغيلان فبادروا بالأذان» أي ادفعوا شرها بذكر الله، وهذا يدل على أنه لم يرد بمعنى عدمها. ومنه حديث أبي أيوب: «كان لي تمر في سهوة فكانت الغول تجيء فتأخذ».

(١) قال السيوطي في الجامع الصغير: رواه الطبراني في الأوسط عن أبي هريرة وهو ضعيف.

ولهمما عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا عَدُوٌّ وَلَا طِيرَةٌ وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ قَالُوا: وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ».

قوله (ولهمما عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا عَدُوٌّ وَلَا طِيرَةٌ وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ قَالُوا وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ»).

قوله: (ويعجبني الفأل) قال أبو السعادات: الفأل - مهموز - : فيما يسر ويسوء، والطيرة لا تكون إلا فيما يسوء، وربما استعملت فيما يسر، يقال: تفألت بكذا وتفاولت - على التخفيف والقلب؛ وقد أُولع الناسُ بترك الهمزة تخفيفاً - وإنما أحبَّ الفأل لأن الناس إذا أملوا فائدةً الله ورجوا عائدته عند كل سبب ضعيف أو قوي فهم على خير، وإذا قطعوا آمالهم ورجاءهم من الله تعالى كان ذلك من الشر. وأما الطيرة فإن فيها سوء الظن بالله وتوقع البلاء، والتfaول: أن يكون رجل مريض فيسمع آخر يقول: ياسالم، أو يكون طالب ضالة فيسمع آخر يقول: يا واجد، فيقع في ظنه أنه ييرا من مرضه ويجد ضالته، ومنه الحديث: «قيل يا رسول الله ما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة».

قوله: (قالوا: وما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة) بين ﷺ أن الفأل يعجبه. فدل على أنه ليس من الطيرة المنهي عنها.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ليس في الإعجاب بالفأل ومحبته شيء من الشرك، بل ذلك إبرانة عن مقتضى الطبيعة ووجب الفطرة الإنسانية التي تميل إلى ما يوافقها ويلائها، كما أخبرهم ﷺ أنه حُبِّبَ إليه من الدنيا النساء والطيب. وكان يحب الحلواء والعسل، ويحب حسن الصوت بالقرآن والأذان ويستمع إليه، ويحب معالي الأخلاق ومكارم الشيم، وبالجملة يحب كل كمال وخير وما يفضي إليهما، والله سبحانه قد جعل في غرائز الناس الإعجاب بسماع الاسم الحسن ومحبته، وميل نفوسهم إليه، وكذلك جعل فيها الارتياح والاستبشر والسرور باسم الفلاح، والسلام، والنجاح، والتهئة والبشرى، والفوز، والظفر ونحو ذلك، فإذا قرعت هذه الأسماء الأسماع استبشرت بها النفوس وانشرح لها الصدر وقوى بها القلب، وإذا سمعت أصدادها أوجب لها ضد هذه الحال، فأحزنها ذلك، وأثار لها خوفاً، وطيرة وانكماشاً، وانقباضاً عما قصدت له وعزمت عليه؛ فأورث لها ضرراً في الدنيا ونقصاً في الإيمان ومقارفة الشرك.

وقال الحليمي: وإنما كان ﷺ يعجبه الفأل لأن التشاوؤم سوء ظن بالله تعالى بغير سبب محقق، والتfaول حسن ظن به، والمؤمن مأموم بحسن الظن بالله تعالى على كل حال.

قوله: (ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال: «ذكرت الطيرة عند رسول الله ﷺ فقال: أحسنها الفأل، ولا ترد مسلماً، فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك»).

ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال: «ذُكِرَتِ الطِّيرَةُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَحْسَنُهَا الْفَأْلُ، وَلَا تَرُدُّ مُسْلِمًا، إِنَّمَا رَأَى أَحَدُكُمْ مَا يَكْرُهُ فَلِيُقُولُ: اللَّهُمَّ لَا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ».

قوله: (عن عقبة بن عامر) هكذا وقع في نسخ التوحيد، وضوابطه: عن عروة بن عامر كذا أخرجه أحمد وأبو داود وغيرهما. وهو مكي اختلف في نسبة؛ فقال أحمد: عن عروة بن عامر القرشي، وقال غيره: الجهمي، واختلف في صحبته، فقال الماوردي: له صحبة، وذكره ابن حبان في ثقات التابعين، وقال المزي: لا صحبة له تصح.

قوله: (قال: أحسنها الفأل) قد تقدم: أن النبي ﷺ كان يعجبه الفأل. وروى الترمذى وصححه عن أنس رضي الله عنه: «أن النبي ﷺ كان إذا خرج لحاجته يحب أن يسمع: يانجيج، ياراشد» وروى أبو داود عن بريدة: «أن النبي ﷺ كان لا يتغطر من شيء، وكان إذا بعث عاملاً سأله عن اسمه فإذا أعجبه فرح به، وإن كره اسمه رُئي كراهة ذلك في وجهه» وإسناده حسن. وهذا فيه استعمال الفأل.

قال ابن القيم: أخبر ﷺ أن الفأل من الطيرة وهو خيرها، فأبطل الطيرة وأخبر أن الفأل منها ولكنه خير منها، ففصل بين الفأل والطيرة لما بينهما من الامتياز والتضاد، ونفع أحدهما ومضره الآخر، ونظير هذا: معنده من الرقي بالشرك وإذا في الرقية إذا لم يكن فيها شرك، لما فيها من المنفعة الخالية من المفسدة.

قوله: (ولا ترد مسلماً) قال الطيبى: تعريض بأن الكافر بخلافه.

قوله: (اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت) أي: لا تأتي الطيرة بالحسنات ولا تدفع المكريوهات، بل أنت وحدك لا شريك لك الذي تأتي بالحسنات؛ وتدفع السيئات، و«الحسنات» - هنا -: النعم، و«السيئات»: المصائب، ك قوله: «إِنْ تُصِّنِّهُمْ حَسَنَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَإِنْ تُصِّنِّهُمْ سَيِّئَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكُمْ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْعِظَمَاتِ الْقَوْمُ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حِدِيثًا مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِيَنَّ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فِيَنَّ نَفْسِكَ» [النساء: ٧٨، ٧٩] ففيه نفي تعليق القلب بغير الله في جلب نفع أو دفع ضر، وهذا هو التوحيد، وهو دعاء مناسب لمن وقع في قلبه شيء من الطيرة وتصريح بأنها لا تجلب نفعاً ولا تدفع ضرراً، ويعد من اعتقادها سفيهاً مشركاً.

قوله: (ولا حول ولا قوة إلا بك) استعانت بالله تعالى على فعل التوكيل وعدم الالتفات إلى الطيرة التي قد تكون سبباً لوقوع المكريوه عقوبة لفاعಲها، وذلك الدعاء إنما يصدر عن حقيقة التوكيل الذي هو أقوى الأسباب في جلب الخيرات ودفع المكريوهات.

و«الحول»: التحول والانتقال من حال إلى حال؛ و«القوة» على ذلك بالله وحده لا

وعن ابن مسعود مرفوعاً: «الطيرة شرك، الطيرة شرك». وما مِنَ إِلَّا، وَلَكُنَ اللَّهُ يُذْهِبُهُ بالتوكل» رواه أبو داود والترمذى وصححه. وجعل آخره من قول ابن مسعود.

شريك له، ففيه التبرى من الحول والقوة والمشيئة بدون حول الله وقوته ومشيئته. وهذا هو التوحيد في الربوبية، وهو الدليل على توحيد الإلهية الذي هو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة، وهو توحيد القصد والإرادة، وقد تقدم بيان ذلك بحمد الله.

قوله: (وعن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «الطيرة شرك، الطيرة شرك». وما مِنَ إِلَّا، وَلَكُنَ اللَّهُ يُذْهِبُهُ بالتوكل» رواه أبو داود والترمذى وصححه. وجعل آخره من قول ابن مسعود).

ورواه ابن ماجه وابن حبان. ولفظ أبي داود: «الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك» ثلاثة. وهذا صريح في تحريم الطيرة، وأنها من الشرك لما فيها من تعلق القلب على غير الله تعالى.

قال ابن حمدان: تكره الطيرة، وكذا قال غيره من أصحاب أحمد، قال ابن مفلح: والأولى القطع بتحريمها لأنها شرك؛ وكيف يكون الشرك مكروراً الكراهة الاصطلاحية؟!

قال في شرح السنن: وإنما جعل الطيرة من الشرك لأنهم كانوا يعتقدون أن الطيرة تجلب لهم نفعاً أو تدفع عنهم ضرراً إذا عملوا بموجبها، فكأنهم أشركوا مع الله تعالى.

قوله: (وما مِنَ إِلَّا) قال أبو القاسم الأصبهاني والمنذري: في الحديث إضمار التقدير: وما مِنَ إِلَّا وقد وقع في قلبه شيءٌ من ذلك. اهـ.

وقال الخلخالي: حذف المستثنى لما يتضمنه من الحالة المكرورة، وهذا من أدب الكلام.

قوله: (ولَكُنَ اللَّهُ يُذْهِبُهُ بالتوكل) أي: لكن لما توكلنا على الله في جلب النفع ودفع الضر أذهب الله عنا بتوكلنا عليه وحده.

قوله: (وجعل آخره من قول ابن مسعود) قال ابن القيم: وهو الصواب؛ فإن الطيرة نوع من الشرك.

قال: (ولأحمد من حديث ابن عمرو «مَنْ رَدَتْهُ الطِّيرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ فَقَدْ أَشْرَكَ». قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: أن تقول: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا إله إلا غيرك»).

هذا الحديث رواه أحمد والطبراني عن عبدالله بن عمرو بن العاص، وفي إسناده ابن لهيعة<sup>(١)</sup> وبقية رجاله ثقات.

(١) هو عبدالله بن لهيعة الحضرمي الغافقي المصري قاضيها وعالمها ومستشارها. قال الإمام أحمد. احترق كتابه. وهو صحيح الكتاب. ومن كتب عنه قدیماً فسماعه صحيح. مات سنة ١٧٤ هـ.

وأحمد، من حديث ابن عمرو: «وَمَنْ رَدَتْهُ الطِّيرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ فَقَدْ أَشْرَكَ قَالُوا: فَمَا كَفَارَةُ ذَلِكَ؟ قَالَ: أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ لَا خَيْرَ إِلَّا خَيْرُكَ، وَلَا طَيْرَ إِلَّا طَيْرُكَ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ». .

وله من حديث الفضل بن عباس رضي الله عنه: «إِنَّمَا الطِّيرَةَ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَكَ».

قوله: (من حديث ابن عمرو) وهو عبدالله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمي أبو محمد. وقيل: أبو عبدالرحمن؛ أحد السابقين المكثرين من الصحابة وأحد العابدة الفقهاء. مات في ذي الحجة ليالي الحرة - على الأصح - بالطائف<sup>(١)</sup>.

قوله: (من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك) وذلك أن الطيرة هي التشاوم بالشيء المرئي أو المسموع، فإذا رده شيء من ذلك عن حاجته التي عزم عليها إكراهة السفر ونحوه، فمنعه عما أراده وسعى فيه ما رأى وما سمع تشاوماً، فقد دخل في الشرك - كما تقدم - فلم يخلص توكله على الله بالتفاته إلى ما سواه فيكون للشيطان منه نصيب.

قوله: (فما كفارة ذلك؟) إلى آخره. فإذا قال ذلك وأعرض عما وقع في قلبه، ولم يلتفت إليه، كفر الله عنه ما وقع في قلبه ابتداء؛ لزواله عن قلبه بهذا الدعاء المتضمن للاعتماد على الله وحده، والإعراض عما سواه.

وتضمن الحديث أن الطيرة لا تضر من كرهها ومضى في طريقه؛ وأما من لا يخلص توكله على الله واسترسل مع الشيطان في ذلك، فقد يعاقب بالوقوع فيما يكره، لأنه أعرض عن واجب الإيمان بالله؛ وأن الخير كله بيده؛ فهو الذي يجلبه لعبده بمشيئته وإرادته، وهو الذي يدفع عنه الضر وحده بقدرته ولطفه وإحسانه؛ فلا خير إلا منه، وهو الذي يدفع الشر عن عبده، فما أصابه من ذلك فبذنبه، كما قال تعالى: «مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَنَّ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَنَّ تَنَفِّسَكَ» [النساء: ٧٩].

قوله: (وله من حديث الفضل بن عباس «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك»). هذا الحديث عند الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس قال: «خرجت مع رسول الله ﷺ يوماً، فبرح ظبي؛ فمال في شقه فاحتضنته، فقلت: يارسول الله تطيرت، فقال: إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك» وفي إسناده انقطاع، أي: بين مسلمة - راويه - وبين الفضل، وهو

(١) واقعة الحرة وفتحة الحرة. الموقعة التي كانت من أهل الشام في أهل المدينة، حين بعث يزيد بن معاوية أهل الشام لقتال أهل المدينة حين امتعوا عن بيته فغلوا على أهلها واستباحوها ثلاثة، وقتل خلق كثير من أصحاب رسول الله ﷺ ورضي عنهم؛ وكان ذلك سنة خمس وستين<sup>(\*)</sup>.

(\*) قوله: (وكان ذلك سنة خمس وستين) أقول: الصواب سنة ثلات وستين.

فيه مسائل :

الأولى :

التنبيه على قوله: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَهِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ مع قوله: ﴿طَهِرُوكُمْ مَعَكُمْ﴾

الثانية :

نفي العدوى .

الثالثة :

نفي الطيرة .

الرابعة :

نفي الهامة .

الخامسة :

نفي الصفر .

السادسة :

أن الفأل ليس من ذلك ، بل مستحب .

تفسير الفأل .

السابعة :

أن الواقع في القلوب من ذلك مع كراحته لا يضرُّ ، بل يُذهبُ الله بالتوكل .

الثانية :

ذكر ما يقول مَنْ وَجَدَه .

العاشرة :

التصریح بأن الطيرة شرك .

الحادية عشرة :

تفسير الطيرة المذمومة .

الفضل بن العباس بن عبدالمطلب ابن عم النبي ﷺ . قال ابن معين : قُتل يوم اليرموك . وقال غيره : قُتل يوم مرج الصقر سنة ثلاثة عشرة وهو ابن اثنين وعشرين سنة ، وقال أبو داود : قُتل بدمشق ، كان عليه درع رسول الله ﷺ .

قوله : (إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك) هذا حد الطيرة المنهي عنها : أنها ما يحمل الإنسان على المُضي فيما أراده ؛ ويعنده من المضي فيه كذلك . وأما الفأل الذي كان يحبه النبي ﷺ فيه نوع بشارة ؛ فيسر به العبد ولا يعتمد عليه بخلاف ما يمضي أو يرده ، فإن للقلب عليه نوع اعتماد . ففهم الفرق والله أعلم .

\* \* \*

## ٤٨ - باب

## ما جاء في التجيم

قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: «خَلَقَ اللَّهُ هَذِهِ النُّجُومَ لِثَلَاثٍ: زِينَةٌ لِلسَّمَاءِ، وَرُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ وَعَلَاماتٍ يُهْتَدِي بِهَا، فَمَنْ تَأَوَّلَ فِيهَا غَيْرَ ذَلِكَ أَخْطَأً. وأَضَاعَ

قوله: (باب ما جاء في التجيم).

قال شيخ الإسلام رحمه الله: التجيم هو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية.

وقال الخطابي: علم النجوم المنهي عنه هو ما يدعى به أهل التجيم من علم الكواكب والحوادث التي ستقع في مستقبل الزمان، كأوقات هبوب الرياح ومجيء المطر، وتغير الأسعار؛ وما في معناها من الأمور التي يزعمون أنها تدرك معرفتها بمسير الكواكب في مجاريها، واجتماعها وافتراقها، يدعون أن لها تأثيراً في السُّفُلِياتِ؛ وهذا منهم تحكم على الغيب، وتعاطٍ لعلم قد استأثر الله به؛ ولا يعلم الغيب سواه.

قوله: (قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجوماً للشياطين؛ وعلامات يهتدى بها، فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبيه، وتتكلف ما لا علم له به).

هذا الأثر علقة البخاري في صحيحه. وأخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وغيرهم. وأخرجه الخطيب في كتاب النجوم عن قتادة، ولفظه قال: «إنما جعل الله هذه النجوم لثلاث خصال: جعلها زينة للسماء، وجعلها يهتدى بها، وجعلها رجوماً للشياطين. فمن تعاطى فيها غير ذلك فقد قال برأيه؛ وأخطأ حظه وأضاع نصيبيه؛ وتتكلف ما لا علم له به، وإن ناساً جهله بأمر الله قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة: من أعرس بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا. ومن سافر بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا. ولعمري ما من نجم إلا يولد به الأحمر والأسود والطويل والقصير والحسن والدميم، وما علمُ هذه النجوم وهذه الدابة وهذا الطائر بشيء من هذا الغيب، ولو أن أحداً علم الغيب لعلمه آدم الذي خلقه الله بيده وأسجد له ملائكته وعلمه أسماء كل شيء» انتهى<sup>(١)</sup>.

(١) في قرة العيون: وقول قتادة رحمه الله تعالى يدل على أن علم التجيم هذا قد حدث في عصره فأوجب له إنكاره على من اعتقده وتعلق به؛ وهذا العلم مما ينافي التوحيد ويوقع في الشرك لأنه ينسب الحوادث إلى غير من أحدثها وهو الله سبحانه وبصيغته وإرادته كما قال تعالى: «هُلْ مِنْ خَلْقٍ غَيْرَ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ؟» [فاطر: ٣] وقال: «فُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ الْبَيْتُ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَتَعْرِفُ إِنَّمَا يَتَعْرِفُ [النَّمْل: ٦٥].

نصيبيه، وتكلفَ مَا لَا عِلْمَ لَهُ بِهِ» انتهى.

وكره قتادة تعلم منازل القمر، ولم يرّخص ابن عيينة فيه. ذكره حرب عنهمما ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق.

فتأمل ما أنكره هذا الإمام مما حدث من المنكريات في عصر التابعين، وما زال الشر يزداد في كل عصر بعدهم حتى بلغ الغاية في هذه الأعصار، وعمت به البلوى في جميع الأمصار فمقلو ومستكثرون، وعز في الناس من ينكره، وعظمت المصيبة به في الدين. فإن الله وإنما إليه راجعون.

قوله: (خلق الله هذه النجوم لثلاث) قال تعالى: «ولَقَدْ زَيَّنَ أَسْمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَبِّيحٍ وَجَعَلَتْهَا رُجُومًا لِلشَّيْطَانِينَ» [الملك: ٥] وقال تعالى: «وَعَلِمْتَهُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ» [النحل: ١٦] وفيه إشارة إلى أن النجوم في السماء الدنيا، كما روى ابن مردويه عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أما السماء الدنيا: فإن الله خلقها من دخان وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً، وزينها بمصابيح وجعلها رجوماً للشياطين، وحفظاً من كل شيطان رجم».

قوله: (وعلامات) أي دلالات على الجهات (يهتدى بها) أي يهتدى بها الناس في ذلك. كما قال تعالى «وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْجُومَ لِيَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلْمَكَتِ الْأَرْضِ وَالْبَحْرِ» [الأعراف: ٩٧] أي لتعرفوا بها جهة قصدكم؛ وليس المراد: أن يهتدى بها في علم الغيب، كما يعتقده المنجمون، وقد تقدم وجه بطلانه وأنه لا حقيقة له كما قال قتادة: «فمن تأول فيها غير ذلك» أي: زعم فيها غير ما ذكر الله في كتابه من هذه الثلاث فقد أخطأ حيث زعم شيئاً ما أنزل الله به من سلطان، وأضاع نصيبيه من كل خير، لأنه شغل نفسه بما يضره ولا ينفعه.

فإن قيل: المنجم قد يصدق؟ قيل: صدقه كصدق الكاهن، فيصدق في الكلمة ويكتذب في مائة. وصدقه ليس عن علم، بل قد يوافق قدرًا؛ فيكون فتنته في حق من صدقه.

وعن ابن عباس رضي الله عنهمما في قوله: «وَلَقَنَ فِي الْأَرْضِ رَوَسِكَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَرَ وَسُبْلًا لَعَلَّكُمْ يَهْتَدُونَ» [النحل: ١٥، ١٦] قوله: «وَعَلِمْتَهُ»: معطوف على ما تقدم مما ذكره في الأرض. ثم استأنف فقال: «وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ» ذكره ابن جرير عن ابن عباس بمعناه. وقد جاءت الأحاديث عن النبي ﷺ يأبطال علم التنجيم، قوله: «من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر. زاد ما زاد»<sup>(١)</sup>.

وعن رجاء بن حبيبة أن النبي ﷺ قال: «إن مما أخاف على أمتي: التصديق بالنجوم، والتكتذيب بالقدر، وحيف الأئمة» رواه عبد بن حميد. وعن أبي محجن مرفوعاً «أخاف على أمتي ثلاثة: حيف الأئمة وإيماناً بالنجوم وتكتذيباً للقدر». رواه ابن عساكر وحسنه السيوطي.

(١) رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وأبي ماجه عن ابن عباس.

وَعَنْ أَنْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَرْفُوعًا «أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي بَعْدِي خَصْلَتِينِ: تَكَذِّبَاهُ بِالْقَدْرِ؛ وَإِيمَانًا بِالنَّجُومِ» رَوَاهُ أَبُو يَعْلَىٰ وَابْنُ عَدِيٍّ وَالْخَطَابُ فِي كِتَابِ النَّجُومِ وَحُسْنَتِ السَّيُوطِيِّ أَيْضًا . وَالْأَحَادِيثُ فِي ذِمَّةِ التَّنْجِيمِ وَالتَّحْذِيرِ مِنْهُ كَثِيرَةٌ.

قُولَهُ: (وَكَرِهَ قَاتِدَةَ تَعْلُمَ مَنَازِلَ الْقَمَرِ . وَلَمْ يَرْخُصْ إِبْنَ عَيْنَةَ فِيهِ . ذَكْرُهُ حَرْبُهُ عَنْهُمَا . وَرَخْصُهُ فِي تَعْلُمِ الْمَنَازِلِ أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ).

قَالَ الْخَطَابِيُّ: أَمَا عِلْمُ النَّجُومِ الَّذِي يَدْرِكُ مِنْ طَرِيقِ الْمَشَاهِدَةِ وَالْخَبَرِ الَّذِي يَعْرَفُ بِهِ الْزَّوْالُ، وَتَعْلُمُ بِهِ جَهَةُ الْقِبْلَةِ فَإِنَّهُ غَيْرَ دَاخِلٍ فِيمَا نَهَىٰ عَنْهُ، وَذَلِكَ أَنَّ مَعْرِفَةَ رَصْدِ الظَّلِّ لَيْسَ شَيْئًا أَكْثَرَ مِنْ أَنَّ الظَّلِّ مَادَامَ مُتَنَاقِصًا فَالشَّمْسُ بَعْدُ صَاعِدًا نَحْوَ وَسْطِ السَّمَاءِ مِنَ الْأَفْقِ الشَّرْقِيِّ، وَإِذَا أَخَذَ فِي الْزِيَادَةِ فَالشَّمْسُ هَابِطٌ مِنْ وَسْطِ السَّمَاءِ نَحْوَ الْأَفْقِ الْغَرْبِيِّ، وَهَذَا عِلْمٌ يَصْحُّ إِدْرَاكُهُ بِالْمَشَاهِدَةِ، إِلَّا أَنَّ أَهْلَهُ هَذِهِ الصَّنَاعَةِ قَدْ دَبَرُوهَا بِمَا اتَّخَذُوهُ مِنَ الْآلاتِ الَّتِي يَسْتَغْنِي النَّاظِرُ فِيهَا عَنْ مَرَاعَاةِ مَدْتَهِ وَمَرَاصِدِهِ، وَأَمَا مَا يَسْتَدِلُّ بِهِ مِنْ النَّجُومِ عَلَىٰ جَهَةِ الْقِبْلَةِ فَإِنَّهَا كَوَاكِبُ رَصْدِهَا أَهْلُ الْخَبَرَةِ مِنَ الْأَئْمَةِ الَّذِينَ لَا نَشْكُ فِي عَنَائِتِهِمْ بِأَمْرِ الدِّينِ وَمَعْرِفَتِهِمْ بِهَا وَصَدَقَهُمْ فِيمَا أَخْبَرُوا بِهِ عَنْهَا؛ مُثْلُ أَنْ يَشَاهِدُهَا بِحُضُورِ الْكَعْبَةِ وَيَشَاهِدُهَا عَلَىٰ حَالِ الْغَيْبَةِ عَنْهَا، فَكَانَ إِدْرَاكُهُمُ الدَّلَالَةُ مِنْهَا بِالْمَعَايِنَةِ، وَإِدْرَاكُنَا ذَلِكَ بِقَبْوُلِ خَبْرِهِمْ إِذَا كَانُوا عَنْدَنَا غَيْرَ مُتَهَمِّمِينَ فِي دِينِهِمْ، وَلَا مُقْسِرِينَ فِي مَعْرِفَتِهِمْ. اِنْتَهَىٰ<sup>(١)</sup>.

وَرَوَى إِبْنُ الْمَنْذِرَ عَنْ مَجَاهِدٍ أَنَّهُ كَانَ لَا يَرَى بِأَسَّا أَنْ يَتَعْلَمَ الرَّجُلُ مَنَازِلَ الْقَمَرِ، وَرَوَى عَنْ إِبْرَاهِيمَ أَنَّهُ كَانَ لَا يَرَى بِأَسَّا أَنْ يَتَعْلَمَ الرَّجُلُ مِنَ النَّجُومِ مَا يَهْتَدِيُّ بِهِ . قَالَ إِبْنُ رَجْبٍ: وَالْمَأْذُونُ فِي تَعْلِمِهِ عِلْمَ التَّسِيرِ لَا عِلْمَ التَّأْثِيرِ فَإِنَّهُ بِاطْلُ مَحْرُمٌ، قَلِيلٌ وَكَثِيرٌ . وَأَمَا عِلْمَ التَّسِيرِ فَيَتَعَلَّمُ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ لَلاهْتِدَاءِ وَمَعْرِفَةِ الْقِبْلَةِ وَالْطَّرُقِ جَائزٌ عِنْدَ الْجَمَهُورِ .

قُولَهُ: (ذَكْرُهُ حَرْبُهُ عَنْهُمَا) هُوَ الْإِمامُ الْحَافِظُ حَرْبُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ أَبُو مُحَمَّدِ الْكَرْمَانِيِّ الْفَقِيْهُ مِنْ جَلَّ أَصْحَابِ الْإِمامِ أَحْمَدَ، رَوَى عَنْ أَحْمَدٍ وَإِسْحَاقٍ وَابْنِ الْمَدِينِيِّ وَابْنِ مَعِينٍ وَغَيْرِهِمْ . وَلِهِ كِتَابُ الْمَسَائِلِ الَّتِي سُئِلَ عَنْهَا الْإِمامُ أَحْمَدُ وَغَيْرُهُ، مَاتَ سَنَةً ثَمَانِينَ وَمَائَتَيْنِ . وَأَمَا إِسْحَاقُ فَهُوَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُخْلَدٍ أَبُو أَيُوبِ الْحَنْظَلِيِّ الْنِيْسَابُورِيِّ، الْإِمامُ الْمُعْرُوفُ بِابْنِ رَاهْوِيِّ، رَوَى عَنْ ابْنِ الْمَبَارِكِ وَأَبْنِي أَسَمَّةَ وَابْنِ عَيْنَةَ وَطَبَقَتِهِمْ، قَالَ أَحْمَدٌ: إِسْحَاقُ عَنْدَنَا إِمَامٌ مِنْ أَئْمَةِ الْمُسْلِمِينَ، رَوَى عَنْهُ أَحْمَدٌ وَالْبَخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَأَبْوَ دَاؤِدَ وَغَيْرِهِمْ . وَرَوَى هُوَ

(١) وَحْقِيقَةُ عِلْمِ الْفَلَكِ مَعْرِفَةُ حَرْكَاتِ النَّجُومِ وَالْكَوَاكِبِ وَتَنَقْلَاتِهِ وَمَنَازِلِهَا . وَقَدْ اخْتَرَعَ لِمَعْرِفَةِ ذَلِكَ الْآلاتِ حَاسِبَةٌ وَمُنْظَراً مَقْرِبَةٌ؛ وَمَرَاصِدُ كَامِلَةُ الْأَسْبَابِ وَالْآلاتِ عَرَفُوا بِهَا شَيْئًا كَثِيرًا جَدًّا مِنَ الْعَوَالِمِ الْعُلُوَّةِ؛ حَتَّىٰ أَصْبَحَتْ كَانَهَا عَلَىٰ هَذِهِ الْأَرْضِ . وَكُلُّ ذَلِكَ لَا يَصْحُ أَنْ يَخْتَلِفَ فِي مَطْلَقٍ؛ لِأَنَّهُ كَعْلُ الْحَاسِبِ . أَمَا أَنْ يَنْسُبَ إِلَيْهِ هَذِهِ النَّجُومُ وَالْكَوَاكِبُ شَيْءٌ مِنَ الْحَوَادِثِ عَلَىٰ الْأَرْضِ مِنْ مَوْتٍ أَوْ حَيَاةً أَوْ حَرْبٍ أَوْ سَلْمٍ يَكُونُ فِي الْمُسْتَقْبَلِ فَهَذَا هُوَ الَّذِي لَا شَكُّ فِي كَذِبِهِ وَأَنَّهُ ضَلَالٌ .

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: «ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ: مُدْمِنُ الْخَمْرِ، وَقَاطِعُ الرَّحْمِ، وَمُصَدِّقٌ بِالسُّحْرِ» رواه أحمد وابن حبان في صحيحه.

### فيه مسائل:

- الأولى: الحكمة في خلق النجوم.
- الثانية: الرد على من زعم غير ذلك.
- الثالثة: ذكر الخلاف في تعلم المنازل.
- الرابعة: الوعيد فيمن صدق بشيء من السحر ولو عرف أنه باطل.

أيضاً عن أحمد، مات ستة تسع وثلاثين ومائتين.

قال: (وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ: مُدْمِنُ الْخَمْرِ وَقَاطِعُ الرَّحْمِ وَمُصَدِّقٌ بِالسُّحْرِ» رواه أحمد وابن حبان في صحيحه).  
هذا الحديث رواه أيضاً الطبراني والحاكم وقال: صحيح. وأقره الذهبي. وتمامه: «ومن مات وهو يدمي الخمر سقاهم الله من نهر الغوطة: نهر يجري من فروج المومسات؛ يؤذى أهل النار ريح فروجهن».

قوله: (وعن أبي موسى) هو عبدالله بن قيس بن سليم بن حضار - بفتح المهملة وتشديد الصاد - أبي موسى الأشعري. صحابي جليل. مات سنة خمسين.

قوله: (ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ) هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها.  
وقالوا: أميروها كما جاءت، ومن تأولها فهو على خطأ من القول على الله بلا علم، وأحسن ما يقال: إن كل عمل دون الشرك والكفر المخرج عن ملة الإسلام فإنه يرجع إلى مشيئة الله، فإن عذبه فقد استوجب العذاب، وإن غفر له ففضل له وغفوه ورحمته.

قوله: (مدمن الخمر) أي: المداوم على شربها.

قوله: (قاطع الرحم) يعني: القرابة كما قال تعالى: ﴿فَهَلْ عَسِيْتُ إِنْ تَوَلَّنِمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ﴾ الآية [محمد: ٢٢].

قوله: (ومصدق بالسحر) أي مطلقاً. ومنه التنجيم؛ لما تقدم من الحديث. وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة.

قال الذهبي في الكبائر: ويدخل فيه تعلم السيميا وعملها، وعقد المرأة عن زوجته، ومحبة الزوج لامرأته وبغضها، وأشباء ذلك بكلمات مجهولة. قال: وكثير من الكبائر - بل عامتها إلا الأقل - يجهل خلق من الأمة تحريمها، وما بلغه الضرر فيه؛ ولا الوعيد عليه. اهـ.

٢٩ - باب

## ما جاء في الاستسقاء بالأنواع

وقول الله تعالى: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكَمْ تُكَذِّبُونَ﴾ [الواقعة: ٨٢].

وعن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «أَرْبَعٌ فِي أَمْتَى مِنْ

قوله: (باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواع).

أي: من الوعيد؛ والمراد: نسبة السقيا ومحى المطر إلى الأنواء. جمع «نوء» وهي منازل القمر. قال أبو السعادات: وهي ثمان وعشرون متزلة. ينزل القمر كل ليلة متزلة منها. ومنه قوله تعالى: ﴿وَالْقَمَرُ فَدَرَنَهُ مَنَازِلَ﴾ [يس: ٣٩] يسقط في الغرب كل ثلاثة عشرة ليلة متزلة مع طلوع الفجر، وتطلع أخرى مقابلتها ذلك الوقت من المشرق، فتنقضي جميعها مع انتهاء السنة، وكانت العرب ترعم أن مع سقوط المتزلة وطلوع رقيها يكون مطر؛ وينسبونه إليها، ويقولون: «مطرنا بنوء كذا وكذا» وإنما سمي نوءاً؛ لأنه إذا سقط الساقط منها ناء الطالع بالمشرق، أي نهض وطلع.

قال: (وقوله تعالى ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكَمْ تُكَذِّبُونَ﴾) [الواقعة: ٨٢].

روى الإمام أحمد والترمذى - وحسنه - وابن جرير وابن أبي حاتم والضياء في المختارة عن علي رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ﴾ يقول: شكركم ﴿أَنْكَمْ تُكَذِّبُونَ﴾ تقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا، بنجم كذا وكذا وهذا أولى ما فسرت به الآية. وروي ذلك عن علي وابن عباس وقتادة والضحاك وعطاء الخراشانى وغيرهم وهو قول جمهور المفسرين وبه يظهر وجه استدلال المصنف رحمة الله بالآية.

قال ابن القيم رحمة الله: أي: تجعلون حظكم من هذا الرزق الذي به حياتكم: التكذيب به؛ يعني بالقرآن. قال الحسن: تجعلون حظكم ونصيحكم من القرآن أنكم تكذبون. قال: وخسر عبد لا يكون حظه من القرآن إلا التكذيب.

قوله: (عن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركهن: الفخر بالأحساب؛ والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم؛ والنياحة» وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيمة وعليها سربال من قطران ودرع من جَرَب» رواه مسلم).

أبو مالك اسمه: الحارث بن الحارث الشامي. صحابي تفرد عنه بالرواية أبو سلام. وفي الصحابة أبو مالك الأشعري، اثنان غير هذا.

قوله: (أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركهن) ست فعلها هذه الأمة إما مع العلم

أمرِ الجاهلية لا يُرُكُونَهُنَّ: الفَخْرُ بِالْأَحْسَابِ، والطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ، والاسْتِسْقَاءُ  
بِالنَّجُومِ، والنِّيَاحَةُ».

بتحريمهما أو مع الجهل بذلك، مع كونها من أعمال الجاهلية المذمومة المكرورة المحمرة. والمراد بالجاهلية هنا: ما قبل المبعث، سموا بذلك لفطر جهلهم. وكل ما يخالف ما جاء به الرسول ﷺ فهو جاهلية، فقد خالفهم رسول الله ﷺ في كثير من أمورهم أو أكثرها، وذلك يدرك بتدبر القرآن ومعرفة السنة، ولشيخنا رحمة الله مصنف لطيف ذكر فيه ما خالف رسول الله ﷺ فيه أهل الجاهلية، بلغ مائة وعشرين مسألة<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: أخبر أن بعض أمر الجاهلية لا يترك الناس كلهم، ذمًا لمن لم يتركه؛ وهذا يقتضي أن كل ما كان من أمر الجاهلية فعلهم فهو مذموم في دين الإسلام؛ وإلا لم يكن في إضافة هذه المنكرات إلى الجاهلية ذم لها، ومعلوم أن إضافتها إلى الجاهلية خرج مخرج الذم، وهذا كقوله تعالى: «وَلَا تَبْحَثْ بَعْدَ تَبْرُّجِ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى» [الأحزاب: ٣٣] فإن في ذلك ذمًا للتبرج وذمًا لحال الجاهلية الأولى، وذلك يقتضي المنع من مشابهتهم في الجملة.

قوله: (الفخر بالأنساب) أي: التعاظم على الناس بالأباء وما ترثهم؛ وذلك جهل عظيم، إذ لا كرم إلا بالتقوى؛ كما قال تعالى: «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَقْنَدُكُمْ» [الحجرات: ١٣] وقال تعالى: «وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أُولَدُكُمْ بِالَّتِي تَفَرِّكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَنْلِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءٌ الْأَقْعِدُفِ بِمَا عَلِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرْفَةِ َؑمِئُونَ» [سبأ: ٣٧].

ولأبي داود عن أبي هريرة مرفوعًا: «إن الله قد أذهب عنكم عيّة الجاهلية وفخرها بالأباء، إنما هو مؤمن تقى، أو فاجر شقي، الناس بنو آدم خلق من تراب، ليَدْعُنَ رجال فخرهم بأقوام إنما هم فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان». قوله: (والطعن في الأنساب) أي: الوقع فيها بالعيوب والتقصص، ولما عَيَّر أبوذر رضي الله عنه رجلاً بأمه<sup>(٢)</sup> قال له النبي ﷺ: «أعيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية» متفق عليه. فدل على أن الطعن في الأنساب من عمل الجاهلية؛ وأن المسلم قد يكون فيه شيء من هذه الخصال المسممة بجاهلية ويهودية ونصرانية، ولا يوجب ذلك كفره ولا فسقه. قاله شيخ الإسلام رحمة الله.

قوله: ( والاستسقاء بالنجوم) أي: نسبة المطر إلى النوء وهو سقوط النجم. كما أخرج الإمام أحمد وابن جرير عن جابر السوائي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي ثَلَاثًا: استسقاء بالنجوم. وَحِفَّ السُّلْطَانِ. وَتَكْذِيْبًا بالقدر».

(١) كتاب مسائل الجاهلية طبع في المطبعة السلفية وهو نفس جدًا لكل كتب شيخ الإسلام التي تفيض علمًا ونورًا، رحمة الله.

(٢) وإنما عيره بسوادهما فقط. فقال له: يا ابن السوداء، فكيف بالناس اليوم وقد أطلقوا لأقلامهم وألسنتهم العنان؟.

وقال: «النَّائِحةُ إِذَا لَمْ تُتْبَ قَبْلَ مَوْتِهَا تُقامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِّنْ قَطْرَانٍ وَدُرْعٍ مِّنْ جَرَبٍ». رواه مسلم.

ولهمما عن زيد بن خالد رضي الله عنه قال: «صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً الصُّبْحِ

فإذا قال قائلهم: مطرنا بنجم كذا أو بنوء كذا. فلا يخلو إما أن يعتقد أن له تأثيراً في إنزال المطر. فهذا شرك وكفر، وهو الذي يعتقده أهل العجahlية كاعتقادهم أن دعاء الميت والغائب يجلب لهم نفعاً، أو يدفع عنهم ضراً، أو أنه يشفع بدعائهم إياه، فهذا هو الشرك الذي بعث الله رسوله ﷺ بالتهي عنه وقتل من فعله، كما قال تعالى: ﴿وَقَاتُلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَّيَكُونُ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لَهُ﴾ [الأنفال: ٣٩] والفتنة: الشرك.

وإما أن يقول: مطرنا بنوء كذا مثلاً، لكن مع اعتقاده أن المؤثر هو الله وحده. لكنه أجرى العادة بوجود المطر عند سقوط ذلك النجم، وال الصحيح: أنه يحرم نسبة ذلك إلى النجم ولو على طريق المجاز، فقد صرخ ابن مفلح في الفروع: بأنه يحرم قول «مطرنا بنوء كذا» وجزم في الإنعام بتحريره ولو على طريق المجاز، ولم يذكر خلافاً. وذلك أن القائل لذلك تسبّ ما هو من فعل الله تعالى الذي لا يقدر عليه غيره إلى خلق مسخر لا ينفع ولا يضر ولا قدرة له على شيء، فيكون ذلك شركاً أصغر. والله أعلم.

قوله: (والنهاية) أي رفع الصوت بالندب على الميت<sup>(١)</sup> لأنها تسخط بقضاء الله، وذلك ينافي الصبر الواجب، وهي من الكبائر لشدة الوعيد والعقوبة.

قوله: (والنهاية إذا لم تتب قبل موتها) فيه تنبيه على أن التوبة تکفر الذنب وإن عظم؛ هذا مجمع عليه في الجملة، ويکفر أيضاً بالحسنات الماحية والمصابئ، ودعاء المسلمين بعضهم لبعض؛ وبالشفاعة بإذن الله، وعفو الله عنمن شاء منم لا يشرك به شيئاً. وفي الحديث عن ابن عمر مرفوعاً: «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْبِلُ تُوبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يُعَرِّغْ» رواه أحمد والترمذى وابن ماجه وابن حبان.

قوله: (تقام يوم القيمة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب) قال القرطبي: السربال واحد السراويل، وهي الشياط والمقص، يعني أنهن يلطخن بالقطران، فيكون لهن كالقمص؛ حتى يكون اشتعال النار بأجسادهن أعظم، ورائحتهن أنتن، وألمهن بسبب التجرب أشد. وروي عن ابن عباس: «إِنَّ الْقَطْرَانَ هُوَ النَّحَاسُ الْمَذَابُ»<sup>(٢)</sup>.

قال: (ولهمما<sup>(٣)</sup> عن زيد بن خالد رضي الله عنه قال: «صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً

(١) وضرب الخدود وشق الجيوب والدعاء بدعوى العجahlية.

(٢) ذكر ذلك الحافظ ابن كثير وغيره عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَرَبِّ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُّقْرَبِينَ فِي الْأَضْفَادِ﴾ ﴿سَرَبَالُهُمْ مِّنْ قَطْرَانٍ وَّقَشْنَى وَجُوْهَرَهُمْ أَكَارُ﴾ [إبراهيم: ٤٩].

(٣) رواه البخاري في الصلاة في باب يستقبل الإمام الناس إذا سلم؛ وفي الاستسقاء في باب قول الله تعالى: ﴿وَيَعْلَمُونَ رِزْقَنَا

بِالْحُدَيْبِيَّةِ عَلَى إِثْرِ سَمَاءٍ كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: قَالَ أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ

الصبح بالحدّيبيّة على إثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: هل تدرؤن ماذا قال ربكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: قال أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مُطْرُنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي؛ كافر بالكوكب، وأما من قال: مُطْرُنا بِنُوءِ كَذَا وَكَذَا فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي، مُؤْمِنٌ بِالْكَوْكَبِ»).

زيد بن خالد الجهنمي صحابي مشهور، مات سنة ثمان وستين، وقيل: غير ذلك، وله خمس وثمانون سنة.

قوله: (صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) أي بنا، فاللام بمعنى الباء. قال الحافظ: وفيه إطلاق ذلك مجازاً. وإنما الصلاة لله.

قوله: (بالحدّيبيّة) بالمهملة المضمومة وتحقيق يائها وتثقل<sup>(١)</sup>.

قوله: (على إثر سماء كانت من الليل) بكسر الهمزة وسكون المثلثة على المشهور؛ وهو ما يعقب الشيء.

قوله: (سماء) أي: مطر، لأنّه ينزل من السحاب؛ والسماء يُطلق على كلّ ما ارتفع.

قوله: (فلما انصرف) أي: من صلاته، أي: التفت إلى المؤمنين، كما يدل عليه قوله: «أقبل على الناس» ويحمل أنه أراد السلام.

قوله: (هل تدرؤن) لفظ استفهام ومعناه التنبيه. وفي النسائي: «أَلَمْ تسمعوا مَا قَالَ رَبُّكُمُ الْلَّيْلَةَ؟» وهذا من الأحاديث القدسية. وفي إلقاء العالم على أصحابه المسألة ليختبرهم.

قوله: (قالوا: الله ورسوله أعلم) فيه حُسْنُ الأدب للمسؤول عما لا يعلم أن يكمل العلم إلى عالمه. وذلك يجب<sup>(٢)</sup>.

قوله: (أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي) بالإضافة هنا للعموم بدليل التقسيم إلى مؤمن وكافر كقوله تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَنَّمُّكُمْ كَافِرٌ وَمَنْكُمْ مُؤْمِنٌ» [التغابن: ٢].

قوله: (مؤمن بي وكافر) إذا اعتقد أن للنوع تأثيراً في إنزال المطر فهذا كفر لأنّه أشرك في الربوبية، والمشاركة كافر. وإن لم يعتقد ذلك فهو من الشرك الأصغر، لأنّه نسب نعمة الله

أَنْتُمْ تَكْرِهُونَ» ورواه مسلم في كتاب الإيمان.

(١) قرية على حدود الحرم؛ وتسمى الآن الشميسى، وكان فيها صلح الحديبية بين رسول الله والمشركين سنة ست من الهجرة؛ وكان هذا الصلح الفتح العظيم.

(٢) وردتهم هنا، إنما كان يصح حينما كان الرسول ﷺ في حياته الدنيا حاضر المجلس فإن الواجب رد العلم إلى الله ثم إليه. وأما بعد أن مات وفارق هذه الدنيا، فلا ينبغي رد العلم إلا إلى الله وحده، فمن الخطأ استعمال الناس هذه الجملة الآن وقوله: «الله ورسوله أعلم».

بِيْ وَكَافِرُ، فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِفَضْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِيْ كَافِرٌ بِالْكَوْكِبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنُوءِ كَذَا وَكَذَا فَذَلِكَ كَافِرٌ بِيْ مُؤْمِنٌ بِالْكَوْكِبِ».

إِلَى غَيْرِهِ، وَلَأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَجْعَلْ النَّوْءَ سِبَباً لِإِنْزَالِ الْمَطَرِ فِيهِ، وَإِنَّمَا هُوَ فَضْلٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ يَجْبَسُهُ إِذَا شَاءَ وَيَنْزَلُهُ إِذَا شَاءَ.

وَدَلُّ هَذَا الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ أَنْ يُضَيِّفَ أَفْعَالَ اللَّهِ إِلَى غَيْرِهِ وَلَوْ عَلَى سَبِيلِ الْمَجَازِ. وَأَيْضًا «الباء» تَحْتَمِلُ مَعَانِي، وَكُلُّهَا لَا تَصْدِقُ بِهَذَا الْلَفْظِ، فَلِيُسْتَ لِلْسَّبِيلِ وَلَا لِلْاستِعَانَةِ، لَمَّا عَرَفْتُ مِنْ أَنَّ هَذَا باطِلٌ، وَلَا تَصْدِقُ أَيْضًا عَلَى أَنَّهَا لِلْمَصَاحَةِ، لَأَنَّ الْمَطَرَ قَدْ يَجْبِيُ فِي هَذَا الْوَقْتِ وَقَدْ لَا يَجْبِيُ فِيهِ؛ وَإِنَّمَا يَجْبِيُ الْمَطَرُ فِي الْوَقْتِ الَّذِي أَرَادَ اللَّهُ مَجِيئَهُ فِيهِ بِرَحْمَتِهِ وَحِكْمَتِهِ وَفَضْلِهِ، فَكُلُّ مَعْنَى تَحْمِلُ عَلَيْهِ الباءَ فِي هَذَا الْلَفْظِ الْمُنْهَى عَنْهُ فَاسِدٌ، فَيُظَهِّرُ عَلَى هَذَا تَحْرِيمِ هَذِهِ الْلَفْظَةِ مُطْلَقاً لِفَسَادِ الْمَعْنَى<sup>(١)</sup>، وَقَدْ تَقْدِمُ الْقُطْعَ بِتَحْرِيمِهِ فِي كَلَامِ صَاحِبِ «الْفَرْوَعَ وَالْإِنْصَافِ».

قَالَ الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ: (وَفِيهِ التَّفْطِينُ لِلْإِيمَانِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ) يُشَيرُ إِلَى أَنَّهُ إِلَيْهِ الْإِخْلَاصِ.

قَوْلُهُ: (فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مَطَرْنَا بِفَضْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ) فَالْفَضْلُ وَالرَّحْمَةُ صَفَاتُ اللَّهِ، وَمَذَهَبُ أَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ: أَنَّ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ وَوَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ مِنْ صَفَاتِ الذَّاتِ: كَالْحَيَاةِ وَالْعِلْمِ، وَصَفَاتِ الْأَفْعَالِ؛ كَالرَّحْمَةِ الَّتِي يَرْحِمُ بِهَا عَبَادَهُ. كُلُّهَا صَفَاتُ اللَّهِ قَائِمَةٌ بِذَاتِهِ لَيْسَ قَائِمَةٌ بِغَيْرِهِ، فَفَطَنَ لِهَا فَقْدَ غَلَطَ فِيهِ طَوَافِ.

وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّ نَعْمَ اللَّهُ لَا يَجُوزُ أَنْ تَضَافَ إِلَيْهِ وَحْدَهُ، وَهُوَ الَّذِي يَحْمُدُ عَلَيْهَا، وَهَذِهِ حَالُ أَهْلِ التَّوْحِيدِ.

قَوْلُهُ: (وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مَطَرْنَا بِنُوءِ كَذَا وَكَذَا) إِلَى آخِرِهِ، تَقْدِمُ مَا يَتَعَلَّقُ بِذَلِكَ.

قَالَ الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ: (وَفِيهِ التَّفْطِينُ لِلْكُفَّارِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ).

يُشَيرُ إِلَى نَسْبَةِ النَّعْمَةِ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ كُفَّرُ، وَلَهُذَا قُطْعٌ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ بِتَحْرِيمِهِ، وَإِنْ لَمْ يَعْتَقِدْ تَأْثِيرُ النَّوْءِ بِإِنْزَالِ الْمَطَرِ؛ فَيَكُونُ مِنْ كُفَّرِ النَّعْمَ، لَعَدَمِ نَسْبَتِهِ إِلَى الَّذِي أَنْعَمَ بِهَا، وَنَسْبَتِهِ إِلَى غَيْرِهِ، كَمَا سَيَّأَتِي فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا» [النَّحْل: ٨٣].

قَالَ الْقَرْطَبِيُّ فِي شَرْحِ حَدِيثِ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ: وَكَانَ الْعَرَبُ إِذَا طَلَعَ نَجْمُ الْشَّرْقِ وَسَقَطَ آخِرُ مِنَ الْمَغْرِبِ فَحَدَثَ عِنْ ذَلِكَ مَطَرٌ أَوْ رِيحٌ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَنْسِبُهُ إِلَى الطَّالِعِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْسِبُهُ إِلَى الْغَارِبِ، نَسْبَةً إِيَّاجَادٍ وَالْخَتْرَاجِ؛ وَيَطْلَقُونَ ذَلِكَ الْقَوْلَ الْمَذَكُورُ فِي الْحَدِيثِ فَنَهَى

(١) وَكَذَلِكَ مَثَلُهَا مَا يَسْتَعْمِلُهُ الْجَاهِلُونَ، كَتُولُهُمْ: يَا رَبِّنَا بِمُحَمَّدٍ وَبِهِتَّ؛ وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ الْأَفْاظِ فِي تَوْسِلَاتِهِمْ وَدُعَائِهِمْ الْجَاهِلِيَّةِ.

ولهمما من حديث ابن عباس بمعناه: وفيه «قالَ بَعْضُهُمْ: لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَا.

**فَأَنْزَلَ اللَّهُ هَذِهِ الْآيَاتِ:** ﴿فَلَا أُفِسِّدُ بِمَوْرِعَ الْجُجُورِ ۝ وَإِنَّمَا لَقَسْمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ۝ إِنَّمَا

الشارع عن إطلاق ذلك، لثلا يعتقد أحد اعتقادهم ولا يتشبه بهم في نطقهم. انتهى. قوله: فمنهم من ينسبه نسبة إيجاد - يدل على أن بعضهم كان لا يعتقد ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنْكُمُ الْسَّمَاءَ مَاءً فَأَخْبِرُهُمْ بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لِيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكَثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾ [العنكبوت: ٦٣] فدل على أن منهم من يعرف ويُقر بأن الله هو الذي أوجد المطر؛ وقد يعتقد هؤلاء أن للنوء فيه شيئاً من التأثير، والقطبي في شرحه لم يصرح أن العرب كلهم يعتقدون ذلك المعتمد الذي ذكره. فلا اعتراض عليه بالآية للاحتمال المذكور.

قوله: (ولهمما من حديث ابن عباس بمعناه، وفيه: «قال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا. فأنزل الله هذه الآيات: ﴿فَلَا أُفِسِّدُ بِمَوْرِعَ الْجُجُورِ ۝ وَإِنَّمَا لَقَسْمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ۝ إِنَّمَا لَقْرَآنٌ كَرِيمٌ ۝ فِي كِتَابٍ مَكْتُوبٍ ۝ لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ۝ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمَينَ ۝ أَفَهُنَّا لَمْ يَرَوْهُنَّ ۝ وَجَعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنْتُمْ تَكْلِيْبُونَ﴾ [الواقعة: ٨٢-٧٥] وبلفظه عن ابن عباس قال: «مطر الناس على عهد النبي ﷺ فقال النبي ﷺ: أصبح من الناس شاكر، ومنهم كافر. قالوا: هذه رحمة الله. وقال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا. فقال: فنزلت هذه الآية ﴿فَلَا أُفِسِّدُ بِمَوْرِعَ الْجُجُورِ﴾»).

هذا قسم من الله عز وجل، يقسم بما شاء من خلقه على ما شاء. وجواب القسم: ﴿إِنَّمَا لَقْرَآنٌ كَرِيمٌ﴾ فتكون (لا) صلة لتأكيد النفي؛ فقد يشير الكلام؛ ليس الأمر كما زعمتم في القرآن أنه سحر، أو كهانة، بل هو قرآن كريم قال ابن جرير: قال بعض أهل العربية: معنى قوله: ﴿فَلَا أُفِسِّدُ﴾ وليس الأمر كما تقولون؛ ثم استئنف القسم بعد فقيل: ﴿أُفِسِّدُ بِمَوْرِعَ الْجُجُورِ﴾. قال ابن عباس: يعني نجوم القرآن، فإنه نزل جملة ليلة القدر من السماء العليا إلى السماء الدنيا، ثم نزل مفرقاً في السنين بعد<sup>(١)</sup>، ثم قرأ ابن عباس هذه الآية. ومواقعها: نزولها شيئاً بعد شيء. وقال مجاهد: موقع النجوم: مطالعها ومسارقها. واختاره ابن جرير. وعلى هذا تكون المناسبة بين المقسم به والمقسام عليه - وهو القرآن - من وجوه:

أحددها: أن النجوم جعلها الله يهتدى بها في ظلمات البر والبحر، وأيات القرآن يهتدى بها في ظلمات الغي والجهل. فتلك هداية في الظلمات الحسية، والقرآن هداية في الظلمات المعنوية، فجمع بين الهدائيتين مع ما في النجوم من الزينة الظاهرة. وفي القرآن من الزينة الباطنة، ومع ما في النجوم من الرجوم للشياطين، وفي القرآن من رجوم شياطين الجن

(١) الآية تدل على أنه ما زال في الكتاب المكون حتى كان ينزل به جبريل منجماً. فكان ينزل مباشرة إلى النبي ﷺ ولا مفهوم لما قاله بعض المفسرين إنه نزل إلى السماء الدنيا مرة ثم كان ينزل بعد ذلك إلى رسول الله ﷺ منها.

لَقُرْءَانَ كَرِيمًٰ فِي كِتَبٍ مَكْتُوْنٍ لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَفَهُنَّا حَدِيثٌ أَنْتُمْ مُدْهُوْنَ وَتَعْمَلُونَ رِزْقُكُمْ تُكَذِّبُونَ» [الواقعة: ٨٢-٧٥].

والإنس، والنجوم آياته المشهودة العيانية، والقرآن آياته المتألقة السمعية؛ مع ما في موقعها عند الغروب من العبرة والدلالة على آياته القرآنية وموقعها عند النزول. ذكره ابن القيم رحمة الله.

وقوله: «وَإِنَّهُ لِفَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ» قال ابن كثير: أي: وإن هذا القسم الذي أقسمت به لقسم عظيم لو تعلموه عظمته لعظمتكم المقسم به عليه.

وقوله: «إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ» هذا هو المقسم عليه، وهو القرآن، أي: إنه وحي الله وتتنزيله وكلامه، لا كما يقول الكفار: إنه سحر أو كهانة، أو شعر. بل هو قرآن كريم أي عظيم كثير الخير، لأنه كلام الله.

قال ابن القيم رحمة الله تعالى: فوصفه بما يقتضي حسنـه وكثرة خيرـه ومنافعـه وجلالـته، فإنـ الكـريم هوـ البـهـيـ، الـكـثـيرـ الـخـيـرـ، الـعـظـيمـ الـنـفـعـ؛ وـهـوـ مـنـ كـلـ شـيـءـ أـحـسـنـهـ وـأـفـضـلـهـ، وـالـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـى وـصـفـ نـفـسـهـ بـالـكـرـمـ وـوـصـفـ بـهـ كـلـامـهـ، وـوـصـفـ بـهـ عـرـشـهـ، وـوـصـفـ بـهـ مـاـ كـثـرـ خـيـرـهـ وـحـسـنـ مـنـظـرـهـ مـنـ الـبـاتـ وـغـيـرـهـ؛ وـلـذـلـكـ فـسـرـ السـلـفـ الـكـرـيمـ الـجـمـيلـ الـفـعـالـ، وـإـنـ لـقـرـآنـ كـرـيمـ يـحـمـدـ، لـمـاـ فـيـهـ مـنـ الـهـدـىـ وـالـبـيـانـ وـالـعـلـمـ وـالـحـكـمـةـ.

وقوله: «فِي كِتَبٍ مَكْتُوْنٍ» أي: في كتاب معظم محفوظ موقر. قاله ابن كثير.

وقال ابن القيم رحمة الله تعالى: اختلف المفسرون في هذا؛ فقيل: هو اللوح المحفوظ، وال الصحيح أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة، وهو المذكور في قوله: «فِي صُحْبٍ مَكْرُمٍ مَرْوُعٍ مُطْهَرٍ بِأَيْدِي سَرْقَةِ كَرَامِ بَرْرَةِ» [عبس: ١٣-١٦] ويدل على أن الكتاب الذي بأيدي الملائكة قوله: «لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ» فهذا يدل على أنه بأيديهم يمسونه.

قوله: «لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ» قال ابن عباس رضي الله عنـهماـ: «لا يمسـهـ إـلـاـ المـطـهـرـونـ». قالـ الكتابـ الـذـيـ فـيـ السـمـاءـ، وـفـيـ روـاـيـةـ: «لا يـمسـهـ إـلـاـ المـطـهـرـونـ» يعنيـ المـلـائـكـةـ» وقالـ قـتـادـةـ: «لا يـمسـهـ عـنـدـ اللهـ إـلـاـ المـطـهـرـونـ». فـأـمـاـ فـيـ الدـنـيـاـ فـإـنـهـ يـمسـهـ الـمـجـوسـيـ الـنـجـسـ وـالـمـنـاقـ الرـجـسـ» واختارـ هذاـ القـوـلـ كـثـيرـونـ، مـنـهـ اـبـنـ الـقـيـمـ رـحـمـهـ اللهـ وـرـجـحـهـ. وـقـالـ اـبـنـ زـيدـ: زـعمـتـ قـريـشـ أـنـ هـذـاـ الـقـرـآنـ تـنـزـلتـ بـهـ الشـيـاطـينـ، فـأـخـبـرـ اللهـ تـعـالـىـ أـنـهـ لـاـ يـمسـهـ إـلـاـ المـطـهـرـونـ، كـماـ قـالـ تـعـالـىـ: «وَمَا نَزَّلْنَا بِهِ أَشَيْطِرِينَ وَمَا يَنْهَا لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِعُونَ إِنَّهُمْ عَنِ الْسَّمَعِ لَمَعْزُولُونَ» [الـشـعـراءـ: ٢١٠-٢١٢] قالـ اـبـنـ كـثـيرـ: هـذـاـ قـوـلـ جـيـدـ، وـهـوـ لـاـ يـخـرـجـ عـنـ القـوـلـ قـبـلـهـ. وـقـالـ الـبـخـارـيـ رـحـمـهـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـ صـحـيـحـهـ فـيـ هـذـهـ الـآـيـةـ: «لـاـ يـجـدـ طـعـمـهـ إـلـاـ مـنـ آـمـنـ بـهـ».

قالـ اـبـنـ الـقـيـمـ رـحـمـهـ اللهـ: هـذـاـ مـنـ إـشـارـةـ الـآـيـةـ وـتـبـيـهـاـ، وـهـوـ أـنـهـ لـاـ يـلـتـذـ بـهـ وـبـقـرـاءـهـ

فيه مسائل :

- الأولى : تفسير آية الواقعة .
- الثانية : ذكر الأربع التي من أمر الجاهلية .
- الثالثة : ذكر الكفر في بعضها .
- الرابعة : أن من الكفر ما لا يُخرج من الملة .
- الخامسة : قوله «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ» بسبب نزول النعمة .
- السادسة : التفطن للإيمان في هذا الموضع .
- السابعة : التفطن للكفر في هذا الموضع .
- الثامنة : التفطن لقوله : «لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُكُنَا وَكَذَا» .

وفهمه وتدبره إلا من يشهد أنه كلام الله تكلم به حقاً؛ وأنزله على رسوله وحيًا. لا ينال معانيه إلا من لم يكن في قلبه حرج منه بوجه من الوجه .

وقال آخرون: ﴿لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ أي: من الجنابة والحدث، قالوا: ولفظ الآية خبر معناه الطلب، قالوا: المراد بالقرآن هنا المصحف، واحتجوا على ذلك بما رواه مالك في الموطأ عن عبدالله بن محمد بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم: «أن في الكتاب الذي كتبه رسول الله ﷺ لعمرو بن حزم: ألا يمس القرآن إلا طاهر»<sup>(١)</sup>.

وقوله: ﴿تَنَزِّيلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَالَمِينَ﴾ قال ابن كثير: هذا القرآن منزل من رب العالمين وليس كما يقولون: إنه سحر أو كهانة أو شعر، بل هو الحق الذي لا مرية فيه؛ وليس وراءه حق نافع. وفي هذه الآية: أنه كلام الله تكلم به.

قال ابن القيم رحمه الله ونظيره: ﴿وَلَكُنَّ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي﴾ [السجدة: ١٣] وقوله: ﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقَدُّسِ مِنْ رَبِّكَ يَلْحِقُ﴾ [النحل: ١٠٢] هو إثبات علو الله تعالى على خلقه. فإن التزول والتنتزيل الذي تعقله العقول وتعرفه الفطر هو وصول الشيء من أعلى إلى أسفل ولا يرد عليه قوله: ﴿وَنَزَّلَ لَكُمْ مِّنَ الْأَنْعَمِ ثَمَنَيَّةً أَرْوَاحَ﴾ [الزمر: ٦] لأننا نقول: إن الذي أنزلها فوق

(١) قال الحافظ ابن كثير: رواه أبو داود في المراسيل من حديث الزهرى. قال: فرأيت في صحيفة عند أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم الخ. قال: ومثل هذا لا ينفي الأخذ به. وقد أستنه الدارقطنى عن عمرو بن حزم وعبد الله بن عمر وعثمان ابن أبي العاص. وفي إسناد كل منها نظر. وقال الحافظ في التخلص الحبیر: وقد ضعف التزوی في الإرشاد وابن كثير وابن حزم حديث حکیم بن حزام وحديث عمرو بن حزم جمیعاً.

والضمیر في الآية يعود على الكتاب المكتوب؛ فهي صريحة في أنهم الملائكة. والمقصود بالآية ما قال ابن زید: الرُّدُّ على قريش زعمها أنه تنزلت به الشياطين؛ فليس في الآية دليل ولا شبه دليل لمن يقول: إن المصحف لا يمسه إلا طاهر.

النinth:

إخراج العالم للتعليم للمسألة بالاستفهام عنها لقوله: «أَتَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟».

العاشرة: وعيد النائحة.

سمواته، فأنزلها لنا بأمره.

قال ابن القيم رحمه الله: وذكر التنزيل مضافاً إلى ربوبيته للعالمين المستلزمة لملكه لهم وتصرفه فيهم؛ وحكمه عليهم؛ وإحسانه إليهم، وإنعامه عليهم، وأن من هذا شأنه مع الخلق كيف يليق به مع ربوبيته التامة أن يتركهم سدى؟ ويدعهم هملاً ويخلقهم عبئاً. لا يأمرهم ولا ينهاهم ولا يشبعهم ولا يعاقبهم؟! فمن أقرَّ بأنه رب العالمين أقرَّ بأن القرآن تنزيله على رسوله. واستدل بكونه رب العالمين على ثبوت رسالة رسوله ﷺ وصحّة ما جاء به؛ وهذا الاستدلال أقوى وأشرف من الاستدلال بالمعجزات والخوارق. وإن كانت دلالتها أقرب إلى أذهان عموم الناس. وتلك إنما تكون لخواص العقلاء.

قوله: «أَفَهِنَا لَهُدِّيَّثُ أَنْتُمْ مُّذَهِّبُونَ» قال مجاهد: أتریدون أن تمأثوهم فيه وتركتوا إليهم؟

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ثم وبخهم على وضعهم الإدھان في غير موضعه، وأنهم يداهون فيما حقه أن يتصدّع به ويعرف به، ويغضّ عليه بالتواجذ، وتشنّ عليه الخناصر، وتعقد عليه القلوب والأفندة، ويحارب ويسالم لأجله، ولا يتلوى عنه يمنة ولا يسرة؛ ولا يكون للقلب التفات إلى غيره، ولا محاكمة إلا إليه؛ ولا مخاصمة إلا به، ولا اهتداء في طرق المطالب العالية إلا بنوره، ولا شفاء إلا به، فهو روح الوجود، وحياة العالم؛ ومدار السعادة؛ وقائد الفلاح، وطريق النجاة، وسبيل الرشاد، ونور البصائر. فكيف تطلب المداهنة بمن هذا شأنه، ولم ينزل للمداهنة، وإنما نزل بالحق وللحق، والمداهنة: إنما تكون في باطل قوي لا تمكن إزالته، أو في حق ضعيف لا تتمكن إقامته، فيحتاج المداهnen إلى أن يترك بعض الحق ويلتزم بعض الباطل، فاما الحق الذي قام به كل حق فكيف يداهون به؟!

قوله: «وَبَغْلَوْنَ رِزْقُكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ» تقدم الكلام عليها أول الباب؛ والله تعالى أعلم.

### ٣٠ - باب

قول الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كُحْبِرَ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥].

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كُحْبِرَ اللَّهِ﴾) [البقرة: ١٦٥].

لما كانت محبته سبحانه هي أصل دين الإسلام الذي يدور عليه قطب رحاه، فبكمالها يكمل؛ وبنقصها ينقص توحيد الإنسان، نبه المصنف على ذلك بهذه الترجمة.

قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾ الآية. قال في شرح المنازل<sup>(١)</sup>:

أخبر تعالى أن من أحب من دون الله شيئاً كما يحب الله تعالى فهو من اتخذ من دون الله أنداداً، فهذا ند في المحبة لا في الخلق والربوبية، فإن أحداً من أهل الأرض لا يثبت هذا الند، بخلاف ند المحبة. فإن أكثر أهل الأرض قد اتخذوا من دون الله أنداداً في الحب والتعظيم. ثم قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّهُ﴾ وفي تقدير الآية قوله: أحدهما: والذين آمنوا أشد حباً لله من أصحاب الأنداد لأندادهم وألهتهم التي يحبونها ويعظمونها من دون الله.

وروى ابن جرير عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿يُحِبُّهُمْ كُحْبِرَ اللَّهِ﴾ مباهاة ومضاهاة للحق بالأنداد: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّهُ﴾ من الكفار لأوثانهم، ثم روى عن ابن زيد قال: هؤلاء المشركون أندادهم آلهتهم التي عبدوها مع الله يحبونهم كما يحب الذين آمنوا الله، والذين آمنوا أشد حباً لله من حبهم آلهتهم. انتهى.

والثاني: والذين آمنوا أشد حباً لله من المشركون بالأنداد الله، فإن محبة المؤمنين خالصة، ومحبة أصحاب الأنداد قد ذهبت أندادهم بقسط منها، والمحبة الخالصة أشد من المشتركة. والقولان مرتبان على القولين في قوله تعالى: ﴿يُحِبُّهُمْ كُحْبِرَ اللَّهِ﴾ فإن فيها قولين أيضاً، أحدهما: يحبونهم كما يحبون الله، فيكون قد أثبت لهم محبة الله. ولكنها محبة أشركوا فيها مع الله تعالى أندادهم. والثاني: أن المعنى يحبون أندادهم كما يحب المؤمنون الله، ثم بين تعالى أن محبة المؤمنين الله أشد من محبة أصحاب الأنداد لأندادهم.

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله يرجع القول الأول ويقول: إنما ذموا بأن شرکوا بين الله وبين أندادهم في المحبة ولم يخلصوها لله كمحبة المؤمنين له؛ وهذه التسوية المذكورة في قوله تعالى حكاية عنهم، وهم في النار أنهم يقولون لآلهتهم وأندادهم وهي محضرة معهم في العذاب: ﴿تَالَّهُ إِنْ كُنَّا لِفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۝ إِذْ شُوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ﴾ [الشعراء: ٩٧، ٩٨] ومعلوم

(١) مدارج السالكين، أول الجزء الثالث، من طبعة المنار.

أنهم ما سوّهم برب العالمين في الخلق والريوبوبيّة<sup>(١)</sup> وإنما سوّهم به في المحبة والتعظيم، وهذا أيضًا هو العدل المذكور في قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظِّلَّتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدُلُونَ﴾ [الأنعام: ١] به غيره في العبادة التي هي المحبة والتعظيم.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُجُونُ أَلَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّبُكُمْ أَلَّهُ﴾ [آل عمران: ٣١] وهذه تسمى آية المحنة. قال بعض السلف: ادعى قوم محبة الله فأنزل الله تعالى آية المحنة: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُجُونُ أَلَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّبُكُمْ أَلَّهُ﴾ إشارة إلى دليل المحبة وثمرتها وفائتها، فدليلها وعلامتها: اتباع الرسول ﷺ وفائتها وثمرتها، محبة المرسل لكم، فما لم تحصل منكم المتابعة فمحبتكم له غير حاصلة، ومحبته لكم متغيرة.

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَا الَّذِينَ مَاءَلُوا مِنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنِ دِيَنِهِ فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يُقْوِيُّونَهُمْ وَيُحَبِّبُونَهُمْ أَذَلَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةً عَلَى الْكُفَّارِ يُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَحَافُونَ لَوْمَةً لَأَيِّرُ﴾ [المائدة: ٥٤] ذكر لها أربع علامات:

إحداها: أنهم أذلة على المؤمنين - قيل: معناه أرقاء رحماء مشفعون عاطفون عليهم - فلما ضمن «أذلة» هذا المعنى عداه بأداة «على»، قال عطاء رحمة الله: «للمؤمنين كالولد لوالده وكالعبد لسيده، وعلى الكافرين كالأسد على فريسته»، «أثثأة على الكنار رحمة بينهم» . العلامة الثالثة<sup>(٢)</sup>: الجهاد في سبيل الله بالنفس واليد والمال والسان. وذلك تحقيق دعوى المحبة.

العلامة الرابعة: أنهم لا تأخذهم في الله لومة لائم، وهذه علامة صحة المحبة، فكل محب أخذه اللوم على محبوبه فليس بمحب على الحقيقة. وقال تعالى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَسْتَغْوِثُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾ [الإسراء: ٥٧] فذكر المقامات الثلاثة: الحب. وهو ابتعاد القرب إليه، والتسلل إليه بالأعمال الصالحة. والرجاء والخوف يدل على أن ابتعاد الوسيلة أمر زائد على رجاء الرحمة وخوف العذاب، ومن المعلوم قطعًا أنه لا يتنافس إلا في قرب من يحب قربه، وحب قربه تبع لمحبة ذاته؛ بل محبة ذاته أوجبت محبة القرب منه، وعند الجهمية والمعطلة: ما من ذلك كله شيء فإنه عندهم لا تقرب ذاته من شيء، ولا يقرب من ذاته شيء، ولا يحب، فأنكروا حياة القلوب، ونعم الأرواح وبهجة النفوس، وقرة العيون وأعلى نعيم الدنيا والآخرة، ولذلك ضربت قلوبهم

(١) في قرة العيون: وقد وقع الشرك في الريوبوبيّة أيضًا في كثير من الخاصة وال العامة في آخر هذه الأمة فاعتقدوا أن لهؤلاء الأموات تصرفًا في الكون ونحو ذلك.

(٢) لم يذكر الثانية، ولعله اكتفى بما في كلام عطاء من الإشارة إليها بقوله: وعلى الكافرين.

.....  
 بالقصوة وضرب دونهم ودون الله حجاب على معرفته ومحبته؛ فلا يعرفونه ولا يحبونه ولا يذكرونه إلا عند تعطيل أسمائه وصفاته، فذكرهم أعظم آثامهم وأوزارهم؛ بل يعاقبون من يذكره بأسمائه وصفاته ونحوت جلاله ويرمونهم بالأدواء التي هم أحق بها وأهلها. وحسب ذي البصيرة وحياة ما يرى على كلامهم من القسوة والمقت والتغافل عن محنة الله تعالى ومعرفته وتوحيده والله المستعان.

وقال رحمة الله تعالى أيضاً: لا تُحدِّد المحبة بعد أوضح منها، فالحدود لا تزيدها إلا خفاء. فحدها وجودها ولا توصف المحبة بوصف أظهر من المحبة، وإنما يتكلَّم الناس في أسبابها ومبرراتها وعلماتها وشواهدها وأحكامها. وأجمع ما قيل في ذلك: ما ذكره أبو بكر الكتاني عن الجنيد.

قال أبو بكر: «جرت مسألة في المحبة بمكة - أعزها الله في أيام الموسم - فتكلم الشيوخ فيها؛ وكان الجنيد أصغرهم سنًا، فقالوا: هات ما عندك يا عراقي، فأطرق رأسه ودمعت عيناه؛ ثم قال: عبد ذاهب عن نفسه، متصل بذكر ربه، قائم بأداء حقوقه، ناظر إليه بقلبه، أحرق قلبه أنوار هيته، وصفا شرابه من كأس مودته، وانكشف له الجبار من أستار غيه، فإن تكلم فبالله، وإن نطق فمن الله، وإن تحرك فبأمر الله؛ وإن سكن فمع الله، فهو الله وبالله ومع الله. فبكى الشيوخ وقالوا: ما على هذا مزيد، جبرك الله يا تاج العارفين».

وذكر رحمة الله تعالى: أن الأسباب الجالبة للمحبة عشرة:  
 أحدها: قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه وما أريد به.

الثاني: التقرب إلى الله تعالى بالتوافق بعد الفرائض.

الثالث: دوام ذكره على كل حال باللسان والقلب والعمل والحال فنصيبه من المحبة على قدر هذا.

الرابع: إيثار محاباه على محابيك عند غبات الهوى.

الخامس: مطالعة القلب لأسمائه وصفاته ومشاهدتها وتقلبه في رياض هذه المعرفة وميادينها.

السادس: مشاهدة برء وإحسانه ونعمه الظاهرة والباطنة.

السابع: وهو أعجبها، انكسار القلب بين يديه.

الثامن: الخلوة وقت التزول الإلهي<sup>(١)</sup> وتلاوة كتابه ثم ختم ذلك بالاستغفار والتوبة.

التاسع: مجالسة المحبين الصادقين، والتقاط أطاييف ثمرات كلامهم، ولا تتكلّم إلا إذا ترجحت مصلحة الكلام وعلمت أن فيه مزيداً لحالك ومنفعة لغيرك.

العاشر: مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل.

---

(١) وذلك إذا مضى ثلثا الليل كما في حديث التزول.

وقوله: ﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعِشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ أَفْرَادِهَا وَتَجَرَّدَهَا تَخْسَنُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبُصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَنَّ اللَّهُ يَأْمُرُهُ﴾ [التوبه: ٢٤].

وعن أنس أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسُ أَجْمَعُونَ» أَخْرَجَاهُ.

فمن هذه الأسباب العشرة وصل المحبون إلى منازل المحبة ودخلوا على الحب.

قوله: (وقول الله تعالى: «فَلَمْ يَكُنْ لَّهُ أَنْ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ بِحِلْمٍ وَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ») [التوبه: ٢٤].

أمر الله نبيه ﷺ أن يتوعد من أحب أهله وماله وعشيرته وتجارته ومسكنه فائزها، أو بعضها على فعل ما أوجبه الله عليه من الأعمال التي يحبها الله تعالى ويرضاها، كالهجرة والجهاد ونحو ذلك.

قال العمامي بن كثير رحمة الله تعالى: «أي: إن كانت هذه الأشياء أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا» أي: انتظروا ماذا يحل بكم من عقابه، روى الإمام أحمد وأبو داود - واللفظ له - من حديث أبي عبد الرحمن السلمي عن عطاء الخراساني عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا تباعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد، سلط الله عليكم ذللاً لا ينزعه عنكم حتى نراجعوا دينكم».

فلا بد من إثبات ما أحبه الله من عبده وأراده على ما يحبه العبد ويريده، فيحب ما يحبه الله ويبغض ما يبغضه، ويواли فيه ويعادي فيه ويتبع رسوله ﷺ كما تقدم في آية المحنـة وظاهرها .

قوله: (وعن أنس رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال «لا يؤمن أحدكم حتى يكون  
أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» أخرجاه) أي البخاري ومسلم.

قوله: (لا يؤمن أحدكم) أي الإيمان الواجب، والمراد كماله، حتى يكون الرسول أحب إلى العبد من ولده ووالده والناس أجمعين، بل ولا يحصل هذا الكمال إلا بأن يكون الرسول أحب إليه من نفسه، كما في الحديث: «أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: يا رسول الله لأنت أحب إلىي من كل شيء إلا من نفسي». فقال: والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك. فقال له عمر. فإنك الآن أحب إلىي من نفسي، فقال: «الآن ياعمر» رواه البخاري. «فمن قال: إن الممنفي هو الكمال، فإن أراد الكمال الواجب الذي يذم تاركه ويعرض

ولهمما عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءُ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكُرُهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ».

للعقوبة فقد صدق؛ وإن أراد أن المنفي الكمال المستحب، فهذا لم يقع قط في كلام الله ورسوله ﷺ. قاله شيخ الإسلام رحمه الله.

فمن ادعى محبة النبي ﷺ بدون متابعته وتقديمه قوله على قول غيره فقد كذب، كما قال تعالى: «وَقَاتَلُوكُمْ أَمَانًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطْعَنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فِرِيقًا مِنْهُمْ مَنْ بَعْدَ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ» [النور: ٤٧] ففى الإيمان عمن تولى عن طاعة الرسول ﷺ، لكن كل مسلم يكون محبًا بقدر ما معه من الإسلام وكل مسلم لا بد أن يكون مؤمنًا وإن لم يكن مؤمناً بالإيمان المطلق، لأن ذلك لا يحصل إلا لخواص المؤمنين.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: وعامة الناس إذا أسلموا بعد كفر، أو ولدوا على الإسلام والتزموا شرائعه، وكانوا من أهل الطاعة لله ورسوله. فهم مسلمون ومعهم إيمان مجمل، لكن دخول حقيقة الإيمان إلى قلوبهم يحصل شيئاً فشيئاً إن أعطاهم الله ذلك؛ وإلا فكثير من الناس لا يصلون إلى اليقين ولا إلى الجهاد؛ ولو سُكِّنوا لشُكُوا، ولو أُمِرُوا بالجهاد لما جاهدوا. إذ ليس عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب، ولا عندهم من قوة الحب لله ورسوله ما يقدمونه على الأهل والمال، فهولاء إن عوفوا من المحنة ماتوا ودخلوا الجنة؛ وإن ابتلوا بمن يدخل عليهم شبهات توجب ريبهم فإن لم ينعم الله عليهم بما يزيل الريب وإن صاروا مرتابين، وانتقلوا إلى نوع من النفاق. انتهى.

وفي هذا الحديث: أن الأعمال من الإيمان. لأن المحبة عمل القلب.

وفي: أن محبة الرسول ﷺ واجبة تابعة لمحبة الله لازمة لها، فإنها محبة الله ولأجله، تزيد بزيادة محبة الله في قلب المؤمن وتنقص بنقصها، وكل من كان محبًا لله، فإنما يُحبُّ في الله ولأجله كما يُحبُّ الإيمان والعمل الصالح، وهذه المحبة ليس فيها شيء من شوائب الشرك كالاعتماد عليه ورجائه في حصول مرغوب منه أو دفع مرهوب منه، وما كان فيها ذلك فمحبته مع الله لما فيها من التعلق على غيره والرغبة إليه من دون الله، فهذا يحصل التمييز بين المحبة في الله ولأجله، التي هي من كمال التوحيد، وبين المحبة مع الله التي هي محبة الأنداد من دون الله لما يتعلّق في قلوب المشركين من الإلهية التي لا تجوز إلا لله وحده.

قوله: (ولهمما عنه - أبي البخاري ومسلم عن أنس رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءُ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكُرُهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»).

وفي رواية: «لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَوةً إِلَيْهِمْ حَتَّىٰ» إلى آخره.

كما يكره أن يقذف في النار» وفي رواية: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى يحب المرء لا يحبه إلا الله إلخ»).

قوله: «ثلاث» أي ثلاث خصال.

قوله: (من كن فيه) أي وُجِدَتْ فيه تامة.

قوله: (وَجَدَ بِهِنْ حَلَوةً إِلَيْهِمْ) الحلاوة هنا هي التي يعبر عنها بالذوق لما يحصل به من لذة القلب ونعمته وسروره وغذائه، وهي شيء محسوس يجده أهل الإيمان في قلوبهم. قال السيوطي رحمه الله في التوضيح: «وَجَدَ حَلَوةً إِلَيْهِمْ» فيه استعارة تخيلية. شبه رغبة المؤمن في الإيمان بشيء حلو؛ وأثبت له لازم ذلك الشيء، وأضافه إليه.

وقال النووي: معنى حلاوة الإيمان استلذاذ الطاعات وتتحمل المشاق، وإثمار ذلك على أغراض الدنيا؛ ومحبة العبد لله بفعل طاعته وترك مخالفته. وكذلك الرسول ﷺ.

قال يحيى بن معاذ: حقيقة الحب في الله: ألا يزيد بالبر ولا ينقص بالجفاء.

قوله: (أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا) يعني بالسوى: ما يحبه الإنسان بطبعه، كمحبة الولد والمال والأزواج ونحوها. فتكون «أَحَبَّ» هنا على بابها.

وقال الخطابي: المراد بالمحبة هنا حب الاختيار لا حب الطبع كذا قال.

وأما المحبة الشركية التي قد تقدم بيانها فقليلها وكثيرها ينافي محبة الله ورسوله وفي بعض الأحاديث: «أَحَبُوا اللَّهَ بِكُلِّ قُلُوبِكُمْ» فمن علامات محبة الله ورسوله: أن يحب ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله، ويؤثر مرضاته على ما سواه، ويسعى في مرضاته ما استطاع؛ ويبعد عما حرمته الله ويكرهه أشد الكراهة، ويتابع رسوله ويمثل أمره ويترك نهيه، كما قال تعالى: «مَنْ يُطِعَ الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللَّهَ» [ النساء: ٨٠] فمن آثر أمر غيره على أمره وخالف ما نهى عنه، فذلك علم على عدم محبته لله ورسوله، فإن محبة الرسول من لوازمه محبة الله، فمن أحب الله وأطاعه أحب الرسول وأطاعه ومن لا فلا؛ كما في آية المحنّة ونظائرها. والله المستعان.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: أخبر النبي ﷺ أن هذه الثلاث من كُنْ فيه وجد حلاوة الإيمان. لأن وجود الحلاوة للشيء يتبع المحبة له، فمن أحب شيئاً واشتهاه؛ إذا حصل له مراده فإنه يجد الحلاوة ولذتها والسرور بذلك، ولذلة أمر يحصل عقب إدراك الملازم الذي هو المحبوب أو المشتهي، قال: فحلاوة الإيمان المتضمنة للذلة والفرح تتبع كمال محبة العبد لله. وذلك بثلاثة أمور: تكميل هذه المحبة وتقريفها، ودفع ضدها، فتكميلها أن يكون الله ورسوله أحب إلى العبد مما سواهما، فإن محبة الله ورسوله لا يكتفى فيها بأصل الحب؛ بل لا بد أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما.

قلت: ومحبة الله تعالى تستلزم محبة طاعته، فإنه يحب من عبده أن يطيعه، والمحب

يحب ما يحبه محبوبه ولا بد.

ومن لوازم محبة الله أياها: محبة أهل طاعته، كمحبة أبياته ورسله والصالحين من عباده، فمحبة ما يحبه الله ومن يحبه الله من كمال الإيمان، كما في حديث ابن عباس الآتي. قال: وتغريغها. أن يحب المرء لا يحبه إلا الله؛ قال: ودفع ضدها أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يقذف في النار، انتهى.

قوله: (أحب إليه مما سواهاما): فيه جمع ضمير الله تعالى وضمير رسوله ﷺ وفيه قوله: (أحب إليه مما سواهاما) :

أحدهما: أنه ثنى الضمير هنا إيماء إلى أن المعتبر هو المجموع المركب من المحبتين؛ لا كل واحدة، فإنها وحدها لاغية. وأمر بالإفراد في حديث الخطيب<sup>(١)</sup> إشعاراً، بأن كل واحد من العصيانيين مستقل باستلزم الغواية إذ العطف في تقدير التكثير، والأصل استقلال كل من المعطوفين في الحكم.

الثاني: حمل حديث الخطيب على الأدب والأولى، وهذا هو الجواز.

وجواب ثالث: وهو أن هذا وارد على الأصل، وحديث الخطيب ناقل فيكون أرجح قوله: (كما يكره أن يقذف في النار) أي يستوي عنده الأمران. وفيه رد على الغلاة الذين يتوهمون أن صدور الذنب من العبد نقص في حقه مطلقاً وإن تاب منه. والصواب: أنه إن لم يتبع كان نقصاً وإن تاب فلا، ولهذا كان المهاجرون والأنصار رضي الله عنهم أفضل هذه الأمة مع كونهم في الأصل كفاراً فهداهم الله إلى الإسلام، والإسلام يمحو ما قبله؛ وكذلك الهجرة. كما صح الحديث بذلك.

قوله: (وفي رواية: لا يجد أحد) هذه الرواية أخرجها البخاري في الأدب من صحيحه. ولفظها: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى يحب المرء لا يحبه إلا الله، وحتى أن يقذف في النار أحب إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، وحتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهاما».

(١) وذلك ما رواه مسلم وأبو داود والنسائي من حديث عدي بن حاتم: «أن خطيباً خطب عند النبي ﷺ فقال: من يطبع الله تعالى ورسوله فقد رشد ومن يعصهما فقد غوى. فقال له ﷺ: بنس الخطيب أنت. قل: من يعص الله تعالى ورسوله فقد غوى». قال الترمذى: سبب الإنكار عليه أن الخطبة شأنها البسط والإيضاح، واحتسب الإشارات والرموز. قال: ولهذا ثبت أن رسول الله ﷺ كان إذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثة لتفهم عنه، قال: وإنما ثنى الضمير في قوله: «أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهاما» لأنه ليس خطبة وعظ وإنما هو تعليم حكيم، فكلما قل لفظه كان أقرب إلى حفظه بخلاف الخطبة. اهـ.

أقول: ولعلها حادثة حال لها ظروفها التي اقتضت أن يقول رسول الله ﷺ ذلك والله أعلم.

وعن ابن عباس: «مَنْ أَحَبَّ فِي اللَّهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللَّهِ، وَوَالِى فِي اللَّهِ، وَعَادِى فِي اللَّهِ، فَإِنَّمَا تُنَالُ وَلَائِيةُ اللَّهِ بِذَلِكَ». ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يُجدي

وقد تقدم أن المحبة هنا عبارة عما يجده المؤمن من اللذة والبهجة والسرور والإجلال والهيبة ولوازم ذلك، قال الشاعر:

أهابك إجلالاً . وما بك قدرة      عليٍ ، ولكن ملء عين حبيبها

قوله: (وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تنال ولائية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان، وإن كثرت صلاته وصومه، حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يُجدي على أهله شيئاً). رواه ابن جرير).

وأخرج ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم، الجملة الأولى منه فقط.

قوله: (من أحب في الله) أي: أحب أهل الإيمان بالله وطاعته من أجل ذلك.

قوله: (وأبغض في الله) أي: أغض من كفر بالله وأشرك به وفسق عن طاعته لأجل ما فعلوه مما يسخط الله، وإن كانوا أقرب الناس إليه، كما قال تعالى: ﴿لَا يَحْدُثُ فَوْمًا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ الآية [المجادلة: ٢٢].

قوله: (ووالى في الله) هنا والذي قبله من لوازم محبة العبد لله تعالى، فمن أحب الله تعالى أحب فيه؛ ووالى أولياءه، وعادى أهل معصيته وأبغضهم، وجاهد أعداءه ونصر أنصاره، وكلما قويت محبة العبد لله في قلبه قويت هذه الأعمال المترتبة عليها؛ وبكمالها يكمل توحيد العبد، ويكون ضعفها على قدر ضعف محبة العبد لربه، فمُقلٌّ ومستكثر ومحروم.

قوله: (إنما تنال ولائية الله بذلك) أي: توليه لعبد. و«ولالية» بفتح الواو لا غير أي: الأخوة<sup>(١)</sup> والمحبة والنصرة، وبالكسر الإمارة، والمراد هنا الأول. ولأحمد والطبراني عن النبي ﷺ قال: «لا يجد العبد صريح الإيمان حتى يحب الله ويبغض الله. فإذا أحب الله وأبغض الله، فقد استحق الولاية لله» وفي حديث آخر: «أوثق عرى الإيمان الحب في الله، والبغض في الله عز وجل» رواه الطبراني.

قوله: (ولن يجد عبد طعم الإيمان) إلى آخره. أي: لا يحصل له ذوق الإيمان ولذاته وسروره وإن كثرت صلاته وصومه؛ حتى يكون كذلك، أي حتى يحب في الله، ويبغض في الله، ويعادي في الله؛ ويتوالي فيه.

(١) لعل كلمة الأخوة زائدة أو مبدل عن كلمة أخرى تناسب المقام.

عَلَى أَهْلِهِ شَيْئًا» رواه ابن جرير.

وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَنَقَطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾ [آل عمران: ١٦٦] قال: «المودة».

وفي حديث أبي أمامة مرفوعاً: «من أحب الله وأبغض الله وأعطى الله ومنع الله فقد استكممل الإيمان». رواه أبو داود.

قوله: (وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا. وذلك لا يجدي على أهله شيئاً أي لا ينفعهم، بل يضرهم كما قال تعالى: ﴿الْأَخْلَاءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ إِلَّا الْمُتَّقِينَ﴾ [الزخرف: ٦٧] فإذا كانت البلوى قد عمت بهذا في زمن ابن عباس خير القرون فما زاد الأمر بعد ذلك إلا شدة، حتى وقعت الم الولاية على الشرك والبدع والفسوق والعصيان، وقد وقع ما أخبر به ﷺ بقوله: «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ»<sup>(١)</sup>. وقد كان الصحابة رضي الله عنهم من المهاجرين والأنصار في عهد نبيهم ﷺ وعهد أبي بكر وعمر رضي الله عنهم يؤثر بعضهم بعضاً على نفسه محبة في الله وتقرباً إليه؛ كما قال تعالى: ﴿وَتَرْشِّحُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَأَكَانَ يَهُمْ حَسَاسَةً﴾ [آل عمران: ٩] وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «القدرأيتنا على عهد رسول الله ﷺ وما من أحد يرى أنه أحق بدينه ودررمه من أخيه المسلم» رواه ابن ماجه.

قوله: (وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَنَقَطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾ [آل عمران: ١٦٦] قال: «المودة») هذا الأثر، رواه عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم. وصححه.

قوله: (قال المودة) أي: التي كانت بينهم في الدنيا خانتهم أحوج ما كانوا إليها، وتبرأ بعضهم من بعض؛ كما قال تعالى: ﴿وَقَالَ إِنَّمَا أَنْهَدْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُولَئِنَّا مَوَدَّةً بَيْنَكُمْ فِي الْحَيَاةِ الْدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِعَصْبَتِكُمْ وَلَيَعْنَتِكُمْ بَعْضًا وَمَأْوَاتِكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَصِيرٍ﴾ [آل عمران: ٢٥]

قال العلامة ابن القيم في قوله تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّا الَّذِينَ أَتَيْعُوا مِنَ الَّذِينَ أَتَبَعُوا وَرَأَوْا الْكَذَابَ﴾ الآيتين [آل عمران: ١٦٦، ١٦٧] فهو لاء المتبعون كانوا على الهدى وأتباعهم ادعوا أنهم على طريقهم ومنهاجهم، وهم مخالفون لهم سالكون غير طريقهم، ويزعمون أن محبتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم، فيتبئرون منهم يوم القيمة، فإنهم اتخذوهم أولياء من دون الله، وهذا حال كل من اتخذ من دون الله أولياء، يوالى لهم، ويعادى لهم ويرضى لهم، ويعغض لهم؛ فإن أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيمة حسرات عليه مع كثرتها وشدة تعبه فيها ونصبه، إذ

(١) رواه مسلم، وابن ماجه، عن أبي هريرة، والترمذى، وابن ماجه، عن ابن مسعود. وقد شرحه الحافظ ابن رجب شرحاً نقيناً سماه: «كشف الكربة في وصف حال أهل الغربة» طبع مراراً.

فیہ مسائل:

|               |                                                                                       |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| الأخيرة عشرة: | أن من اتخاذ ندًا تساوى محبته محبة الله فهو الشرك الأكبر.                              |
| الحادية عشرة: | الوعيد على من كان الشهانية <sup>(١)</sup> أحب إليه من دينه.                           |
| الثانية عشرة: | أن من المشركين من يحب الله حبًّا شديداً.                                              |
| الثالثة عشرة: | تفسير ﴿وَنَقْطَعَتِ بِهِمُ الْأَسَيَابُ﴾.                                             |
| الرابعة عشرة: | فهم الصحابي للواقع: أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا.                                  |
| الخامسة عشرة: | أعمال القلب الأربع التي لا تناول ولاية الله إلا بها، ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها. |
| السادسة عشرة: | أن لإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها.                                        |
| السابعة عشرة: | نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.                                             |
| الثانية عشرة: | وجوب محبته على النفس والأهل والمال.                                                   |
| الأولى عشرة:  | تفسير آية البقرة.                                                                     |

لم يجرد موالاته، ومعاداته، وحبه وبغضه، وانتصاره، وإيثاره لله ورسوله، فأبطل الله عز وجل ذلك العمل كله. وقطع تلك الأسباب، فينقطع يوم القيمة كل سبب وصلة ووسيلة ومودة كانت لغير الله؛ ولا يبقى إلا السبب الواصل بين العبد وربه، وهو حظه من الهجرة إليه وإلى رسوله وتجریده عبادته لله وحده ولوازمها: من الحب والبغض، والعطاء والمنع، والموالة والمعاداة؛ والتقرير والإبعاد، وتجريد متابعة رسول الله ﷺ تجريداً محظياً بريئاً من شوائب الالتفات إلى غيره، فضلاً عن الشرك بينه وبينه غيره؛ وفضلاً عن تقديم قول غيره عليه. فهذا السبب هو الذي لا ينقطع بصاحبه. وهذه هي النسبة التي بين العبد وربه، وهي نسبة العبودية المحضة، وهي آخته التي يجول ما يجول إليها مرجعه، ولا تتحقق إلا بتجريد متابعة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، إذ هذه العبودية إنما جاءت على المستهم، وما عرفت إلا بهم ولا سبيل إليها إلا بمتابعتهم. وقد قال تعالى: ﴿وَقَدْ مَنَّا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا﴾ [الفرقان: ٢٣] فهذه هي الأعمال التي كانت في الدنيا على غير ستة رسلاه وطريقتهم ولغير وجهه، يجعلها الله هباءً مثاروا لا ينتفع منها صاحبها بشيء أصلاً، وهذا من أعظم الحسرات على العبد يوم القيمة: أن يرى سعيه ضائعاً، وقد سعد أهل السعي النافع بسعيعهم. انتهى ملخصاً.

• • •

(١) هي الآباء، والأبناء، والإخوان، والأزواج، والعشيرة، والأموال، والتجارة، والمساكن.

## ٤١ - باب

قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوِفُ أُولَئِكَمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوِفُ أُولَئِكَمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥]).

الخوف من أفضل مقامات الدين وأجلها، وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى. قال الله تعالى: ﴿وَهُم مِنْ خَشِّيَّهُ مُشْفِقُونَ﴾ [الأنبياء: ٢٨] وقال تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُم مِنْ فَوْقَهُمْ﴾ [النحل: ٥٠] وقال تعالى: ﴿وَلَمَنْ حَاجَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَانِ﴾ [الرحمن: ٤٦] وقال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا فَارَهُبُونَ﴾ [النحل: ٥١] وقال تعالى: ﴿فَلَا تَخَشُوا النَّاسَ وَأَخْشُونَ﴾ [المائدة: ٤٤] وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير.

والخوف من حيث هو على ثلاثة أقسام:

أحدها: خوف السر، وهو أن يخاف من غير الله من وثن أو طاغوت أن يصبه بما يكره، كما قال تعالى عن قوم هود عليه السلام: إنهم قالوا له: ﴿إِنْ تَقُولُ إِلَّا أَعْتَدْنَاكَ بَعْضَ الْهَمَنَاتِ سُوءً قَالَ إِنِّي أَشْهُدُ اللَّهَ وَأَشْهُدُوا إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تَشْرِكُونَ ٥٠ مِنْ دُونِهِ فَيُكَذِّبُونِي جِمِيعًا ثُمَّ لَا يُنْظَرُونَ﴾ [هود: ٥٤، ٥٥] وقال تعالى: ﴿وَيَخْوِفُونَكَ بِاللَّهِيْنِ مِنْ دُونِهِ﴾ [الزمر: ٣٦] وهذا هو الواقع من عباد القبور ونحوها من الأوثان يخافونها، ويخوفون بها أهل التوحيد إذا أنكروا عبادتها وأمرموا بإخلاص العبادة لله، وهذا ينافي التوحيد.

الثاني: أن يترك الإنسان ما يجب عليه، خوفاً من بعض الناس، فهذا محرم وهو نوع من الشرك بالله المنافي لكمال التوحيد، وهذا هو سبب نزول هذه الآية. كما قال تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ الَّنَّاسُ إِنَّ الَّنَّاسَ قَدْ جَمِيعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوْهُمْ فَرَأَدُهُمْ إِيمَنًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهَ وَلَمْ أَكِيلْ فَأَنْقَلَبُوا بِنَعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضَلْلَ لَمْ يَمْسِسْهُمْ سُوءٌ وَأَتَبْعَوْهُ رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ دُوْرٌ فَضَلِّلْ عَظِيمٌ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوِفُ أُولَئِكَمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥-١٧٣] وفي الحديث «إن الله تعالى يقول للعبد يوم القيمة: ما منعك إذ رأيت المنكر أن لا تغيره؟ فيقول: رب خشية الناس. فيقول: إبْرَاهِيمَ كُنْتَ أَحْقَى أَنْ تَخْشِي»<sup>(١)</sup>.

الثالث: الخوف الطبيعي، وهو الخوف من عدو أو سبع أو غير ذلك. فهذا لا يدم.

(١) رواه ابن ماجه عن أبي سعيد بلطف: «لا يحرق أحدكم نفسه؛ قالوا: يا رسول الله، كيف يحرق أحدنا نفسه؟ قال: يرى أمراً فيه مقال ثم لا يقول فيه؛ فيقول الله يوم القيمة: ما منعك أن تقول في كلها: كذا وكذا؟ فيقول: خشيت الناس. فيقول: فليأبكي كنت أحق أن تخشى» ذكره ابن كثير عند تفسير قول الله تعالى في سورة المائدah: ﴿لَعَنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَعْدِ إِسْرَائِيلَ عَلَى لِكَانَ دَاؤَهُ وَعِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ﴾ الآيات.

وقوله: ﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَإِنَّ الرَّكْوَةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَوْتُ أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾ [التوبه: ١٨].

كما قال تعالى في قصة موسى عليه السلام: ﴿فَرَجَعَ مِنْهَا خَائِفًا يَرْتَبَبُ﴾ الآية [القصص: ٢١].  
ومعنى قوله: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُعَذِّبُ أُولَئِكَ﴾ أي: يخوفكم أولياءه: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَلَا خَوْفُهُمْ﴾ وهذا نهي من الله تعالى للمؤمنين أن يخافوا غيره، وأمر لهم أن يقتربوا خوفهم على الله، فلا يخافون إلا إيه. وهذا هو الإخلاص الذي أمر الله به عباده ورضيه منهم، فإذا أخلصوا له الخوف وجميع العبادة أعطاهم ما يرجون وأمنهم من مخاوف الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ وَلَمْ يَخْوِفْكُمْ بِإِلَيْنَا يَرْجُونَ مِنْ دُونِنَا﴾ الآية [الزمر: ٣٦].

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: ومن كيد عدو الله: أنه يخوف المؤمنين من جنده وأوليائه، لئلا يجاهدوهم، ولا يأمرهم بمعرفة، ولا ينهوهم عن منكر، وأخبر تعالى أن هذا من كيد الشيطان وتخويفه، ونهانا أن نخافهم، قال: والمعنى عند جميع المفسرين: يخوفهم بأوليائه، قال قتادة: يعظّمهم في صدوركم، فكلما قوي إيمان العبد زال خوف أولياء الشيطان من قلبه، وكُلُّما ضعف إيمانه قوي خوفه منهم، فدللت هذه الآية على أن إخلاص الخوف من كمال شروط الإيمان.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَإِنَّ الرَّكْوَةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ﴾ الآية [التوبه: ١٨].

أخبر تعالى أن مساجد الله لا يعمراها إلا أهل الإيمان بالله واليوم الآخر، الذين آمنوا بقلوبهم وعملوا بجوارحهم، وأخلصوا له الخشية دون من سواه، فأثبتت لهم عمارة المساجد بعد أن نفتها عن المشركين، لأن عمارة المساجد بالطاعة والعمل الصالح، والمشرك وإن عمل فعلمه: ﴿كَلِمَاتٍ يَقِيَّعُ بِهِ حَسِبَةً أَظْمَعَانُ مَاءَ حَقَّ إِذَا جَاءُوا لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا﴾ [النور: ٣٩] أو ﴿كَرَمًا إِشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ﴾ [إبراهيم: ١٨] وما كان كذلك فالعدم خير منه، فلا تكون المساجد عامرة إلا بالإيمان الذي معظمه التوحيد مع العمل الصالح الحالص من شوائب الشرك والبدع، وذلك كله داخل في مسمى الإيمان المطلق عند أهل السنة والجماعة. قوله: ﴿وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ﴾ قال ابن عطية: يريد خشية التعظيم والعبادة، والطاعة، ولا محالة أن الإنسان يخشى المحاذير الدنيوية، وينبغى أن يخشى في ذلك كله قضاء الله وتصريفه.

وقال ابن القيم رحمه الله: الخوف عبودية القلب، فلا يصلح إلا لله، كالذلة والإلابة والمحبة والتوكيل والرجاء وغيرها من عبودية القلب.

قوله: ﴿فَعَسَوْتُ أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾ قال ابن أبي طلحة عن ابن عباس رضي الله

وقوله: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ إِيمَانًا بِإِلَهٍ فَإِذَا أُوذِيَ فِي إِلَهٍ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ» الآية [العنكبوت: ١٠].

عنهم: «يقول: إن أولئك هم المهددون، وكل «عسى» في القرآن فهي واجبة<sup>(١)</sup> وفي الحديث: «إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد فاشهدوا له بالإيمان قال الله تعالى: «إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسْجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِإِلَهٍ وَآلِيَّوْرِ الْآخِرِ»» رواه أحمد، والترمذى، والحاكم عن أبي سعيد الخدري. قوله: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ إِيمَانًا بِإِلَهٍ فَإِذَا أُوذِيَ فِي إِلَهٍ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ» [العنكبوت: ١٠].

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى مُخْبِرًا عن صفات قوم من المكذبين الذين يدعون الإيمان بأسفهم، ولم يثبت في قلوبهم: أنهم إذا جاءتهم محنـة وفتنة في الدنيا اعتقدوا أنها من نعمة الله بهم، فارتدوا عن الإسلام. قال ابن عباس رضي الله عنهما: «يعني فتنـة أن يرتد عن دينه إذا أُوذـي في الله».

وقال ابن القيم رحمـه الله تعالى: الناس إذا أُرسـلـا إـلـيـهـمـ الرـسـلـ بـيـنـ أـمـرـيـنـ: إـمـاـنـ يـقـولـ أحـدـهـمـ: آـمـنـ؛ إـمـاـنـ لاـ يـقـولـ ذـلـكـ. بلـ يـسـتـمـرـ عـلـىـ السـيـئـاتـ وـالـكـفـرـ، فـمـنـ قـالـ: آـمـنـ اـمـتـحـنـهـ رـبـهـ وـابـتـلـاهـ وـفـتـنـهـ، وـفـتـنـةـ الـاـبـلـاءـ وـالـاـخـبـارـ، لـيـتـبـيـنـ الصـادـقـ مـنـ الـكـاذـبـ، وـمـنـ لـمـ يـقـلـ: آـمـنـ. فـلـاـ يـحـسـبـ أـنـ يـعـجـزـ الـلـهـ وـيـفـوـتـهـ وـيـسـبـقـهـ، فـمـنـ آـمـنـ بـالـرـسـلـ وـأـطـاعـهـمـ عـادـهـ أـعـدـأـهـمـ وـآـذـوـهـ وـابـتـلـيـ بـمـاـ يـؤـلـمـهـ، وـمـنـ لـمـ يـؤـمـنـ بـهـمـ وـلـمـ يـطـعـهـمـ عـوـقـبـ فـيـ الدـنـيـاـ وـالـآـخـرـةـ وـحـصـلـ لـهـ مـاـ يـؤـلـمـهـ، وـكـانـ هـذـاـ الـأـلـمـ أـعـظـمـ وـأـدـوـمـ مـنـ الـأـلـمـ أـتـبـاعـهـمـ، فـلـاـ بـدـ مـنـ حـصـولـ الـأـلـمـ لـكـلـ نـفـسـ، آـمـنـتـ أـوـ رـغـبـ عـنـ إـلـيـمـانـ؛ لـكـنـ الـمـؤـمـنـ يـحـصـلـ لـهـ الـأـلـمـ فـيـ الدـنـيـاـ اـبـتـدـاءـ ثـمـ تـكـونـ لـهـ الـعـاقـبـةـ فـيـ الدـنـيـاـ وـالـآـخـرـةـ، وـالـمـعـرـضـ عـنـ إـلـيـمـانـ تـحـصـلـ لـهـ اللـذـةـ اـبـتـدـاءـ ثـمـ يـصـيرـ فـيـ الـأـلـمـ الدـائـمـ؛ وـالـإـنـسـانـ لـاـ بـدـ أـنـ يـعـيـشـ مـعـ النـاسـ، وـالـنـاسـ لـهـ إـرـادـاتـ وـتـصـورـاتـ، فـيـطـلـبـونـ مـنـهـ أـنـ يـوـافـقـهـمـ عـلـيـهـاـ، وـإـنـ لـمـ يـوـافـقـهـمـ آـذـوـهـ وـعـدـبـوـهـ، وـإـنـ وـاـفـقـهـمـ حـصـلـ لـهـ الـعـذـابـ تـارـةـ مـنـهـ وـتـارـةـ مـنـ غـيـرـهـ، كـمـنـ عـنـدـهـ دـيـنـ وـتـقـيـ حلـ بـيـنـ قـوـمـ فـجـارـ ظـلـمـةـ، لـاـ يـتـمـكـنـونـ مـنـ فـجـورـهـمـ وـظـلـمـهـمـ إـلـاـ بـمـوـافـقـتـهـ لـهـمـ، أـوـ سـكـوتـهـ عـنـهـمـ؛ فـإـنـ وـاـفـقـهـمـ أـوـ سـكـتـهـ عـنـهـمـ سـلـمـ مـنـ شـرـهـمـ فـيـ الـاـبـتـدـاءـ، ثـمـ يـتـسـلـطـونـ عـلـيـهـ بـإـلـهـانـةـ وـالـأـذـىـ، أـضـعـافـ مـاـ كـانـ يـخـافـهـ اـبـتـدـاءـ لـوـ أـنـكـرـ عـلـيـهـمـ وـخـالـفـهـمـ، وـإـنـ سـلـمـ مـنـهـ فـلـاـ بـدـ أـنـ يـهـانـ وـيـعـاقـبـ عـلـىـ يـدـ غـيرـهـ.

فالحـزمـ كـلـ الحـزمـ فـيـ الـأـخـذـ بـمـاـ قـالـتـ أـمـ الـمـؤـمـنـينـ عـائـشـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ لـمـعـاوـيـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ: «مـنـ أـرـضـيـ اللـهـ بـسـخـطـ النـاسـ كـفـاهـ اللـهـ مـؤـونـةـ النـاسـ، وـمـنـ أـرـضـيـ النـاسـ بـسـخـطـ اللـهـ

(١) قال ابن كثير: قال ابن عباس: «كـفـولـهـ لـنـيـهـ يـكـلـلـهـ: «عـنـيـ أـنـ يـعـثـكـ رـبـكـ مـقـاماـ مـحـمـودـ»» [الإسراء: ٧٩] وهي الشفاعة. وقال محمد بن إسحاق بن يسار: «وعسى» في القرآن من الله حق».

وعن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعاً: «إِنَّ مِنْ ضَعْفِ الْيَقِينِ أَنْ تُرْضِي النَّاسَ بِسَخْطِ اللَّهِ، وَأَنْ تَحْمِدُهُمْ عَلَى رِزْقِ اللَّهِ، وَأَنْ تَذْمِمُهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤْتِكُ اللَّهُ، إِنَّ رِزْقَ اللَّهِ لَا يَجِدُهُ حِرْصٌ حَرِيصٌ، وَلَا يُرْدُهُ كَرَاهِيَّةٌ كَارِهٌ».

لم يغنو عنه من الله شيئاً»<sup>(١)</sup>.

فمن هداه الله، وألهمه رشده، ووقاه شرّ نفسه امتنع من الموافقة على فعل المحرم، وصبر على عداوتهم؛ ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة، كما كانت للرسل وأتباعهم. ثم أخبر تعالى عن حل الداخل في الإيمان بلا بصيرة، وأنه إذا أوذى في الله جعل فتنة الناس له، وهي أذاهم، ونيلهم إيهاب المكروره، وهو الألم الذي لا بد أن ينال الرسل وأتباعهم من خالفهم، جعل ذلك في فراره منه وتركه السبب الذي يناله به: كعذاب الله الذي فرّ منه المؤمنون بالإيمان.

فالمؤمنون لكمال بصيرتهم فرّوا من ألم عذاب الله إلى الإيمان، وتحملوا ما فيه من الألم الزائل المفارق عن قرب، وهذا لضعف بصيرته فرّ من ألم أعداء الرسل إلى موافقتهم ومتابعتهم، ففرّ من ألم عذابهم إلى ألم عذاب الله. فجعل ألم فتنة الناس في الفرار منه بمنزلة عذاب الله. وغُبن كل الغبن إذا استجار من الرّمضاء بالنار. وفرّ من ألم ساعة إلى ألم الأبد؛ وإذا نصر الله جنده وأولياءه قال: إني كنت معكم، والله أعلم بما انطوى عليه صدره من الفراق. انتهى.

وفي الآية رد على المرجئة والكرامية؛ ووجهه: أنه لم ينفع هؤلاء قولهم: آمنا بالله. مع عدم صبرهم على أذى من عاداهم في الله، فلا ينفع القول والتصديق بدون العمل. فلا يصدق الإيمان الشرعي على الإنسان إلا باجتماع الثلاثة: التصديق بالقلب وعمله، والقول باللسان، والعمل بالأركان. وهذا قول أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً، والله سبحانه وتعالى أعلم.

وفيه الخوف من مداهنة الخلق في الحق. والمعصوم من عصمه الله.

قوله: (عن أبي سعيد مرفوعاً: «إِنَّ مِنْ ضَعْفِ الْيَقِينِ: أَنْ تُرْضِي النَّاسَ بِسَخْطِ اللَّهِ، وَأَنْ تَحْمِدُهُمْ عَلَى رِزْقِ اللَّهِ، وَأَنْ تَذْمِمُهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤْتِكُ اللَّهُ؛ إِنَّ رِزْقَ اللَّهِ لَا يَجِدُهُ حِرْصٌ حَرِيصٌ، وَلَا يُرْدُهُ كَرَاهِيَّةٌ كَارِهٌ»).

هذا الحديث رواه أبو نعيم في: الحلية والبيهقي، وأعلمه بمحمد بن مروان السدي وقال: ضعيف. وفيه أيضاً عطيه العوفي: ذكره الذهبي في الضعفاء والمتروكين، ومعنى الحديث صحيح، وتمامه: «وإن الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين، وجعل لهم

(١) رواه الترمذى، عن عائشة عن النبي ﷺ أيضاً.

والحزن في الشك والسطح».

قوله: (إن من ضعف اليقين) الضعف يضم ويحرك؛ ضد القوة، ضعف كَرْم ونُصر، ضعفاً، وضعفة، وضعافية، فهو ضعيف وضعوف وضعفان؛ والجمع: ضعاف وضعفاء وضعفة وضعف، أو الضعف - بالفتح - في الرأي وبالضم في البدن، فهي ضعيفة وضعف. «واليقين» كمال الإيمان. قال ابن مسعود: «اليقين الإيمان كله، والصبر نصف الإيمان». [رواه الطبراني بسنده صحيح]، رواه أبو نعيم في الحلية، والبيهقي في الزهد من حديثه مرفوعاً. قال: ويدخل في ذلك تحقيق الإيمان بالقدر السابق، كما في حديث ابن عباس مرفوعاً: «فإن استطعت أن تعمل بالرضى في اليقين فافعل، فإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً» وفي رواية: «قلت: يارسول الله كيف أصنع باليقين؟ قال: أن تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك».

قوله: (أن ترضي الناس بسخط الله) أي تؤثر رضاه على رضى الله، وذلك إذا لم يقم بقلبه من إعظام الله، وإجلاله، وهبته ما يمنعه من استجلاب رضى المخلوق بما يجب له سخط خالقه وربه ومليكه الذي يتصرف في القلوب ويفرج الكروب ويعفر الذنوب، وبهذا الاعتبار يدخل في نوع من الشرك، لأنه آثر رضى المخلوق على رضى الله، وتقرب إليه بما يسخط الله. ولا يسلم من هذا إلا من سلمه الله، ووفقه لمعرفته ومعرفة ما يجوز على الله من إثبات صفاته على ما يليق بجلاله، وتزكيته تعالى عن كل ما ينافي كماله؛ ومعرفة توحيده من ربوبته وإلهيته وبإله التوفيق.

قوله: (وأن تحمدتهم على رزق الله) أي على ما وصل إليك من أيديهم؛ بأن تضifieه إليهم وتحمدتهم عليه، فإن المتفضل في الحقيقة هو الله وحده الذي قدره لك وأوصله إليك، وإذا أراد أمراً قيضاً له أسباباً، ولا ينافي هذا حديث: «من لا يشكر الناس لا يشكر الله»<sup>(١)</sup> لأن شكرهم إنما هو بالدعاء لهم لكون الله ساقه على أيديهم فتدعوا لهم أو تكاففهم؛ لحديث: «ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه، فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه»<sup>(٢)</sup>. فإضافة الصناعة إليهم لكونهم صاروا سبباً في إيصال المعروف إليك، والذي قدره وساقه هو الله وحده.

قوله: (وأن تذمهم على ما لم يؤتكم الله) لأنه لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم فلو قدره لك لساقه المقادير إليك، فمن علم أن المتفارد بالعطاء والمنع هو الله وحده، وأنه هو الذي

(١) رواه أبو داود، والترمذى - وقال: حسن صحيح - وابن حبان عن أبي هريرة.

(٢) رواه أبو داود، والنسائي بأسناد صحيح. كما في كشف الخفاء.

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «مَنِ التَّمَسَ رِضاَ اللَّهِ بِسَخْطِ النَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسَ، وَمَنِ التَّمَسَ رِضاَ النَّاسِ بِسَخْطِ اللَّهِ سَخَطَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَسْخَطَ عَلَيْهِ النَّاسَ». رواه ابن حبان في صحيحه.

يرزق العبد بسبب وبلا سبب، ومن حيث لا يحتسب، لم يمدح مخلوقاً على رزق، ولم يذمه على منع، ويفوض أمره إلى الله؛ ويعتمد عليه في أمر دينه ودنياه. وقد قرر النبي هذا المعنى بقوله في الحديث: «إِنْ رَزَقَ اللَّهُ لَا يَجُرُهُ حِرْصٌ وَلَا يَرْدِهُ كَراْهِيَّةً كَارِهً» كما قال تعالى: «مَا يَفْتَحَ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ أَعْزَىٰ الْمُكَبِّمِ» [فاطر: ٢].

قال شيخ الإسلام رحمه الله: اليقين يتضمن اليقين في القيام بأمر الله، وما وعد الله أهل طاعته، ويتضمن اليقين بقدر الله وخلقه وتدبیره، فإذا أرضيتم بسخط الله لم تكن موقناً لا بوعده ولا برزقه، فإنه إنما يحمل الإنسان على ذلك إما ميل إلى ما في أيديهم فيترك القيام به بأمر الله لما يرجوه منهم، وإما ضعف تصديقه بما وعد الله أهل طاعته من النصر والتأييد والثواب في الدنيا والآخرة، فإنك إذا أرضيت الله نصرك، ورزقك، وكفاك مؤونتهم. وإرضاؤهم بما يسخطه إنما يكون خوفاً منهم ورجاء لهم، وذلك من ضعف اليقين. وإذا لم يقدّر لك ما تظن أنهم يفعلونه معك، فالأمر في ذلك إلى الله لا لهم، فإنه ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن، فإذا ذمتهم على ما لم يقدّر كان ذلك من ضعف يقينك، فلا تخفهم ولا ترجمهم ولا تذمهم من جهة نفسك وهوراك؛ ولكن من حمده الله ورسوله منهم فهو المحمود، ومن ذمه الله ورسوله منهم فهو المذموم. ولما قال بعض وفدبني تميم: «أَيُّ مُحَمَّدٌ أَعْطَنِي». فإن حمدي زَيْنٌ وَذَمَّيْ شَيْنَ، قال النبي ﷺ: ذَاكَ اللَّهُ». ودل الحديث على أن الإيمان يزيد وينقص وأن الأعمال من مسمى الإيمان.

قوله: (وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «من التمس رضا الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضي عنه الناس، ومن التمس رضا الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس». رواه ابن حبان في صحيحه).

هذا الحديث رواه ابن حبان بهذا اللفظ، ورواه الترمذى عن رجل من أهل المدينة قال: «كتب معاوية رضي الله عنه إلى عائشة رضي الله عنها: أن اكتبي لي كتاباً توصيني فيه، ولا تُكثري عليّ، فكتبت عائشة رضي الله عنها: إلى معاوية، سلام عليك، أما بعد فإنني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس، ومن التمس رضا الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس. والسلام عليك» ورواه أبو نعيم في الحلية. قوله: (من التمس) أي طلب.

فيه مسائل :

- الأولى : تفسير آية آل عمران.
- الثانية : تفسير آية براءة.
- الثالثة : تفسير آية العنكبوت.
- الرابعة : أن اليقين يضعف ويقوى.
- الخامسة : علامة ضعفه . ومن ذلك هذه الثلاث .
- السادسة : أن إخلاص الخوف لله من الفرائض .
- السابعة : ذكر ثواب من فعله .
- الثامنة : ذكر عقاب من تركه .

قال شيخ الإسلام : وكتب عائشة إلى معاوية ، وروي أنها رفعته : «من أرضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس ، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنو عنه من الله شيئاً» هذا لفظ المروي . ولفظ الموقوف : «من أرضى الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس ؛ ومن أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس له ذاماً» وهذا من أعظم الفقه في الدين ، فإن من أرضى الله بسخطهم كان قد اتقاه وكان عبده الصالح ، والله يتولى الصالحين ، والله كاف عبده : ﴿وَمَن يَتَّقَنَ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ بَغْرِبًا ۝ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢، ٣] والله يكتفيه مؤنة الناس بلا ريب ، وأما كون الناس كلهم يرضون عنه قد لا يحصل ذلك ، لكن يرضون عنه إذا سلموا من الأغراض ، وإذا تبين لهم العاقبة : «ومن أرضى الناس بسخط الله ، لم يغنو عنه من الله شيئاً» كالظالم الذي يغضّ على يديه . وأما كون حامده ينقلب ذاماً . فهذا يقع كثيراً ويحصل في العاقبة ، فإن العاقبة للتقوى ، لا تحصل ابتداء عند أهوائهم . اهـ .

وقد أحسن من قال :

إذا صبح منك الود يا غاية المنى      فكل الذي فوق التراب تراب  
قال ابن رجب رحمه الله : فمن تحقق أن كل مخلوق فوق التراب فهو تراب ، فكيف يقدم طاعة من هو تراب على طاعة رب الأرباب ؟ أم كيف يرضي التراب بسخط الملك الوهاب ؟ إن هذا لشيء عجاب .

وفي الحديث : عقوبة من خاف الناس وآثر رضاهم على الله ، وأن العقوبة قد تكون في الدين ، عيادة بالله من ذلك . كما قال تعالى : ﴿فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَحَلَّنَا اللَّهُ مَا وَعَدَهُ وَمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ﴾ [التوبه: ٧٧]

## ٣٦ - باب

قول الله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣].

قوله (باب قول الله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣]).

قال أبو السعادات: يقال: توكل بالأمر: إذا ضَمِنَ القيام به؛ ووكلت أمري إلى فلان. إذا اعتمدت عليه؛ ووكل فلان فلاناً إذا استكفاه أمره ثقة بكافيته؛ أو عجزاً عن القيام بأمر نفسه. اهـ.

وأراد المصنف رحمة الله بهذه الترجمة بالآية: بيان أن التوكل فريضة يجب إخلاصه لله تعالى؛ فإن تقديم المعمول يفيد الحصر. أي: وعلى الله فتوكلوا لا على غيره، فهو من أجمع أنواع العبادة وأعظمها، لما ينشأ عنه من الأعمال الصالحة، فإنه إذا اعتمد على الله في جميع أموره الدينية والدنيوية، دون كل من سواه صح إخلاصه ومعاملته مع الله تعالى، فهو من أعظم منازل: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ فلا يحصل كمال التوحيد بأنواعه الثلاثة، إلا بكمال التوكل على الله؛ كما في هذه الآية، وكما قال تعالى: ﴿إِن كُنْتُمْ إِيمَانَكُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكِّلُوا إِن كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ﴾ [يونس: ٨٤]. قوله: ﴿رَبُّ الْشَّرِقِ وَالْغَربِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا﴾ [المزمول: ٩] والأيات في الأمر به كثيرة جداً. قال الإمام أحمد رحمة الله: «التوكل عمل القلب».

وقال ابن القيم في معنى الآية المترجم بها: فجعل التوكل على الله شرطاً في الإيمان، فدل على انتفاء الإيمان عند انتفائه؛ وفي الآية الأخرى: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَقُولُ إِن كُنْتُمْ إِيمَانَكُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكِّلُوا إِن كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ﴾ [يونس: ٨٤]. فجعل دليل صحة الإسلام التوكل؛ وكلما قوي إيمان العبد كان توكله أقوى؛ وإذا ضعف الإيمان ضعف التوكل، وإذا كان المتوكلاً ضعيفاً كان دليلاً على ضعف الإيمان ولا بد. والله تعالى يجمع بين التوكل والعبادة، وبين التوكل والإيمان وبين التوكل والتقوى، وبين التوكل والإسلام، وبين التوكل والهدایة.

فظاهر: أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان والإحسان، ولجميع أعمال الإسلام، وأن منزلته منها كمنزلة الجسد من الرأس، فكما لا يقوم الرأس إلا على البدن، فكذلك لا يقوم الإيمان ومقاماته وأعماله إلا على ساق التوكل.

قال شيخ الإسلام رحمة الله تعالى: وما رجا أحد مخلوقاً ولا توكل عليه إلا خاب ظنه فيه، فإنه مشرك: ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَ مِنَ الْمُنَاهَّدِينَ فَتَحْكَمُ فِيهِ الظَّيْرُ أَوْ تَهُوَيْ بِهِ الرَّجُحُ فِي مَكَانٍ سَجِيقٍ﴾ [الحج: ٣١].

قال الشارح رحمة الله تعالى: قلت: لكن التوكل على [غير] الله قسمان: أحدهما التوكل في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله، كالذين يتوكلون على الأموات، والطاغيت في

وقوله: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيهِمْ آيَاتُنَا زَادُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ [الأنفال: ٢].

رجاء مطالبهم من نصر، أو حفظ أو رزق أو شفاعة. فهذا شرك أكبر.  
 الثاني: التوكيل في الأسباب الظاهرة، كمن يتوكل على أمير أو سلطان فيما أقدره الله تعالى عليه من رزق، أو دفع أذى ونحو ذلك، فهو نوع شرك أصغر، والوكالة الجائزة: هي توكييل الإنسان في فعل ما يقدر عليه نيابة عنه، لكن ليس له أن يعتمد عليه في حصول ما وُكل فيه، بل يتوكل على الله في تيسير أمره الذي يطلبه أو نائه، وذلك من جملة الأسباب التي يجوز فعلها، ولا يعتمد عليها بل يعتمد على المسبب الذي أوجد السبب والمسبب.

قال: (وقول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ﴾ الآيات [الأنفال: ٤-٢].)

قال ابن عباس في الآية: «المنافقون لا يدخلون في قلوبهم شيء من ذكر الله عند أداء فرائضه ولا يؤمنون بشيء من آيات الله، ولا يتوكلون على الله، ولا يصلون إذا غابوا، ولا يؤدون زكاة أموالهم، فأخبر الله أنهم ليسوا بمؤمنين» ثم وصف المؤمنين فقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ﴾ فأدوا فرائضه<sup>(١)</sup> رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، ووجل القلب من الله يستلزم القيام بفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه: قال السدي: ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ﴾ هو الرجل يريد أن يظلم؛ أو قال: يهتم بمعصية، فيقال له: اتقِ الله، فيجل قلبه<sup>(٢)</sup>. رواه ابن أبي شيبة وابن جرير.

قوله: ﴿وَإِذَا تُلِيهِمْ آيَاتُنَا زَادُهُمْ إِيمَانًا﴾ استدل الصحابة رضي الله عنهم، والتابعون، ومن تبعهم من أهل السنة بهذه الآية ونظائرها على زيادة الإيمان ونقصانه.

قال عمير بن حبيب الصحابي: «إن الإيمان يزيد وينقص، فقيل له: وما زيادته ونقصانه؟ قال: إذا ذكرنا الله وخشيناه فذلك زиادته، وإذا غفلنا ونسينا وضيغنا بذلك نقصانه». رواه ابن سعد.

وقال مجاهد: «الإيمان يزيد وينقص وهو قول وعمل». رواه ابن أبي حاتم.  
 وحکى الإجماع على ذلك الشافعي وأحمد وأبو عبيد وغيرهم رحمهم الله تعالى.  
 قوله: (وعلى ربهم يتوكلون) أي: يعتمدون عليه بقلوبهم، مفوضين إليه أمورهم، فلا يرجون سواه، ولا يقصدون إلا إياه، ولا يرغبون إلا إليه، يعلمون أن ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن، وأنه المتصرف في الملك وحده، والمعبد وحده، لا شريك له. وفي الآية وصف

(١) تمامه عند ابن جرير: «إذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً. يقول: تصدقأ. وعلى ربهم يتوكلون. يقول لا يرجون غيره».

(٢) عند ابن جرير: هو الرجل يريد أن يظلم أو يهتم بمعصية، أحسنه قال: فينزع عنه.

وقوله: «يَأَيُّهَا النَّى حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ» [الأنفال: ٦٤].

وقوله: «وَمَنِ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» [الطلاق: ٣].

المؤمنين حَقًا لثلاث مقامات من مقامات الإحسان، وهي: الخوف، وزيادة الإيمان، والتوكيل على الله وحده، وهذه المقامات تقتضي كمال الإيمان وحصول أعماله الباطنة والظاهرة. مثل ذلك الصلاة، فمن أقام الصلاة وحافظ عليها، وأدى الزكاة كما أمره الله، استلزم ذلك العمل بما يقدر عليه من الواجبات، وترك جميع المحرمات، كما قال تعالى: «إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ أَنَّهُ أَكْبَرُ» [العنكبوت: ٤٥].

قال: وقوله: «يَأَيُّهَا النَّى حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ» قال ابن القيم رحمه الله: أي الله وحده كافيك وكافي أتباعك: فلا تحتاجون معه إلى أحد، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله.

وقيل: المعنى حسبك الله وحسبك المؤمنون.

قال ابن القيم رحمه الله: وهذا خطأ محضر لا يجوز حمل الآية عليه؛ فإن الحسب والكافية لله وحده للتوكيل والتقوى والعبادة. قال الله تعالى: «وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَمْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْدَكَ بِتَصْرِيفِ وَالْمُؤْمِنِينَ» [الأنفال: ٦٢] ففرق بين الحسب والتأييد، فجعل الحسب له وحده وجعل التأييد له بنصره وبعباده؛ وأنثى على أهل التوحيد من عباده حيث أفردوا بالحسب، فقال تعالى: «الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادُوهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعَمْ الْوَكِيلُ» [آل عمران: ١٧٣]. ولم يقولوا: حسبنا الله ورسوله، ونظير هذا قوله سبحانه: «وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُوتَنِيَ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ» [التوبه: ٥٩]. فتأمل كيف جعل الإيمان لله والرسول، وجعل الحسب له وحده، فلم يقل: وقالوا: حسبنا الله ورسوله؛ بل جعله خالص حقه؛ كما قال: «إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ» فجعل الرغبة إليه وحده، كما قال تعالى: «وَإِنَّ رَبَّكَ فَارِغَ» فالرغبة والتوكيل والإيمان والحسب لله وحده، كما أن العبادة والتقوى والسجود والتندر والاحتفال لا يكون إلا له سبحانه وتعالى. انتهى.

وبهذا يتبيّن مطابقة الآية للترجمة، فإذا كان هو الكافي لعبده وجب ألا يتوكّل إلا عليه، ومتى التفت بقلبه إلى سواه وكله الله إلى من التفت إليه، كما في الحديث «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ».

قال: (وقول الله تعالى: «وَمَنِ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» [الطلاق: ٣]).

قال ابن القيم رحمه الله وغيره: أي كافيه، ومن كان الله كافيه، وواقعه فلا مطعم فيه لعدوه، ولا يضره إلا أذى لا بد منه، كالحر والبرد، والجوع والعطش. وأما أن يضره بما يبلغ به مراده منه فلا يكون أبداً، وفرق بين الأذى الذي هو في الظاهر إيذاء وفي الحقيقة إحسان وإضرار بنفسه؛ وبين الضرر الذي يتشفى به منه. قال بعض السلف: جعل الله لكل

وعن ابن عباس قال: «حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ، قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ حِينَ أُلْقِيَ فِي النَّارِ، وَقَالَهَا مُحَمَّدٌ حِينَ قَالُوا لَهُ: 《إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَرَادُهُمْ إِيمَنًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ》» رواه البخاري والنسائي.

عمل جزاء من نفسه، وجعل جزاء التوكل عليه نفس كفایته، فقال: «وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِبْهُ» فلم يقل: فله كذا وكذا من الأجر كما قال في الأعمال، بل جعل نفسه سبحانه كافي عبده المتوكلا عليه وحسبه وواقيه، فلو توكل العبد على الله حق توكله، وكانته السموات والأرض ومن فيهن، لجعل الله مخرجا وكفاه رزقه ونصره. انتهى.

وفي أثر رواه أحمد في الرهد عن وهب بن منبه قال: «قال الله عز وجل في بعض كتبه: بعزمي إنه من اعتصم بي فكادته السموات بمن فيهن، والأرضون بمن فيهن؛ فإني أجعل له من ذلك مخرجا، ومن لم يعتصم بي فإني أقطع يديه من أسباب السماء وأخسف من تحت قدميه الأرض، فأجعله في الهواء ثم أكمله إلى نفسه، كفى بي لعبي مالاً، إذا كان عبدي في طاعتي، أعطيه قبل أن يسألني، وأستجيب له قبل أن يدعوني، فأنا أعلم بحاجته التي نرفق به منه».

وفي الآية: دليل على فضل التوكل، وأنه أعظم الأسباب في جلب المนาفع ودفع المضار، لأن الله تعالى علق الجملة الأخيرة على الأولى تعليق الجزاء على الشرط، فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه، لأن الله تعالى رتب الحكم على الوصف المناسب له، فعلم أن توكله هو سبب كون الله حسبيا له.

وفيها: تنبية على القيام بالأسباب مع التوكل، لأنه تعالى ذكر التقوى ثم ذكر التوكل؛ كما قال تعالى: «وَأَنَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ» [المائدة: ١١] فجعل التوكل مع التقوى الذي هو قيام بالأسباب المأمور بها، فالتوكل بدون القيام بالأسباب المأمور بها عجز محض، وإن كان مشوباً بنوع من التوكل، فلا ينبغي للعبد أن يجعل توكله عجز ولا عجزه توكلًا، بل يجعل توكله من جملة الأسباب التي لا يتم المقصود إلا بها كلها. ذكره ابن القيم بمعناه.

قال: (وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «حسينا الله ونعم الوكيل» قالها إبراهيم حِينَ أُلْقِيَ فِي النَّارِ؛ وقالها محمد حِينَ قَالُوا لَهُ: 《إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَرَادُهُمْ إِيمَنًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ》) رواه البخاري.

قوله: «حَسِبْنَا اللَّهُ» أي كافينا. فلا تتوكل إلا عليه. قال تعالى: «أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ»؟ [الزمر: ٣٦]

قوله: «وَنَعْمَ الْوَكِيلُ» أي: نعم الموكول إليه، كما قال تعالى: «وَأَنْعَصَمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَانَا فَعَمَ الْمَوْلَى وَيَعْدَ الْأَصْيَرُ» [الحج: ٧٨] مخصوصاً «نعم» محنوف تقديره «هو».

فيه مسائل:

- الأولى: إن التوكل من الفرائض.
- الثانية: أنه من شروط الإيمان.
- الثالثة: تفسير آية الأنفال.
- الرابعة: تفسير الآية في آخرها.
- الخامسة: تفسير آية الطلاق.
- السادسة: عظم شأن هذه الكلمة: أنها قول إبراهيم ومحمد ﷺ في الشدائدين.

قال ابن القيم رحمه الله: هو حسب من توكل عليه وكافي من لجأ إليه، وهو الذي يُؤمِّن خوف الخائف، ويُجير المستجير، فمن تولاه واستنصر به وتوكل عليه؛ وانقطع بكليته إليه، تولاه وحفظه، وحرسه وصانه، ومن خافه واتقاء، أمنه مما يخاف ويحذر، ويجلب إليه ما يحتاج إليه من المنافع.

قوله: (قالها إبراهيم ﷺ حين أُلقي في النار) قال تعالى: «فَالْأُولُونَ حَرَقُوهُ وَأَنْصُرُوا إِلَيْهِمْ كُلُّمُ فَعَلَيْكُمْ ۝ قُلُّنَا يَنْتَرُ كُوْنِي بَرَدًا وَسَلَّمًا عَلَيْ إِبْرَاهِيمَ ۝ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ» [الأنياء: ٦٨-٧٠].

قوله: (وقالها محمد ﷺ حين قالوا له: «إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمِعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَرَأَدُهُمْ إِيمَنًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهَ وَنَعَمْ الْوَكِيلُ»)، وذلك بعد منصرف قريش والأحزاب من أحد: «بلغه أن أبا سفيان ومن معه قد أجمعوا الكفة عليهم، فخرج النبي ﷺ في سبعين راكباً حتى انتهى إلى حمراء الأسد، فألقى الله الرعب في قلب أبي سفيان، فرجع إلى مكة بمن معه، ومرّ به ركب من عبدالقيس فقال: أين ت يريدون؟ قالوا: نريد المدينة، قال: فهل أنتم مبلغون محمداً عن رسالته؟ قالوا: نعم، قال: فإذا وافيتكموه فأخبروه أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لستأصل بقيتهم، فمر الركب برسول الله ﷺ وهو بحمراء الأسد؛ فأخبروه بالذى قال أبو سفيان. فقال: «حسينا الله ونعم الوكيل». ففي هاتين القصتين فضل هذه الكلمة العظيمة وأنها قول الخيلين عليهما الصلاة والسلام في الشدائدين. وجاء في الحديث: «إذا وقعت في الأمر العظيم فقولوا: حسينا الله ونعم الوكيل».

### ٣٣ - باب

**قول الله تعالى: ﴿أَفَأَمْنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَيْرُونَ﴾ [الأعراف: ٩٩].**

**قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿أَفَأَمْنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَيْرُونَ﴾ [الأعراف: ٩٩].**

قصد المصنف رحمة الله بهذه الآية التنبيه على أن الأمان من مكر الله من أعظم الذنوب. وأنه ينافي كمال التوحيد، كما أن القنوط من رحمة الله كذلك وذلك يرشد إلى أن المؤمن يسير إلى الله بين الخوف والرجاء، كما دل على ذلك الكتاب والسنة وأرشد إليه سلف الأمة والأئمة. ومعنى الآية: أن الله تبارك وتعالى لما ذكر حال أهل القرى المكذبين للرسل بين أن الذي حملهم على ذلك هو الأمان من مكر الله وعدم الخوف منه، كما قال تعالى: **﴿أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهِمْ بِأَسْنَا بَيْتًا وَهُمْ نَاءِمُونَ ۝ أَرَ أَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهِمْ بِأَسْنَا ضَحَىٰ وَهُمْ يَعْبُدُونَ ۝ أَفَأَمْنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَيْرُونَ﴾** [الأعراف: ٩٩-٩٧] أي: الهاulkون، وذلك أنهم أمنوا مكر الله لما استدرجهم بالسراء والنعم، فاستبعدوا أن يكون ذلك مكرًا.

قال الحسن رحمة الله: «من وَسَعَ اللهُ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرَ أَنَّهُ يَمْكِرُ بِهِ فَلَا رَأَيَ لَهُ». وقال قتادة: «بَغَتَ الْقَوْمُ أَمْرُ اللَّهِ، وَمَا أَخْذَ اللَّهُ قَوْمًا قُطُّ إِلَّا عَنْ سُلْطَنِهِمْ وَنِعْمَتِهِمْ وَغَرْبَتِهِمْ، فَلَا تَغْرِبُوا بِاللَّهِ».

وفي الحديث: «إِذَا رَأَيْتَ اللَّهَ يُعْطِي الْعَبْدَ مِنَ الدِّينِ مَا يُحِبُّ إِنْما هُوَ اسْتِدْرَاجٌ». رواه أحمد، وابن جرير، وابن أبي حاتم. وقال إسماعيل بن رافع: «من الأمان من مكر الله إقامة العبد على الذنب يتمنى على الله المغفرة». رواه ابن أبي حاتم.

وهذا هو تفسير المكر في قول بعض السلف: «يُسْتَدْرِجُهُ اللَّهُ بِالْنَّعْمَ إِذَا عَصَاهُ، وَيُمْلِي لَهُمْ ثُمَّ يَأْخُذُهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُّقْتَدِرٍ». وهذا هو معنى المكر والخداع ونحو ذلك، ذكره ابن جرير بمعناه.

قال: (وقول الله تعالى: **﴿وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَّحْمَةِ رَّبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ﴾** [الحجر: ٥٦]) القنوط: استبعاد الفرج، واليأس وهو يقابل الأمان من مكر الله، وكلاهما ذنب عظيم، وتقدم ما فيه لمنافاته لكمال التوحيد.

وذكر المصنف رحمة الله تعالى هذه الآية مع التي قبلها تنبيهاً على أنه لا يجوز لمن خاف الله أن يقنط من رحمته، بل يكون خائفاً راجياً، يخاف ذنبه ويعمل بطاعته، ويرجو

وقوله: «وَمَن يَفْنِطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا أَصْلَوْتَ» الحجر: [٥٦].

رحمته، كما قال تعالى: «أَمَنَ هُوَ فَقِيتَ إِذَا هُوَ أَيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ» [الزمر: ٩] وقال: «إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ» [البقرة: ٢١٨].

فالرجاء مع المعصية وترك الطاعة غرور من الشيطان، ليقع العبد في المخاوف مع ترك الأسباب المنجية من المهالك، بخلاف حال أهل الإيمان الذين أخذوا بأسباب النجاة خوفاً من الله تعالى وهرباً من عقابه؛ وطمئناً في المغفرة ورجاء لثوابه.

والمعنى: أن الله تعالى حكى قول خليله إبراهيم عليه السلام، لما بشّرته الملائكة بابنه إسحاق: «فَقَالَ أَبْشِرْتُمُونِي عَلَىٰ أَنَّ مَسَنِيَ الْكَبِيرُ فِيمَ تُبَشِّرُونَ» [الحجر: ٥٤]. لأن العادة أن الرجل إذا كبر سنه وسن زوجته استبعد أن يولد له منها. والله على كل شيء قادر، فقالت الملائكة: «بَشَّرْتَنَاكَ بِالْحَقِيقَةِ» الذي لا ريب فيه، فإن الله إذا أراد شيئاً إنما يقول له كن فيكون: «فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَنَاطِينَ» أي: من الآيسين، فقال عليه السلام: «وَمَن يَفْنِطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا أَصْلَوْتَ» فإنه يعلم من قدرة الله ورحمته ما هو أبلغ من ذلك وأعظم؛ لكنه - والله أعلم - قال ذلك على وجه التعجب.

قوله: «إِلَّا أَصْلَوْتَ» قال بعضهم: إلا المخطئون طريق الصواب، أو إلا الكافرون. كقوله: «إِنَّمَا لَا يَأْتِشُ مِنْ رَّوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكُفَّارُونَ» [يوسف: ٨٧].

قوله: (وعن ابن عباس رضي الله عنهم أن رسول الله ﷺ: سُئلَ عن الكبائر؟ فقال: «الشرك بالله؛ واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله»).

هذا الحديث رواه البزار، وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس، ورجاله ثقات إلا شبيب بن بشر، فقال ابن معين: ثقة. ولئنه أبو حاتم، وقال ابن كثير: في إسناده نظر. والأشبه أن يكون موقوفاً.

قوله: (الشرك بالله) هو أكبر الكبائر، قال ابن القيم رحمه الله: الشرك بالله حُقْمٌ للربوبية وتنَحَّصُ للإلهية، وسوء ظن برب العالمين. انتهى.

ولقد صدق ونصح. قال تعالى: «ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدُلُونَ» [الأنعام: ١]. وقال تعالى: «إِنَّكَ أَشْرَكَ لَظُمْرَ عَظِيمٍ» [لقمان: ١٣]. ولهذا لا يغفره الله إلا بالتوبة منه.

قوله: (واليأس من روح الله) أي قطع الرجاء والأمل من الله فيما يخافه ويرجوه، وذلك إساءة ظن بالله، وجهل به وبسعة رحمته وجوده ومغفرته.

قوله: (والامن من مكر الله) أي من استدرجه للعبد وسلبه ما أعطاه من الإيمان، نعوذ بالله من ذلك. وذلك جهل بالله وبقدرته، وثقة بالنفس وعجب بها.

واعلم أن هذا الحديث لم يُرد به حصر الكبائر في الثلاث، بل الكبائر كثيرة وهذه

وعن ابن عباس أن رسول الله ﷺ: «سُئلَ عَنِ الْكَبَائِرِ فَقَالَ: الشَّرُكُ بِاللَّهِ وَالْيَأسُ مِنْ رُوحِ اللَّهِ، وَالْأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ».

وعن ابن مسعود قال: «أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَالْأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ، وَالْقُنُوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَالْيَأسُ مِنْ رُوحِ اللَّهِ». رواه عبد الرزاق.

فيه مسائل :

الأولى : تفسير آية الأعراف .

الثانية : تفسير آية الحجور .

الثالثة : شدة الوعيد فيمن أمن مكر الله .

الرابعة : شدة الوعيد في القنوط .

الثلاث من أكبر الكبائر المذكورة في الكتاب والسنّة، وضابطها ما قاله المحققون من العلماء: كل ذنب ختمه الله بنار أو لعنة أو غضب أو عذاب. زاد شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: أو نفي الإيمان.

قلت: ومن برأ منه رسول الله ﷺ، أو قال: «ليس من فعل كذا وكذا».

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: «هي إلى سبعمائة أقرب منها إلى سبع، غير أنه لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار».

قوله: (وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «أكبر الكبائر الإشراك بالله، والأمن من مكر الله؛ والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله». رواه عبد الرزاق).

ورواه ابن جرير بأسانيد صحاح عن ابن مسعود رضي الله عنه.

قوله: (أكبر الكبائر الإشراك بالله) أي في ربوبيته أو عبادته. وهذا بالإجماع قوله: (والقنوط من رحمة الله) قال أبو السعادات: هو أشد اليأس.

وفيه التنبية على الرجاء والخوف، فإذا خاف فلا يقطن ولا يأس، بل يرجو رحمة الله. وكان السلف يستحبون أن يقوى في الصحة: الخوف؛ وفي المرض: الرجاء. وهذه طريقة أبي سليمان الداراني وغيره. قال: ينبغي للقلب أن يكون الغالب عليه الخوف؛ فإذا غالب الرجاء الخوف فسد القلب. قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ» [الملك: ١٢] وقال: «يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَبَ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَرُ» [النور: ٣٧] وقال تعالى: «وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا أَعْطُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجْهَةٌ أَنْتَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ۝ أُولَئِكَ يُسْعَى عَوْنَوْنَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَيِّئُونَ» [المؤمنون: ٦١، ٦٠] وقال تعالى: «أَمَنَ هُوَ فَنَتَ ءَانَةُ الْيَنِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ» [الزمر: ٩] الآية. قدم الحذر على الرجاء في هذه الآية.

## ٤٤ - باب

### من الإيمان بالله: الصبر على أقدار الله

وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ يُكَلِّ شَيْءٍ عَلَيْهِ﴾ [التغابن: ١١].

\* \* \*

قوله: (باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله).

قال الإمام أحمد: ذكر الله تعالى الصبر في تسعين موضعًا من كتابه، وفي الحديث الصحيح: «الصبر ضياء» رواه أحمد، ومسلم، وللبخاري ومسلم مرفوعًا: «ما أعطى أحد عطاً خيراً وأوسع من الصبر» قال عمر رضي الله عنه: «وجدنا خير عيشنا بالصبر» رواه البخاري. قال علي رضي الله عنه: «إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد - ثم رفع صوته - فقال: ألا إله لا إيمان لمن لا صبر له».

واشتقاقه: من صبر إذا حبس ومنع، والصبر حبس النفس عن الجذع، وحبس اللسان عن التشكي والتسطخ، والجوارح عن لطم الخدوش وشق الجيوب ونحوهما. ذكره ابن القيم رحمة الله.

واعلم أن الصبر ثلاثة أقسام: صبر على ما أمر الله به، وصبر على ما نهى عنه، وصبر على ما قدره من المصائب.

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾) [التغابن: ١١].

وأول الآية: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ أي: بمشيئته وإرادته وحكمته، كما قال في الآية الأخرى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَّنْ قَبْلَ أَنْ تَرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [الحديد: ٢٢] وقال: ﴿وَشَرُّ أَصْبَرِينَ ٥٥ الَّذِينَ إِذَا أَصَبَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَبِيعُونَ ٥٥ أُولَئِكَ عَيْنُهُمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَدَّدُونَ﴾ [البقرة: ١٥٧-١٥٥].

قوله: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ قال ابن عباس في قوله: (إلا بإذن الله) «إلا بأمر الله» يعني: عن قدره ومشيئته: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ أي: من أصابته مصيبة، فعلم أنها بقدر الله فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله هدى الله قلبه وعوضه بما فاته من الدنيا هدى في قلبه، ويفينا صادقاً، وقد يخلف [الله] عليه ما كان أخذ منه [أو خيراً منه].

قوله: ﴿وَاللَّهُ يُكَلِّ شَيْءٍ عَلَيْهِ﴾ تبيه على أن ذلك إنما يصدر عن علمه المتضمن لحكمته. وذلك يوجب الصبر والرضا.

قوله: (قال علامة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيفرضي ويسلّم).

قال علقة: «هُوَ الرَّجُلُ تُصِيبُهُ الْمُصِيبةُ فَيَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، فَيَرْضَى وَيَسْلَمُ». وفي صحيح مسلم: عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «إثتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت».

هذا الأثر رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم.

وعلقة: هو ابن قيس بن عبد الله النخعي الكوفي، ولد في حياة النبي ﷺ، وسمع من أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وسعد وابن مسعود وعائشة وغيرهم رضي الله عنهم. وهو من كبار التابعين وأجلائهم وعلمائهم وثقاتهم مات بعد السنتين.

قوله: (هو الرجل تصيبه المصيبة) إلخ. هذا الأثر رواه الأعمش عن أبي ظبيان، قال: كنا عند علقة فقرئ عليه هذه الآية: «وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَبْرُهُ» قال: هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم. هذا سياق ابن جرير. وفي هذا دليل على أن الأعمال من مسمى الإيمان. قال سعيد بن جبير: «وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَبْرُهُ» يعني يسترجع. يقول: إنما الله وإنما إليه راجعون، وفي الآية بيان أن الصبر سبب لهداية القلب، وأنها من ثواب الصابرين.

قوله: (وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «إثثتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت»).

أي: بما بالناس كفر حيث كانتا من أعمال الجاهلية، وهما قائمتان بالناس ولا يسلم منها إلا من سلمه الله تعالى ورزقه علماً وإيماناً يسترضي به. لكن ليس من قام به شعبة من شعب الكفر يصير كافراً كالكفر المطلق، كما أنه ليس من قام به شعبة من شعب الإيمان، يصير مؤمناً بالإيمان المطلق، وفرق بين الكفر المعرف باللام كما في قوله: «ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة»<sup>(١)</sup> وبين كفر منكر في الإثبات.

قوله: (الطعن في النسب) أي عييه، يدخل فيه أن يقال: هذا ليس ابن فلان مع ثبوت نسبة.

قوله: (والنياحة على الميت) أي: رفع الصوت بالندب وتعداد فضائل الميت، لما فيه من التسخط على القدر المنافي للصبر، كقول النائحة: واعضدها، واناصراه، ونحو ذلك، وفيه دليل على أن الصبر واجب، وأن من الكفر ما لا يقل عن الملة.

قوله: (ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: «ليس من ضرب الخذود؛ وشق الجيوب؛ ودعا بدعوى العاجهلية»).

هذا من نصوص الوعيد؛ وقد جاء عن سفيان الثوري وأحمد كراهية تأويلها ليكون أوقع

(١) رواه أحمد، ومسلم، وأبو داود، والنسائي عن جابر بن عبد الله بلفاظ متقارب.

ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَا بِدُعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ».

وعن أنس أن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدَهُ الْخَيْرَ عَجَلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي

فِي النُّفُوسِ؛ وَأَبْلَغَ فِي الزَّجْرِ، وَهُوَ يَدْلِلُ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ يَنْفِي كَمَالَ الإِيمَانِ الْوَاجِبِ.

قوله: (من ضرب الخود) وقال الحافظ: خُصُّ الْخُدُودُ لِكُونِهِ الْغَالِبُ، إِلَّا فَضَرَبَ بِقِيَةَ الْوَجْهِ مُثْلِهِ.

قوله: (وشق الجيوب) هو الذي يدخل فيه الرأس من الثوب، وذلك من عادة أهل الجاهلية حزناً على الميت.

قوله: (ودعا بدعوى الجاهلية) قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: هو ندب الميت. وقال غيره: هو الدعاء بالويل والثبور، وقال ابن القيم رحمه الله: الدعاء بدعوى الجاهلية كالدعاء إلى القبائل والعصبية، ومثله التعلق إلى المذاهب والطوائف والمشائخ، وتفضيل بعضهم على بعض، يدعو إلى ذلك ويتوالي عليه ويعادي، فكل هذا من دعوى الجاهلية.

وعند ابن ماجه وصححه ابن حبان عن أبي أمامة: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَعِنَ الْخَامِسَةِ وَجْهَهَا، وَالشَّاقَّةِ جَيْبَهَا، وَالدَّاعِيَةِ بِالْوَلَيْلِ وَالثَّبُورِ».

وهذا يدل على أن هذه الأمور من الكبائر؛ وقد يعفى عن الشيء اليسير من ذلك إذا كان صدقاً وليس على وجه التوبيخ والتسطيح نص عليه أحمد رحمه الله، لما وقع لأبي بكر وفاطمة رضي الله عنهما عندما توفي رسول الله ﷺ.

وليس في هذه الأحاديث ما يدل على النهي عن البكاء، لما في الصحيح أن رسول الله ﷺ لما مات ابنته إبراهيم قال: «تَدْمُعُ الْعَيْنَ وَيَحْزُنُ الْقَلْبُ؛ وَلَا نَقُولُ إِلَّا مَا يُرْضِيُ الرَّبَّ، وَإِنَا بِكَ يَا إِبْرَاهِيمَ لَمْحَزُونُونَ»<sup>(۱)</sup> وفي الصحيحين عن أَسَامَةَ بْنَ زَيْدَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ انطَّلَقَ إِلَى إِحْدَى بَنَاتِهِ<sup>(۲)</sup> وَلَهَا صَبِيٌّ فِي الْمَوْتِ، فَرُفِعَ إِلَيْهِ وَنَفْسُهُ تَقْعَدُ كَأَنَّهَا شَنَّ، فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ، فَقَالَ سَعْدٌ: مَا هَذَا يَارَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «هَذِهِ رَحْمَةً جَعَلَهَا اللَّهُ فِي قُلُوبِ عَبَادِهِ، وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الرَّحْمَاءَ».

قوله: (وعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدَهُ الْخَيْرَ عَجَلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا، إِذَا أَرَادَ بَعْدَهُ الشَّرَ أَمْسَكَ عَنْهُ بَذْنَبِهِ حَتَّى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»).

هذا الحديث رواه الترمذى والحاكم، وحسنه الترمذى. وأخرجه الطبرانى والحاكم عن عبد الله بن مغفل. وأخرجه ابن عدى عن أبي هريرة. والطبرانى عن عمارة بن ياسر.

(۱) رواه البخارى وغيره.

(۲) هي زينب، كما في صحيح البخارى.

الدُّنْيَا وَإِذَا أَرَادَ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافِي بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ عَظَمَ الْجَزَاءَ مَعَ عَظَمِ الْبَلَاءِ، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخْطُ». حَسَنَهُ التَّرمِذِيُّ.

قوله: ((إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدَهُ الْخَيْرَ عَجَلَ لَهُ الْعِقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا)) أي: يصب عليه البلاء والمصائب لما فرط من الذنوب منه، فيخرج منها وليس عليه ذنب يوافي به يوم القيمة.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: المصائب نعمة، لأنها مكفرات للذنوب، وتدعى إلى الصبر فيثاب عليها، وتقضي الإنابة إلى الله والذل له؛ والإعراض عن الخلق، إلى غير ذلك من المصالح العظيمة، فنفس البلاء يكفر الله به الذنوب والخطايا، وهذا من أعظم النعم. فالمصائب رحمة ونعمه في حق عموم الخلق إلا أن يدخل صاحبها بسيبها في معاصي أعظم مما كان قبل ذلك فيكون شرًّا عليه من جهة ما أصابه في دينه، فإن من الناس من إذا ابتلي بفقر، أو مرض، أو وجع حصل له من النفاق، والجزع، ومرض القلب، والكفر الظاهر. وترك بعض الواجبات وفعل بعض المحرمات ما يوجب له الضرر في دينه، فهذا كانت العافية خيرًا له من جهة ما أورثته المصيبة لا من جهة نفس المصيبة، كما أن من أوجبت له المصيبة صبراً وطاعة؛ كانت في حقه نعمة دينه؛ فهي بعينها فعل الرب عز وجل ورحمة للخلق والله تعالى محمود عليها؛ فمن ابتلي فرزق الصبر كان الصبر عليه نعمة في دينه، وحصل له بعد ما كفر من خطایه رحمة، وحصل له بثناه على ربه صلاة ربه عليه، قال تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مَّنْ زَيَّهُمْ وَرَحْمَةٌ﴾ وحصل له غفران السيئات ورفع الدرجات. فمن قام بالصبر الواجب حصل له ذلك. انتهى ملخصاً.

قوله: ((وَإِذَا أَرَادَ بَعْدَهُ الشَّرَّ أَمْسَكَ عَنْهُ)) أي: أَخْرَى عَنْهُ العِقُوبَةَ بِذَنْبِهِ: «حَتَّى يُوَافِي بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» وهو بضم الباء وكسر الفاء منصوبًا بحتى مبنيًا للفاعل.

قال العزيزي: أي: لا يجازيه بذنبه في الدنيا حتى يجيء في الآخرة مستوفر الذنوب وافيها، فيستوفي ما يستحقه من العقاب، وهذه الجملة هي آخر الحديث. فأما قوله: (وقال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ عَظَمَ الْجَزَاءَ مَعَ عَظَمِ الْبَلَاءِ») إلى آخره، فهو أول حديث آخر، لكن لما رواهما الترمذى بإسناد واحد وصحابي واحد جعلهما المصنف كالحديث الواحد.

وفيه التنبية على حسن الرجاء وحسن الظن بالله فيما يقضيه لك، كما قال تعالى: ﴿وَعَسَى أَنْ تَكُرُّهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢١٦].

قوله: (وقال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ عَظَمَ الْجَزَاءَ مَعَ عَظَمِ الْبَلَاءِ. وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ؛ فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخْطُ»). حَسَنَهُ التَّرمِذِيُّ.

قال الترمذى: حدثنا قتيبة حدثنا الليث عن يزيد بن أبي حبيب، عن سعد بن سنان، عن أنس، فذكر الحديث السابق ثم قال: وبهذا الإسناد عن النبي ﷺ أنه قال: «إن عظم الجزاء - الحديث» ثم قال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه ورواه ابن ماجه. وروى الإمام أحمد عن محمود بن لبيد رفعه: «إذا أحب الله قوماً ابتلاهم، فمن صبر فله الصبر، ومن جزع فله الجزع» قال المنذري: رواه ثقات.

قوله: «إن عظم الجزاء» بكسر العين وفتح الظاء فيها. ويحوز ضمها مع سكون الظاء. أي من كان ابتلاوه أعظم كمية وكيفية.

وقد يحتاج بهذا الحديث من يقول: إن المصائب يثاب عليها مع تكفير الخطايا؛ ورجم ابن القيم أن ثوابها تكفير الخطايا فقط، إلا إذا كانت سبباً لعمل صالح، كالصبر والرضا والتوبة والاستغفار. فإنه حيث يثاب على ما تولد منها، وعلى هذا يقال في معنى الحديث: إن عظم الجزاء مع عظم البلاء إذا صبر واحتبس.

قوله: « وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم» ولهذا ورد في حديث سعد: سئل النبي ﷺ: أي الناس أشد بلاء؟ قال: «الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل»؛ يبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلابة اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلي على قدر دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض وما عليه خطيبة» رواه الدارمي، وابن ماجه، والترمذى، وصححه.

وهذا الحديث ونحوه من أدلة التوحيد، فإذا عرف العبد أن الأنبياء والأولياء يصيّهم البلاء في أنفسهم الذي هو في الحقيقة رحمة ولا يدفعه عنهم إلا الله، عرف أنهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا دفعاً، فلأن لا يملكونه لغيرهم أولى وأحرى، فيحرم قصدهم والرغبة إليهم في قضاء حاجة أو تفريح كربة، وفي وقوع الابتلاء بالأنبياء والصالحين من الأسرار والحكم والمصالح وحسن العاقبة ما لا يحصى.

قوله: «فمن رضي فله الرضا» أي: من الله تعالى؛ والرضا قد وصف الله تعالى به نفسه في موضع من كتابه كقوله تعالى: «**جَرَأُوهُمْ** عَنْ رَبِّهِمْ جَنَّتْ عَنْهُمْ تَجْرِي مِنْ تَحْمَنَ الْأَنْهَرُ خَلِيلَنَّ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ» ومذهب السلف وأتباعهم من أهل السنة: إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه ووصفه بها رسول الله ﷺ على ما يليق بجلاله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل وتزييناً بلا تعطيل: فإذا رضي الله تعالى عنه حصل له كل خير، وسلم من كل شر، والرضا هو أن يسلّم العبد أمره إلى الله، ويحسن الظن به، ويرغب في ثوابه؛ وقد يجد لذلك راحة وانبساطاً؛ محبة الله وثقة به، كما قال ابن مسعود رضي الله عنه: إن الله يقسطه وعدله جعل الروح والفرح في اليقين والرضا؛ وجعل **الْهَمَّ** والحزن في الشك والسخط.

فيه مسائل :

- الأولى : تفسير آية التغابن .
- الثانية : أن هذا من الإيمان بالله .
- الثالثة : الطعن في النسب .
- الرابعة : شدة الوعيد فيما ضرب الخدود وشق الجيوب ودعوى الجاهلية .
- الخامسة : علامـة إرادة الله بعدهـ الخـير .
- السادسة : إرادة الله بهـ الشـر .
- السابعة : علامـة حـب الله لـلـعـبد .
- الثامنة : تحـريم السـخـط .
- الـتـاسـعـة : ثـواب الرـضا بـالـبـلاء .

قوله : («ومن سخط») وهو بكسر الخاء ، قال أبو السعادات : السخط الكراهة للشيء وعدم الرضا به . أي : من سخط على الله فيما دبره فله السخط ؛ أي : من الله ، وكفى بذلك عقوبة . وقد يستدل به على وجوب الرضا وهو اختيار ابن عقيل . واختار القاضي عدم الوجوب ، ورجحه شيخ الإسلام وابن القيم .

قال شيخ الإسلام : ولم يجيء الأمر به كما جاء الأمر بالصبر ، وإنما جاء الثناء على أصحابه . قال : وأما ما يروى : (من لم يصبر على بلائي ولم يرض بقضائي فليتخد ربياً سوائياً) فهذا إسرائيلي لم يصح عن النبي ﷺ .

قال شيخ الإسلام : وأعلى من ذلك - أي من الرضا - أن يشكر الله على المصيبة لما يرى من إنعام الله عليه بها . اهـ والله أعلم .

\* \* \*

## ٣٥ - باب

## ما جاء في الرياء

وقول الله تعالى: «فُلِّ إِنَّا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيْنَا إِنَّهُمْ إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَجَدْ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ، فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةَ رَبِّهِ أَحَدًا» [الكهف: ١١٠].

قوله: (باب ما جاء في الرياء).

أي: من النهي والتحذير. قال الحافظ: هو مشتق من الرؤية، والمراد به إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمدون صاحبها، والفرق بينه وبين السمعة: أن الرياء لما يرى من العمل كالصلوة. والسمعة لما يسمع كالقراءة والوعظ والذكر، ويدخل في ذلك التحدث بما عمله.

قوله: (وقول الله تعالى: «فُلِّ إِنَّا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيْنَا إِنَّهُمْ إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَجَدْ» [الكهف: ١١٠] أي: ليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء، بل ذلك كله لله وحده لا شريك له، أو حاه إلى **(فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ)** أي: يخافه: «فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةَ رَبِّهِ أَحَدًا» قوله: **(أَحَدًا)** نكرة في سياق النهي تعم، وهذا العموم يتناول الأنبياء والملائكة والصالحين والأولياء وغيرهم.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بما يتضمن المعاينة، وقالوا: لقاء الله يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى يوم القيمة، وذكر الأدلة على ذلك. قال ابن القيم رحمه الله تعالى في الآية: أي: كما أن الله واحد لا إله سواه، فذلك ينبغي أن تكون العبادة له وحده لا شريك له، فكما تفرد بالإلهية يجب أن يفرد بالعبودية، فالعمل الصالح: هو الخالص من الرياء المقيد بالسنة.

وفي الآية دليل على: أن أصل الدين الذي بعث الله به رسوله ﷺ والمرسلين قبله، هو إفراده تعالى بأنواع العبادة، كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِنَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ» [الأنياء: ٢٥] والمخالف لهذا الأصل من هذه الأمة أقسام: إما طاغوت ينزع الله في ربوبيته وإلهيته؛ ويدعو الناس إلى عبادته، أو طاغوت يدعو الناس إلى عبادة الأوثان، أو شريك يدعو غير الله ويقترب إليه بأنواع العبادة أو بعضها، أو شاك في التوحيد: فهو حق أم يجوز أن يجعل الله شريك في عبادته؟ أو جاهل يعتقد أن الشرك دين يقرب إلى الله، وهذا هو الغالب على أكثر العوام لجهلهم وتقليلهم من قبلهم؛ لما اشتتد غُربة الدين ونسبي العلم بدين المرسلين.

وعن أبي هريرة مرفوعاً: «قالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرُكِ، مَنْ عَمَلَ أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرَكْهُ». رواه مسلم.

قوله: (وعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «قالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرُكِ. مَنْ عَمَلَ أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرَكْهُ») (رواه مسلم).

قوله: («مَنْ عَمَلَ أَشْرَكَ فِيهِ غَيْرِي») أي: من قصد بعمله غيري من المخلوقين تركته وشركه. ولابن ماجه: «فَأَنَا بِرِيءٍ وَهُوَ الَّذِي أَشْرَكَ» قال الطبي: الصمير المنصوب في قوله: «تركته» يجوز أن يرجع إلى العمل.

قال ابن رجب رحمه الله<sup>(١)</sup>: واعلم أن العمل لغير الله أقسام: فتارة يكون رباء محضاً كحال المنافقين: كما قال تعالى: «وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَدْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا» [النساء: ١٤٢] وهذا الرباء المحض لا يكاد يصدر عن مؤمن في فرض الصلاة والصيام، وقد يصدر في الصدقة أو الحج الواجب أو غيرهما من الأعمال الظاهرة أو التي يتعدى نفعها، فإن الإخلاص فيها عزيز، وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط؛ وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة.

وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرباء، فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه وذكر أحاديث تدل على ذلك منها: هذا الحديث وحديث شداد بن أوس مرفوعاً: «مَنْ صَلَى بِرَبِّي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ بِرَبِّي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِرَبِّي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: أَنَا خَيْرٌ لِمَنْ أَشْرَكَ بِي، فَمَنْ أَشْرَكَ بِي شَيْئًا فَإِنَّ جِدَةَ عَمْلِهِ وَقَلِيلَهُ وَكَثِيرَهُ لِشَرِيكِهِ الَّذِي أَشْرَكَ بِهِ، أَنَا عَنْهُ غَنِيٌّ» رواه أحمد، وذكر أحاديث في المعنى ثم قال: فإن خالط نية الجهاد مثلًا نية غير الرباء؛ مثلأخذ أجراً الخدمة أو أخذ شيء من الغنيمة أو التجارة نقص بذلك أجر جهاده ولم يبطل بالكلية.

قال ابن رجب: وقال الإمام أحمد رحمه الله: التاجر المستأجر والمكري أجراً على قدر ما يخلص من نياتهم في غزوتهم؛ ولا يكونون مثل من جاهد بنفسه وماله ولا يخالط به غيره.

وقال أيضاً فيمن يأخذ جعل الجهاد: إذا لم يخرج لأجل الدرهم فلا بأس كأنه خرج لدينه إن أعطي شيئاً أخذنه. وروي عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما قال: «إذا أجمع أحدكم على الغزو فهو عليه رزقاً فلا بأس بذلك، وأما إن أحدهم أعطي دراهم غزة وإن لم يعط لم يغز فلا خير في ذلك». وروي عن مجاهد رحمه الله: أنه قال في حج الجمال وحج الأجير، وحج التاجر: «هو تام لا ينقص من أجراً شيئاً» أي: لأن قصدهم الأصلي كان هو

(١) في شرح حديث «إنما الأعمال بالنيات» من جامع العلوم والحكم.

وعن أبي سعيد مرفوعاً: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: الشَّرُكُ الْخَفِيُّ: يَقُومُ الرَّجُلُ فِي صَلَاتِي فِي زَيْنٍ صَلَاتَهُ لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ». رواه أحمد.

الحج دون التكسب. قال: وأما إن كان أصل العمل الله ثم طرأ عليه نية الرياء؛ فإن كان خاطراً ثم دفعه فلا يضره بغير حلاف، وإن استرسل معه فهل يحيط عمله أم لا فيجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف قد حکاه الإمام أحمد وابن جرير، ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك، وأن يُجازى بنيته الأولى؛ وهو مروي عن الحسن وغيره. وفي هذا المعنى جاء حديث أبي ذر عن النبي ﷺ: أنه سئل عن الرجل يعمل العمل من الخير بمحمه الناس عليه، فقال: «تلك عاجل بُشْرَى الْمُؤْمِنِ». رواه مسلم. انتهى ملخصاً.

قلت: وتمام هذا المقام يتبيّن في شرح حديث أبي سعيد إن شاء الله تعالى.

قوله: (وعن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعاً: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: الشَّرُكُ الْخَفِيُّ، يَقُومُ الرَّجُلُ فِي صَلَاتِي فِي زَيْنٍ صَلَاتَهُ لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ» رواه أحمد).

وروى ابن خزيمة في صحيحه عن محمود بن لبيد قال: «خرج علينا رسول الله ﷺ فقال: أيها الناس؟ إياكم وشرك السرائر، قالوا: يا رسول الله وما شرك السرائر؟ قال: يقوم الرجل في صلاته لما يرى من نظر الرجل إليه فذلك شرك السرائر». قوله: (عن أبي سعيد الخدري) وتقدم.

قوله: (الشرك الخفي) سماه خفيّاً لأن صاحبه يظهر أن عمله الله وقد قصد به غيره، أو شركه فيه بتزيين صلاته لأجله، وعن شداد بن أوس قال: «كنا نعد الرياء على عهد رسول الله ﷺ الشرك الأصغر». رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الإخلاص؛ وابن جرير في التهذيب والطبراني والحاكم وصححه.

قال ابن القيم: وأما الشرك الأصغر، فكيسير الرياء والتتصنّع للخلق، والحلف بغير الله، وقول الرجل للرجل: ماشاء الله وشئت، وهذا من الله ومنك، وأنا بالله وبك، وما لي إلا الله وأنت، وأنا متوكّل على الله وعليك، ولو لا الله وأنت لم يكن كذا وكذا. وقد يكون هذا شركاً أكبر بحسب حال قائله ومقصده. انتهى.

ولا خلاف أن الإخلاص شرط لصحة العمل وقوله، وكذلك المتابعة، كما قال الفضيل ابن عياض رحمه الله في قوله تعالى: «لِيَبْتُوَكُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً» [الملك: ٢] قال: «أخلصه وأصوبه، قيل: يا أبا علي، ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل حتى يكون خالصاً صواباً؛

فيه مسائل :

- الأولى : تفسير آية الكهف .
- الثانية : الأمر العظيم في رد العمل الصالح إذا دخله شيء لغير الله .
- الثالثة : ذكر السبب الموجب لذلك وهو كمال الغنى .
- الرابعة : أن من الأسباب ، أنه تعالى خير الشركاء .
- الخامسة : خوف النبي ﷺ على أصحابه من الرياء .
- السادسة : أنه فسر ذلك بأن يصلّي المرء الله لكن يُزَينَها لما يرى من نظر رجل إليه .

فالخالص ما كان لله ، والصواب ما كان على السنة» .

وفي الحديث من الفوائد: شفقة النبي ﷺ على أمته ونصحه لهم ، وأن الرياء أخوف على الصالحين من فتنة الدجال ، فإذا كان النبي ﷺ يخافه على سادات الأولياء مع قوة إيمانهم وعلمهم فغيرهم من هو دونهم بأضعف أولى بالخوف من الشرك أصغره وأكبره .

\* \* \*

## ٣٦ - باب

## من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

وقوله تعالى: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرَبَّنَاهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۝ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا الْتَّارُ وَحَيْطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَنَطَلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» [هود: ١٥، ١٦].

قوله: (باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا).

فإن قيل: فما الفرق بين هذه الترجمة وبين ترجمة الباب قبله؟

قلت: بينماهما عموم وخصوص مطلق، يجتمعان في مادة، وهو ما إذا أراد الإنسان بعمله إرادة للدنيا بالتصنع عند الناس، وطلب المدحه منهم والإكرام، ويفارقه الرياء بكونه عمل عملاً صالحًا، أراد به عرضاً من الدنيا، كمن يجاهد ليأخذ مالاً، كما في الحديث «تعس عبد الدينار» أو يجاهد للمغنم أو غير ذلك من الأمور التي ذكرها شيخنا عن ابن عباس رضي الله عنه وغيره من المفسرين في معنى قوله تعالى: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرَبَّنَاهَا» [هود: ١٥]. وأراد المصنف رحمة الله بهذه الترجمة وما بعدها أن العمل لأجل الدنيا شرك ينافي كمال التوحيد الواجب، ويحيط الأعمال، وهو أعظم من الرياء، لأن مرید الدين قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له في عمل دون عمل، ولا يسترسل معه، والمؤمن يكون حذرًا من هذا وهذا.

قال: (وقوله تعالى: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرَبَّنَاهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۝ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا الْتَّارُ وَحَيْطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَنَطَلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» [هود: ١٥، ١٦]).

قال ابن عباس رضي الله عنهم: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا» أي ثوابها. «وَرَبَّنَاهَا» أي: مالها. «نُوَفِّ» أي: نوفر لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور في المال والأهل والولد: «وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ» لا ينقصون، ثم نسختها: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءَ لِمَنْ نُرِيدُ» [الإسراء: ١٨، ١٩] الآيتين. رواه النحاس في ناسخه.

(١) من العجيب جداً دعوى النسخ<sup>(\*)</sup>. فإن الآيتين في معنى واحد. وتفسير النسخ بتقييد مطلقتها - يعني بالمشيئة - كذلك غير واضح، والظاهر أنها لا ثبت روایة عن ابن عباس رضي الله عنهم.

(\*\*) قوله (من العجيب جداً دعوى النسخ) إلخ. أقول ليس في ذلك ما يتعجب منه لأن معنى النسخ عند السلف أوسع من معناه

قوله: (ثم نسختها) أي: قيدتها. فلم تبق الآية على إطلاقها<sup>(١)</sup>.

قال قنادة: «من كانت الدنيا همه وطلبته ونيته جازاه الله بحسنته في الدنيا ثم يفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يعطى بها جزاء، وأما المؤمن فيجازى بحسنته في الدنيا ويثاب عليها في الآخرة» ذكره ابن جرير بسنده، ثم ساق حديث أبي هريرة عن ابن المبارك عن حمزة بن عبد شريح قال: حدثني الوليد بن أبي الوليد أبو عثمان أن عقبة بن مسلم حدثه أن شفوي بن ماتع الأصبهي حدثه: «أنه دخل المدينة فإذا هو برجل قد اجتمع عليه الناس، فقال: من هذا؟ فقالوا: أبو هريرة. قال: فدنوت منه حتى قعدت بين يديه؛ وهو يحدث الناس. فلما سكت وخلا قلت: أنشدك بحق وبحق لما حدثني حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ عقلته وعلمه. قال: فقال أبو هريرة: أفعل، لأحدثك حديثاً حدثني رسول الله ﷺ في هذا البيت، ما فيه أحد غيري وغيره ثم نشأ أبو هريرة نشأة<sup>(٢)</sup>؛ ثم أفاق فقال: لأحدثك حديثاً حدثني رسول الله ﷺ في هذا البيت ما فيه أحد غيري وغيره. ثم نشأ أبو هريرة نشأة أخرى، ثم مال خارجاً على وجهه؛ واشتد به طويلاً. ثم أفاق فقال: حدثني رسول الله ﷺ: إن الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيمة نزل إلى [أهل] القيمة ليقضى بينهم؛ وكل أمّة جاثية. فأول من يدعو به رجل جمع القرآن، ورجل قُتل في سبيل الله؛ ورجل كثير المال. فيقول الله تبارك وتعالى للقارئ: ألم أعلمك ما أنزلت على رسولي؟ قال: بل يارب. قال: فماذا عملت فيما علمت؟ قال: كنت أقوم آناء الليل وأناء النهار، فيقول الله له: كذبت، وتقول له الملائكة: كذبت، ويقول الله له: بل أردت أن يقال فلان قارئ فقد قيل ذلك، ويؤتي بصاحب المال فيقول الله له: ألم أوسع عليك حتى لم أدعك تحتاج إلى أحد؟ قال: بل يارب، قال: فما عملت فيما آتيتك؟ قال: كنت أصل الرحم وأتصدق، فيقول الله له: كذبت؛ وتقول له الملائكة: كذبت، ويقول الله له: بل أردت أن يقال فلان جواد؛ فقد قيل ذلك، ويؤتي بالذى قُتل في سبيل الله فيقال له: فبماذا قتلت؟ فيقول: أمرت بالجهاد في سبيلك، فقاتلتك حتى قُتلت، فيقول الله له: كذبت، وتقول له الملائكة: كذبت، ويقول الله له: بل أردت أن يقال فلان جريء وقد قيل ذلك. ثم ضرب رسول الله ﷺ على ركبتي فقال: يا أبا هريرة، أولئك الثلاثة أول خلق الله

عند الفقهاء لأن السلف يطلقون النسخ على تقييد المطلق وتخفيض العام لكونهما غير المعنى المفهوم من النص المطلق والنص العام، ومعلوم أن آية هود مطلقة ظاهرها أن مرید الدنيا بأعماله يعطي مراده، وأية الإسراء بيت أنه لا يعطى من ذلك إلا ما شاء الله وأن ذلك أیضاً لا يحصل إلا لمن أراده الله، فافتضح من ذلك أن طالب الدنيا بأعماله قد يعطي مراده إذا شاء الله ذلك، وقد يعمل ولا يحصل له ما أراد لأن الله سبحانه لم يشاً ذلك، وهذا واضح جداً، والله أعلم.

(١) نشأ بفتح التون والشين المعجمة ويعدها غين معجمة؛ أي شهق حتى كاد يغشى عليه أسفًا وخوفًا.

(٢) تمام الحديث عن ابن حجر وغيره «قال أبو عثمان الوليد: فأخبرني عقبة أن شفيا هو الذي دخل على معاوية فأخرجه بهذا.

تسعّر بهم النار يوم القيمة»<sup>(١)</sup>.

وقد سُئلَ شيخنا المصنف رحمة الله عن هذه الآية فأجاب بما حاصله: ذكر عن السلف فيها أنواع مما يفعله الناس اليوم ولا يعرفون معناه.

فمن ذلك: العمل الصالح الذي يفعله كثير من الناس ابتغاء وجه الله: من صدقة وصلة، وصلة وإحسان إلى الناس، وترك ظلم، ونحو ذلك مما يفعله الإنسان أو يتركه حالصاً لله، لكنه لا يريد ثوابه في الآخرة، إنما يريد أن يجازيه الله بحفظ ماله وتنميته، أو حفظ أهله وعياله، أو إدامه النعم عليهم، ولا همة له في طلب الجنة والهرب من النار، فهذا يعطي ثواب عمله في الدنيا وليس له في الآخرة من نصيب. وهذا النوع ذكره ابن عباس.

النوع الثاني: وهو أكبر من الأول وأخوف؛ وهو الذي ذكره مجاهد في الآية: أنها نزلت فيه: وهو أن يعمل أعمالاً صالحة ونيته رباء الناس، لا طلب ثواب الآخرة.

النوع الثالث: أن يعمل أعمالاً صالحة يقصد بها مالاً، مثل أن يحج لمال يأخذه [لا، الله] أو يهاجر لدنيا يصيّبها أو امرأة يتزوجها، أو يجاهد لأجل المغنم، فقد ذكر أيضاً هذا النوع في تفسير هذه الآية، وكما تعلم الرجل لأجل مدرسة أهله أو مكسبهم أو رياستهم، أو يتعلم القرآن ويواطِب على الصلاة لأجل وظيفة المسجد، كما هو واقع كثيراً.

النوع الرابع: أن يعمل بطاعة الله مخلصاً في ذلك الله وحده لا شريك له، لكنه على عمل يكفره كفراً يخرجه عن الإسلام، مثل اليهود والنصارى إذا عبدوا الله؛ أو تصدقوا أو صاموا ابتغاء وجه الله والدار الآخرة، ومثل كثير من هذه الأمة الذين فيهم كفر أو شرك أكبر يخرجهم من الإسلام بالكلية؛ إذا أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله في الدار الآخرة؟ لكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام وتمتنع قبول أعمالهم؛ فهذا النوع أيضاً قد ذكر في هذه الآية عن أنس بن مالك وغيره؛ وكان السلف يخافون منها؛ قال بعضهم: لو أعلم أن الله تقبل مني سجدة واحدة لتمنت الموت، لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّمَا يَتَقْبَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنَافِقِ﴾ [المائدَةٌ: ٢٧].

ثم قال: بقي أن يقال: إذا عمل الرجل الصلوات الخمس والزكاة والصوم والحجج ابتغاء وجه الله، طالباً ثواب الآخرة؛ ثم بعد ذلك عمل أعمالاً فاقداً بها الدنيا، مثل أن يحج

قال أبو عثمان وحدثني العلاء بن أبي حكيم: أنه كان سياقاً لمعاوية قال: فدخل عليه رجل فحمده بهذا عن أبي هريرة، فقال معاوية: وقد فعل بهؤلاء هذا؟ فكيف بمن يقي من الناس؟ ثم يكى معاوية بكاء شديداً حتى ظننا أنه ملك، وقلنا: قد جاء هذا الرجل بشر، ثم أفاق معاوية ومسح عن وجهه فقال: صدق الله ورسوله: «مَنْ كَانَ بُرِيُّ الْحَسَوَةَ الْدُّنْيَا وَزَيَّنَهَا بِوَقْفِ إِلَيْهِمْ أَعْنَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يَخْسُونَ ۝ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يَكُنُوا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَكِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَنَجَّلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ»<sup>١٦</sup> [هود: ١٥] قال المنذري: ورواه ابن خزيمة في صحيحه.

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «تَعْسَنَ عَبْدُ الدِّينَارِ، تَعْسَنَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ تَعْسَنَ عَبْدُ الْخَمِيسَةِ، تَعْسَنَ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعْسَنَ وَانْتَكِسَ، وَإِذَا شَيْكَ فَلَا انتِقْشَ، طُوبَى لِعَبْدِ أَخْذَ بِعَنَانَ فَرَسِيَ»

فرضه الله، ثم يحجج بعده لأجل الدنيا كما هو واقع، فهو لما غالب عليه منهما. وقد قال بعضهم: القرآن كثيراً ما يذكر أهل الجنة الخالص وأهل النار الخالص، ويسكت عن صاحب الشائبين، وهو هذا وأمثاله. اهـ.

قوله: (في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «تَعْسَنَ عَبْدَ الدِّينَارِ، تَعْسَنَ عَبْدَ الدِّرْهَمِ، تَعْسَنَ عَبْدَ الْخَمِيسَةِ، تَعْسَنَ عَبْدَ الْخَمِيلَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعْسَنَ وَانْتَكِسَ، وَإِذَا شَيْكَ فَلَا انتِقْشَ، طُوبَى لِعَبْدِ أَخْذَ بِعَنَانَ فَرَسِيَ فِي السَّاقَةِ، أَشْعَثَ رَأْسَهُ مُعْبَرَةً قَدْمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ. إِنْ اسْتَأْذِنَ لَمْ يُؤْذِنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعْ لَمْ يَشْفَعْ»).

قوله (في الصحيح) أي صحيح البخاري.

قوله (تعس) هو بكسر العين ويجوز الفتح، أي سقط، والمراد هنا هلك. قاله الحافظ، وقال في موضع آخر: وهو ضد سعد. أي شقي. قال أبو السعادات. يقال: تعس يتعرس إذا عثر وانكب لوجهه، وهو دعاء عليه بالهلاك.

قوله: (عبد الدينار) هو المعروف من الذهب كالمثقال في الوزن.

قوله: (تعس عبد الدرهم) وهو من الفضة، قدره الفقهاء بالشعير وزناً، وعندنا منه درهم من ضرببني أمية وهو زنة خمسين حبة شعير وخمس حبة، سماه عبداً له، لكونه هو المقصود بعمله، فكل من توجه بقصده لغير الله، فقد جعله شريكاً له في عبوديته كما هو حال الأكثر.

قوله: (تعس عبد الخميسة) قال أبو السعادات: هي ثوب خزّ أو صوف معلم، وقيل لا تسمى خميسة إلا أن تكون سوداء معلمة؛ وتجمع على خمائص، والخميسة بفتح الخاء المعجمة. وقال أبو السعادات: ذات الخحمل، ثياب لها حمل من أي شيء كان.

قوله: (تعس وانتكس) قال الحافظ: هو بالمهملة، أي عاوده المرض. وقال أبو السعادات: أي انقلب على رأسه. وهو دعاء عليه بالخيبة. قال الطبيبي: فيه الترقى بالدعاء عليه، لأنه إذا تعس انكب على وجهه، وإذا انتكس انقلب على رأسه بعد أن سقط.

قوله: (إذا شيك) أي: أصابته شوكة (فلان انتقش) أي: فلا يقدر على إخراجها بالمنقاش قاله أبو السعادات.

والمراد أن من كانت هذه حاله فإنه يستحق أن يدعى عليه بما يسوؤه في العاقب، ومن

كانت هذه حالة فلا بد أن يجد أثر هذه الدعوات من الوقع فيما يضره في عاجل دنياه وأجل آخراء.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: فَسَمَّاهُ النَّبِيُّ ﷺ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ وَعَبْدُ الْقَطِيفَةِ وَعَبْدُ الْخَمِيسَةِ. وَذَكَرَ فِيهِ مَا هُوَ دُعَاءٌ بِلِفْظِ الْخَبَرِ وَهُوَ قَوْلُهُ: «تَعْسُ وَانْتَكُسْ وَإِذَا شَيْكَ فَلَا انتَقْشُ» وَهَذِهِ حَالٌ مِنْ إِذَا أَصَابَهُ شَرٌ لَمْ يَخْرُجْ مِنْهُ لَمْ يَفْلُحْ، لِكُونِهِ تَعْسٌ وَانْتَكْسٌ، فَلَا نَالَ الْمَطْلُوبُ، وَلَا خَلَصَ مِنَ الْمَكْرُورِ، وَهَذِهِ حَالٌ مِنْ عَبْدِ الْمَالِ. وَقَدْ وَصَفَ ذَلِكَ بِأَنَّهُ: «إِنَّ أَعْطَيْتُ رَضِيًّا، وَإِنْ مُنْعَ سَخِطٍ» كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنَّ أَعْطَوْتُهُنَّ رَضْوًا وَإِنْ لَمْ يَقْطُعوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْتَحْلُونَ» [التوبه: ٥٨] فَرِضاوَهُمْ لِغَيْرِ اللَّهِ؛ وَسَخَطُهُمْ لِغَيْرِ اللَّهِ، وَهَكُذا حَالٌ مِنْ كَانَ مُتَعْلِقاً مِنْهَا بِرِئَاسَةٍ أَوْ صُورَةٍ وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنْ أَهْوَاءِ نَفْسِهِ، إِنْ حَصَلَ لَهُ رَضِيٌّ، وَإِنْ لَمْ يَحْصُلْ لَهُ سَخِطٌ، فَهَذَا عَبْدٌ مَا يَهْوَاهُ مِنْ ذَلِكَ وَهُوَ رَقِيقٌ لَهُ، إِذَا الرُّقُّ وَالْعَبُودِيَّةُ فِي الْحَقِيقَةِ هُوَ رُقُّ الْقَلْبِ وَعَبُودِيَّتِهِ، فَمَا اسْتَرْقَ الْقَلْبَ وَاسْتَعْبَدَهُ فَهُوَ عَبْدُهُ - إِلَى أَنْ قَالَ: وَهَكُذا أَيْضًا طَالِبُ الْمَالِ، فَإِنَّ ذَلِكَ يَسْتَعْبِدُهُ وَيَسْتَرْقُهُ وَهَذِهِ الْأَمْرُونَ نُوعَانٌ: فَمِنْهَا مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْعَبْدُ، كَمَا يَحْتَاجُ إِلَى طَعَامِهِ وَشَرَابِهِ وَمَنْكِحَهُ وَمَسْكِنَهُ وَنَحْوِ ذَلِكَ؛ فَهَذَا يَطْلُبُ مِنَ اللَّهِ وَيَرْغُبُ إِلَيْهِ فِيهِ، فَيَكُونُ الْمَالُ عَنْهُ يَسْتَعْمِلُهُ فِي حَاجَتِهِ بِمَنْزِلَةِ حَمَارِهِ الَّذِي يَرْكِبُهُ، وَيَسْاطِهِ الَّذِي يَجْلِسُ عَلَيْهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَسْتَعْبِدَهُ فَيَكُونُ هَلْوَعًا.

وَمِنْهَا: مَا لَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْعَبْدُ، فَهَذَا يَنْبَغِي أَلَا يَعْلَقُ قَلْبَهُ بِهَا؛ فَإِذَا تَعْلَقَ قَلْبَهُ بِهَا صَارَ مُسْتَعْبِدًا لَهَا، وَرَبِّمَا صَارَ مُسْتَعْبِدًا وَمُعْتَمِدًا عَلَى غَيْرِ اللَّهِ فِيهَا، فَلَا يَقْنِي مَعَهُ حَقِيقَةَ الْعَبُودِيَّةِ اللَّهِ وَلَا حَقِيقَةَ التَّوْكِلِ عَلَيْهِ؛ بَلْ فِيهِ شَعْبَةٌ مِنَ الْعِبَادَةِ لِغَيْرِ اللَّهِ وَشَعْبَةٌ مِنَ التَّوْكِلِ عَلَى غَيْرِ اللَّهِ، وَهَذَا مِنْ أَحْقَ النَّاسِ بِقَوْلِهِ ﷺ: «تَعْسُ عَبْدُ الدِّينَارِ؛ تَعْسُ عَبْدُ الدِّرْهَمِ، تَعْسُ عَبْدُ الْخَمِيسَةِ، تَعْسُ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ» وَهَذَا هُوَ عَبْدٌ لَهُنَّ الْأَمْرُورُ وَلَوْ طَلَبَهَا مِنَ اللَّهِ، فَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَعْطَاهُ إِيَّاهَا رَضِيَّ، وَإِنْ مَنَعَهُ إِيَّاهَا سَخِطٌ، وَإِنَّمَا عَبْدُ اللَّهِ مِنْ يَرْضِيَهُ مَا يَرْضِيَ اللَّهُ وَيَسْخَطُهُ مَا يَسْخَطُ اللَّهُ وَيُحِبُّ مَا أَحْبَبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَغْضِبُ مَا أَبْغَضَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ؛ وَيَوْمَ الْيَقْظَةِ أُولَيَاءُ اللَّهِ وَيَعَادُوا أَعْدَاءَ اللَّهِ فَهَذَا الَّذِي أَسْتَكَمَ الْإِيمَانُ. انتهى ملخصاً.

قوله: (طوبى لعبد) قال أبو السعادات: «طوبى» اسم الجنة، وقيل: هي شجرة فيها، ويؤيد هذا ما روى ابن وهب بن سنه عن أبي سعيد قال: «قال رجل: يارسول الله، وما طوبى؟ قال: شجرة في الجنة مسيرة مائة سنة، ثياب أهل الجنة تخرج من أكمامها» ورواه الإمام أحمد: حدثنا حسن بن موسى سمعت عبد الله ابن لهيعة حدثنا دراج أبو السمح أن أبا

الهيثم<sup>(١)</sup> حدثه عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله ﷺ: «إن رجلاً قال: يارسول الله، طوبي لمن راك وأمن بك؛ قال: طوبي لمن رأني وأمن بي، وطوبى ثم طوبى لمن آمن بي ولم يرني. قال له رجل: وما طوبى؟ قال: شجرة في الجنة مسيرة مائة عام، ثياب أهل الجنة تخرج من أكمامها» وله شواهد في الصحيحين وغيرهما. وقد روى ابن جرير عن وهب بن منه ه هنا أثراً غريباً عجيباً. قال وهب رحمة الله: «إن في الجنة شجرة يقال لها: طوبى يسير الراكب في ظلها مائة عام ولا يقطعها: زهرها رياط، وورقها برود<sup>(٢)</sup> وقضبانها عنبر، وبطحاؤها ياقوت، وترابها كافور، ووحلها مسك، يخرج من أصلها أنهار الخمر واللبن والعسل، وهي مجلس لأهل الجنة؛ في بينما هم في مجلسهم إذ أتتهم الملائكة من ربهم يقودون نجباً مزمومة بسلام من ذهب، وجوهها كالünsایع من حسنها، ووبرها كخنزير الم Razzi من لينه، عليها رحال الواحها من ياقوت، ودفوفها من ذهب وثيابها من سندس وإستبرق؛ فينيخونها ويقولون: إن ربنا أرسلنا إليكم لتزوروه وتسلموا عليه قال: فيركبونها، قال: فهي أسرع من الطائر؛ وأوطا من الفراش. خبأ من غير مهنة، يسير الراكب إلى جنب أخيه وهو يكلمه ويناجيه، لا تصيب أذن راحلة منها أذن صاحبتها، ولا يرك راحلة برئ صاحبتها، حتى إن الشجرة لتنتحي عن طريقهم لثلا تفرق بين الرجل وأخيه. قال: فإذا رأوه قالوا: اللهم أنت السلام ومنك السلام، وحق لك العجل والإكرام، قال: فيقول تبارك وتعالى عند ذلك، أنا السلام ومني السلام وعليكم حق رحمتي ومحبتي، مرحباً بعباد الدين خشوني بالغيب وأطاعوا أمري. قال فيقولون: ربنا إنا لم نعبدك حق عبادتك، ولم ندرك حق قدرك، فأذن لنا بالسجود قدامك. قال: فيقول الله: إنها ليست بدار نصب ولا عبادة، ولكنها دار ملك ونعميم، وإنني قد رفعت عنكم نصب العبادة، فسلوني ما شئت، بأن لكل رجل منكم أمنية: فيسألونه، حتى إن أقصرهم أمنية ليقول: ربى، تنافس أهل الدنيا في دنياهم فتضايقوا فيها، رب فاتني من كل شيء كانوا فيه من يوم خلقتها إلى أن انتهت الدنيا، فيقول الله تعالى: لقد قصرت بك اليوم أمنيتك. ولقد سالت دون منزلتك. هذا لك مني وسائل حملك بمنزلتي لأنه ليس في عطائي نكداً ولا قصراً يد. قال: ثم يقول: اعرضوا على عبادي ما لم تبلغ أمانיהם ولم يخطر لهم على بال. قال: فيعرضون عليهم حتى تنصر

سعد أن رسول الله ﷺ قال: «إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها».

(١) الرياط: جمع ريطة - بفتح الراء المهملة - ثوب كالملاءة. قيل: كل ثوب رقيق لين. والبرد: كالعباءة\*. قوله: (والبرد كالعباءة) فيه نظر، والصواب أن البرد لا يشبه العباءة بل هو نوع آخر، قال في القاموس ما نصه: (البرد بالضم ثوب مخطط جمعه أبراد وبرود، وأكسية يتحف بها الواحدة بالهاء) انتهى.

(٢) في ابن جرير «حتى يقضوهم أماناتهم» وفي ابن كثير «حتى تنصر به أماناتهم».

بهم أماناتهم<sup>(١)</sup> التي في أنفسهم، فيكون فيما يعرضون عليهم براذين مُقرنة على كل أربعة منها سرير من ياقوته واحدة. على كل سرير منها قبة من ذهب مفرغة، في كل قبة منها فرش من فرش الجنة مظاهرة. في كل قبة منها جاريتان من الحور العين، على كل جارية منهم ثوبان من ثياب الجنة. وليس في الجنة لون إلا وهو فيها، ولا ريح طيب إلا قد عَبَقَ بهما، ينفذ ضوء وجوههما غلظ القبة. حتى يظن من يراهما أنهما من دون القبة، يرى مخهما من فوق سوقيهما كالسلك الأبيض في ياقوته حمراء. يريان له من الفضل على صاحبته كفضل الشمس على الحجارة أو أفضل. ويرى لهما مثل ذلك. ثم يدخل عليهما فيحييانه ويقبلانه ويعانقانه ويقولان له: والله ما ظننا أن الله يخلق مثلك، ثم يأمر الله تعالى الملائكة فيسرون بهم صفاً في الجنة حتى يتنهى كل رجل منهم إلى منزلته التي أُعدَّت له».

وقد روى هذا الأثر ابن أبي حاتم بسنده عن وهب بن منبه وزاد: «فانظروا إلى مواهب ربكم الذي وهب لكم؛ فإذا بباب في الرفيق الأعلى؛ وغرف مبنية بالدر والمرجان، أبوابها من ذهب وسررها من ياقوت، فرشها من سندس وإستبرق ومنابرها من نور، يفور من أبوابها وعراضها نور مثل شعاع الشمس، عنده مثل الكوكب الدرى في النهار المضيء، وإذا بتصور شامخة في أعلى عاليين من الياقوت يزهو نورها. فلو لا أنه مُسْخَرٌ إذن لالتعم الأ بصار، فما كان من تلك القصور من الياقوت الأبيض فهو مفروش بالحرير الأبيض، وما كان منها من الياقوت الأخضر فهو مفروش بالسندس الأخضر وما كان منها من الياقوت الأصفر فهو مفروش بالأرجوان الأصفر، مُبَوَّبة بالزمرد الأخضر والذهب الأحمر والفضة البيضاء، قوائمها وأركانها من الجوهر، وشرفها قباب من لؤلؤ، وبروجها غرف من المرجان فلما انصرفوا إلى ما أعطاهم ربهم قربت لهم براذين من ياقوت أبيض، منفوخ فيها الروح؛ تحتها الولدان المخلدون، بيد كل وليد منهم حكمة برذون من تلك البراذين ولجمها وأعنتها من فضة بيضاء منظومة بالدر والياقوت، سروجها سرر موضوعة مفروشة بالسندس والإستبرق، فانطلقت بهم تلك البراذين تزف بهم، فينظرونهم ليزوروهم ويصادحونهم ويهشونهم كرامة ربهم، فلما دخلوا على منابر من نور؛ يتظرونهم ليزوروهم ويصادحونهم ويهشونهم كرامة ربهم، فلما دخلوا قصورهم وجدوا فيها جميع ما تطاول به عليهم وما سألوا وما تمنوا، وإذا على باب كل قصر من تلك القصور أربعة جنان جتنا ذواتاً أفنان، وجستان مدهامتان، وفيهما عينان نضاختان؛ وفيهما من كل فاكهة زوجان، وحور مقصورات في الخيام، فلما تبوؤوا منازلهم واستقرروا قرارهم قال لهم ربهم: (هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً؟ قالوا: نعم وربينا. قال: هل رضيتم ثواب ربكم؟ قالوا: ربنا رضينا فارضنا عنا، قال: فبرضائي عنكم أحللتكم داري ونظرتم إلى وجهي، فعند ذلك قالوا: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَدَبَ عَنَ الْحَرَنِ إِنَّكَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ﴾

فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُعبِرَةً قَدَمَاهُ. إِنْ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ. وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ. إِنْ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ. وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشْفَعُ».

في مسائل:

الأولى: إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة.

الثانية: تفسير آية هود.

٥ الَّذِي أَحْنَى دَارَ الْمَقَامَةِ مِنْ قَضْلِهِ لَا يَمْسَنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَا يَمْسَنَا فِيهَا لُغُوبٌ» [فاطر: ٣٤، ٣٥] وهذا سياق غريب وأثر عجيب ولبعضه شواهد في الصحيحين<sup>(١)</sup>.

وقال خالد بن معدان: «إن في الجنة شجرة يقال لها: طوبى، ضروع كلها، ترpush صبيان أهل الجنة، وإن سقط المرأة يكون في نهر من أنهار الجنة يتقلب فيه حتى تقوم القيمة فيبعث ابن أربعين سنة» رواه ابن أبي حاتم.

قوله: (أخذ بعنان فرسه في سبيل الله) أي: في جهاد المشركين.

قوله: (أشعث) مجرور بالفتحة، لأنه اسم لا ينصرف للوظيفة وزن الفعل، و(رأسه) مرفوع على الفاعلية، وهو طائر الشعر، شغلة الجهاد في سبيل الله عن التنعم بالأدهان وتسريع الشعر.

قوله: (مغيرة قدماه) هو بالجر صفة ثانية لعبد.

قوله: (إن كان في الحراسة) هو بكسر الحاء أي حماية الجيش عن أن يهجم العدو عليهم.

قوله: (كان في الحراسة) أي غير مقصريها ولا غافل، وهذا اللفظ يستعمل في حق من قام بالأمر على وجه الكمال.

قوله: (وإن كان في الساقة كان في الساقة) أي في مؤخرة الجيش، يقلب نفسه في مصالح الجهاد، فكل مقام يقوم فيه إن كان ليلاً أو نهاراً، رغبة في ثواب الله وطلبًا لمرضاته ومحبة لطاعته.

قال ابن الجوزي رحمه الله: وهو خامل الذكر لا يقصد السمو.

وقال الخلالي: المعنى اتتmarه بما أمر؛ وإقامته حيث أقيم. لا يفقد من مقامه، وإنما ذكر الحراسة والساقة لأنهما أشد مشقة. انتهى. وفيه فضل الحراسة في سبيل الله.

(١) قال هذا الحافظ ابن كثير في تفسير قوله تعالى: «الَّذِي أَمَّنَا وَعَيَّلَ أَصْلَاحَتْ طُوبَ لَهُمْ وَحْسُنَ مَأْبِ» [الرعد: ٢٩] وقال فيه ابن كثير: إنه سياق غريب وأثر عجيب أهـ. وظاهر عليه صبغة الإسرائييليات الملفقة. وكم لوهب بن منهـ وكعب الأبيـار من هذه الخرافات والآثار السخيفـة التي تمجـها الفـطر السـلـيمـة وقد فـنـ الناسـ بـهـ الإـسـرـائـيلـياتـ وـفـسـدـتـ بهاـ عـقـائـدـ كـثـيرـ مـنـهـمـ وـلـاـ حـوـلـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـلـهـ.

الثالثة: تسمية الإنسان المسلم عبد الدينار والدرهم والم咪صنة.

الرابعة: تفسير ذلك بأنه إن أعطي رضي، وإن لم يعط سخط.

الخامسة: قوله «تَعِسَ وَانْتَكِسَ».

قوله: (إن استأذن لم يؤذن له) أي إن استأذن على الأمراء ونحوهم لم يؤذن له، لأنه لا جاه له عندهم ولا منزلة، لأنه ليس من طلابها؛ وإنما يطلب ما عند الله لا يقصد بعمله سواه.

قوله: (وإن شفع) بفتح أوله وثانيه قوله: (لم يشفع) بفتح الفاء مشددة. يعني لو ألحأته الحال إلى أن يشفع في أمر يحبه الله ورسوله لم تقبل شفاعته عند الأمراء ونحوهم.

وروى الإمام أحمد ومسلم عن أبي هريرة مرفوعاً: «رُبَّ أشعث مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبَرَّه».

وروى الإمام أحمد أيضاً عن مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير قال: قال عثمان رضي الله عنه وهو يخطب على منبره: إني مُحدثكم حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ، لم يكن يمنعني أن أحدثكم به إلا الضن بكم، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «حرس ليلة في سبيل الله أفضل من ألف ليلة يقام ليها ويصام نهارها».

وروى الحافظ ابن عساكر - في ترجمة عبد الله بن المبارك - قال عبدالله بن محمد قاضي نصيبيين: حدثني محمد بن إبراهيم بن أبي سكينة أنه أملى عليه عبدالله بن المبارك هذه الآيات بطرسوس وواعده الخروج. وأنشدها معه إلى الفضيل بن عياض في سنة سبع وسبعين ومائة. وقال:

لعلمت أنك في العبادة تلعب  
فنحورنا بدمائنا تخضر  
فخيولنا يوم الصبيحة تتعب  
وهَج السنابك والغبار الأطيب  
قول صحيح صادق لا يكذب  
أنف امرئ ودخان نار تلهب  
ليس الشهيد بميت لا يكذب

قال: فلقيت الفضيل بكتابه في المسجد الحرام فلما قرأه ذرفت عيناه فقال: صدق أبو عبدالرحمن ونصحتني، ثم قال: أنت من يكتب الحديث؟ قلت: نعم، قال لي: اكتب هذا الحديث، وأملأ على الفضيل بن عياض: حدثنا منصور بن المعتمر عن أبي صالح عن أبي هريرة أن رجلاً قال: يارسول الله علمني عملاً أثال به ثواب المجاهدين في سبيل الله؛ فقال: «هل تستطيع أن تصلي فلا تفتر، وتصوم فلا تفطر؟» فقال: يارسول الله أنا أضعف من

ياعابد الحرمين لو أبصرتنا  
من كان يخضب خده بدموعه  
أو كان يتعب خيله في باطل  
ريح العبير لكم، وتحن عبيرنا  
ولقد أتانا من مقال نبينا  
لا يستوي وغبار خيل الله في  
هذا كتاب الله ينطقل بيننا

السادسة:

قوله «وإذا شيك فلا انتقش».

السابعة:

الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات.

أن أستطيع ذلك، ثم قال النبي ﷺ: «فوالذي نفسي بيده لو طُوقت ذلك ما بلغت فضل المجاهدين في سبيل الله، أما علمت أن فرس المجاهد ليسْتَ في طوله فيكتب له بذلك حسنات»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) روى البخاري حديث سؤال الرجل هذا عن أبي هريرة. وفيه: فقال أبو هريرة: «فإن فرس المجاهد ليسْتَ يمرح في طوله فليكتب له حسنات» والطول: الحبل. والاستنان: العدو، وروى مسلم مثله قريباً منه في فضل الجهاد في سبيل الله.

## ٣٧ - باب

## من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله، فقد اتخدتم أرباباً من دون الله

وقال ابن عباس: «يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ؟».

قوله: (باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله؛ فقد اتخدتم أرباباً من دون الله).

لقول الله تعالى: «أَنْخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرِيكَمْ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَجَدَّا لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» [التوبه: ٣١] وتقدم تفسير هذا في أصل المصنف رحمة الله عند ذكر حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه.

قوله: (وقال ابن عباس رضي الله عنهم: «يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ.

أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ»).

قوله: (يُوشِكُ) بضم أوله وكسر الشين المعجمة أي: يقرب ويسرع.

وهذا القول من ابن عباس رضي الله عنهم جواب لمن قال له: إن أبا بكر وعمر رضي الله عنهم لا يربان التمتع بالعمرمة إلى الحج، ويريان أن إفراد الحج أفضل، أو ما هو معنى هذا؛ وكان ابن عباس يرى أن التمتع بالعمرمة إلى الحج واجب ويقول: «إذا طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروءة سبعة أشواط فقد حلَّ من عمرته شاء أم أبي» لحديث سُراقة بن مالك حين أمرهم النبي ﷺ أن يجعلوها عمرة، ويحلوا إذا طافوا بالبيت وسعوا بين الصفا والمروءة، فقال سراقة: يارسول الله ألمعانا هذا أم للأبد؟ فقال: «بل للأبد» والحديث في الصحيحين، وحيثئذ فلا عذر لمن استفتني أن ينظر في مذهب العلماء وما استدل به كل إمام وأخذ من أقوالهم ما دل عليه الدليل إذا كان له ملكة يقتدر بها على ذلك كما قال تعالى: «فَإِنْ تَرَعَّمْ فِي شَيْءٍ فَرَدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» [النساء: ٥٩].

وللبخاري ومسلم وغيرهما أن النبي ﷺ قال: «لو استقبلت من أمرني ما استدبرت ما أهديت، ولو لا أن معي الهدي لأحللت»<sup>(١)</sup> هذا لفظ البخاري في حديث عائشة رضي الله

(١) قال ذلك حين أمرهم في حجة الوداع أن يفسخوا حجتهم إلى العمرة، ليكونوا متمتعين. ووجدوا في أنفسهم من ذلك لقرب ذهابهم إلى منى، وقصر المدة التي يقيمونها في مكة متمتعين بمناسئهم حتى قالوا: نذهب إلى منى ومذاكينا تقطر ميئاً. انظر

وقال الإمام أحمد: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، وينهبون إلى رأي سفيان.  
والله تعالى يقول: ﴿فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يُخَالِقُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابٌ﴾

عنها. ولفظه في حديث جابر: «افعلوا ما أمرتكم به فلو لا أني سُقتُ الهدي لفعلت مثل الذي أمرتكم» في عدة أحاديث تؤيد قول ابن عباس.

وبالجملة فلهذا قال ابن عباس لما عارضوا الحديث برأي أبي بكر وعمر رضي الله عنهمما: «يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء» الحديث.

وقال الإمام مالك رحمه الله تعالى: ما من إلا راُدٌ ومردود عليه، إلا صاحب هذا القبر عليه السلام.  
وكلام الأئمة في هذا المعنى كثير.

وما زال العلماء رحمهم الله يجتهدون في الواقع فمن أصاب منهم فله أجران، ومن أخطأ فله أجر، كما في الحديث<sup>(١)</sup>، لكن إذا استبان لهم الدليل أخذوا به وتركوا اجتهادهم.  
وأما إذا لم يبلغهم الحديث أو لم يثبت عن النبي صلوات الله عليه وسلم عندهم فيه حديث، أو ثبت وله معارض  
أو مخصص ونحو ذلك فحيثئذ يسوغ للإمام أن يجتهد. وفي عصر الأئمة الأربعه رحمهم الله تعالى إنما كان طلب الأحاديث من هي عنده باللغوي والسماع؛ ويسفر الرجل في طلب الحديث إلى الأمصار عدة سنين، ثم انتهى الأئمه بالتصانيف ودونوا الأحاديث ورووها  
بأسانيدها، وبينوا صحيحةها من حسنها من ضعيفها، والفقهاء صنفوا في كل مذهب؛ وذكروا حجج المجتهدين. فسهل الأمر على طالب العلم، وكل إمام يذكر الحكم بدليله عنده، وفي كلام ابن عباس رضي الله عنهما ما يدل على أن من يبلغه الدليل فلم يأخذ به - تقليداً  
لإمامه - فإنه يجب الإنكار عليه بالتعليل لمخالفته الدليل.

وقال الإمام أحمد: حدثنا أحمد بن عمرو البزار، حدثنا زياد بن أيوب، حدثنا أبو عبيدة الحداد عن مالك بن دينار عن عكرمة عن ابن عباس قال: «ليس من أحد إلا يؤخذ من قوله ويدع غير النبي صلوات الله عليه وسلم».

وعلى هذا فيجب الإنكار على من ترك الدليل لقول أحد من العلماء كائناً من كان،  
ونص الأئمة على هذا؛ وأنه لا يسوغ التقليد إلا في مسائل الاجتهد التي لا دليل فيها يرجع  
إليه من كتاب ولا سنة، وهذا هو الذي عناه بعض العلماء بقوله: لا إنكار في مسائل  
الاجتهد. وأما من خالف الكتاب والسنة فيجب الرد عليه كما قال ابن عباس والشافعي  
ومالك وأحمد، وذلك مجمع عليه، كما تقدم في كلام الشافعي رحمه الله تعالى.  
قوله: (وقال الإمام أحمد: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته وينهبون إلى رأي سفيان

أَيْمَرُ》 [النور: ٦٣]. أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك.

والله تعالى يقول: ﴿فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخْلُقُونَ عَنْ أُمَّرِئٍ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [النور: ٦٣] أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك.

هذا الكلام من الإمام أحمد رحمه الله رواه عنه الفضل بن زياد وأبو طالب. قال الفضل عن أحمد: نظرت في المصحف فوجدت طاعة الرسول ﷺ في ثلاث وثلاثين موضعًا، ثم جعل يتلو ﴿فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخْلُقُونَ عَنْ أُمَّرِئٍ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ﴾ الآية فذكر من قوله: الفتنة: الشرك إلى قوله فيهلك. ثم جعل يتلو هذه الآية: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحْدُوُنَّ فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مَّا فَعَلُوكُمْ وَإِنْ سَلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].

وقال أبو طالب عن أحمد وقيل له: إن قومًا يدعون الحديث ويدهبون إلى رأي سفيان وغيره؛ فقال: أعجب لقوم سمعوا الحديث وعرفوا الإسناد وصحته يدعونه ويدهبون إلى رأي سفيان وغيره، قال الله تعالى: ﴿فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخْلُقُونَ عَنْ أُمَّرِئٍ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الكفر. قال الله تعالى: ﴿وَالْفِتْنَةُ أَكْثَرُهُ مِنَ الْقَتْلِ﴾ [البقرة: ٢١٧] فيدعون الحديث عن رسول الله ﷺ وتغلبهم أهواؤهم إلى الرأي. ذكر ذلك عنه شيخ الإسلام رحمه الله تعالى.

قوله: (عرفوا الإسناد) أي إسناد الحديث وصحته، فإذا صرحت إسناد الحديث فهو صحيح عند أهل الحديث وغيرهم من العلماء.

وسفيان: هو الشوري الإمام الزاهد العابد الثقة الفقيه، وكان له أصحاب يأخذون عنه، ومن ذهبه مشهور يذكره العلماء رحمهم الله في الكتب التي يذكر فيها مذاهب الأئمة، كالتمهيد لابن عبدالبر، والاستذكار له، وكتاب الإشراف على مذاهب الأشراف لابن المنذر، والمحلى لابن حزم، والمغني لأبي محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة الحنبلي. وغير هؤلاء.

فقول الإمام أحمد رحمه الله: (عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته) إلخ إنكار منه لذلك. وأنه يؤول إلى زيف القلوب الذي يكون به المرء كافراً. وقد عممت البلوى بهذا المنكرخصوصاً من ينسب إلى العلم، نصبووا العجائب في الصد عن الأخذ بالكتاب والسنن، وصدوا الناس عن متابعة الرسول ﷺ وتعظيم أمره ونهيه؛ فمن ذلك قولهم: لا يستدل بالكتاب والسنن إلا المعجهد.

والاجتهاد قد انقطع<sup>(١)</sup> ويقول: هذا الذي قلته أعلم منك بالحديث وبناسخه ومنسوخه؛

(١) فرة العيون: وقد أخطأوا في ذلك. وقد استدل الإمام أحمد رحمه الله بقوله ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق

ونحو ذلك من الأقوال التي غايتها ترك متابعة الرسول ﷺ الذي لا ينطق عن الهوى؛ والاعتماد على قول من يجوز عليه الخطأ، وغيره من الأئمة يخالفه، ويمنع قوله بدليل، فما من إمام إلا والذي معه بعض العلم لا كله. فالواجب على كل مكلف إذا بلغه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله وفهم معنى ذلك: أن يتنهى إليه ويعمل به، وإن خالفه من خالقه؛ كما قال تعالى: ﴿أَتَيْعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَنْتَهُوا مِنْ دُونِهِ أَوْ لِيَاءَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الأعراف: ٣] وقال تعالى: ﴿أَوْلَئِكَ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَرْزَكَنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتَلَقَّى عَلَيْهِمْ إِنْكَ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةٌ وَذَكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ [العنكبوت: ٥١] وقد تقدم حكاية الإجماع على ذلك؛ وبيان أن المقلد ليس من أهل العلم، وقد حكى أيضًا أبو عمر بن عبدالبر وغيره الإجماع على ذلك.

قلت: ولا يخالف في ذلك إلا جهال المقلدة، لجهلهم بالكتاب والسنة؛ ورغبتهم عنهما، وهولاء وإن ظنوا أنهم قد اتبعوا الأئمة، فإنهم في الحقيقة قد خالفوهم، واتبعوا غير سبيلهم. كما قدمنا من قول مالك والشافعي وأحمد، ولكن في كلام أحمد رحمة الله إشارة إلى أن التقليد قبل بلوغ الحجة لا يذمن، وإنما ينكر على من بلغته الحجة وخالفها لقول إمام من الأئمة، وذلك إنما ينشأ عن الإعراض عن تدبر كتاب الله وسنة رسوله، والإقبال على كتب من تأخروا، والاستغناء بها عن الوحيدين، وهذا يشبه ما وقع من أهل الكتاب الذين قال الله فيهم: ﴿أَنْهَذْرُ أَخْبَارَهُمْ وَرَهْبَنَتْهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣١] كما سيأتي بيان ذلك في حديث عدي بن حاتم، فيجب على من نصح نفسه إذا قرأ كتب العلماء ونظر فيها وعرف أقوالهم أن يعرضها على ما في الكتاب والسنة، فإن كل مجتهد من العلماء ومن تبعه وانتسب إلى مذهبها لا بد أن يذكر دليله، والحق في المسألة واحد، والأئمة مثابون على اجتهادهم؛ فالمصنف جعل النظر في كلامهم وتأمله، طريقاً إلى معرفة المسائل واستحضارها ذهناً وتميزاً للصواب من الخطأ بالأدلة التي يذكرها المستدلون، ويعرف بذلك من هو أسعد بالدليل من العلماء فيتبعه، والأدلة على هذا الأصل في كتاب الله أكثر من أن تحصر، وفي السنة كذلك، كما أخرج أبو داود بسنده عن أناس من أصحاب معاذ أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبعث معاذًا إلى اليمن قال: «كيف تقضي إذا عرض لك قضاء؟» قال: أقضى بكتاب الله تعالى، قال: «إإن لم تجد في كتاب الله؟» قال: فبستنة رسول الله ﷺ قال: «إإن لم تجد في سنته رسول الله ﷺ ولا في كتاب الله؟» قال: أجتهد رأيي ولا آلو، قال: فضرب رسول الله ﷺ صدره وقال: «الحمد لله الذي وفق رسول الله لما يرضي رسول الله» وساق بسنده عن الحارث بن عمر عن أناس من أصحاب معاذ بن جبل رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ

لما بعثه إلى اليمن - بمعناه.

والأنة رحمة الله لم يقتروا في البيان، بل نهوا عن تقليدهم إذا استبانت السنة، لعلهم أن من العلم شيئاً لم يعلمه، وقد يبلغ غيرهم، وذلك كثير، كما لا يخفى على من نظر في أقوال العلماء.

قال أبو حنيفة رحمه الله: إذا جاء الحديث عن رسول الله ﷺ فعلى الرأس والعين، وإذا جاء عن الصحابة رضي الله عنهم فعلى الرأس والعين، وإذا جاء عن التابعين فتحن رجال وهم رجال.

وقال: إذا قلت قولًا وكتاب الله يخالفه، فاتركوا قولي لكتاب الله. قيل: إذا كان قول رسول الله ﷺ يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لخبر الرسول ﷺ. وقيل: إذا كان قول الصحابة يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لقول الصحابة.

وقال الربع: سمعت الشافعي رحمة الله يقول: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله ﷺ، فخذلوا سنة رسول الله ﷺ ودعوا ما قلت.

وقال: إذا صح الحديث بما يخالف قولي، فاضربوا بقولي الحائط.

وقال مالك: كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله ﷺ.

وتقديم له مثل ذلك، فلا عذر لمقلد بعد هذا، ولو استقصينا كلام العلماء في هذا لخرج بما قصدناه من الاختصار، وفيما ذكرناه كفاية لطالب الهدى<sup>(١)</sup>.

قوله: (عله إذا رد بعض قوله) أي قول الرسول ﷺ: (أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك) نبه رحمة الله أن رد قول الرسول ﷺ سبب لزيغ القلب، وذلك هو الهلاك في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: «فَلَمَّا رَأَوْا أَزْاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّفِيرَ» [الصف: ٥].

قال شيخ الإسلام رحمة الله في معنى قول الله تعالى: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخْالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ» [النور: ٦٣] فإذا كان المخالف لأمره قد حذر من الكفر والشرك؛ أو من العذاب الأليم، دل على أنه قد يكون مفضياً إلى الكفر والعذاب الأليم، ومعلوم أن إفشاءه إلى العذاب الأليم هو مجرد فعل المعصية، فإفشاءه إلى الكفر إنما هو لما يقترن به من الاستخفاف في حق الأمر؛ كما فعل إبليس لعنة الله تعالى عليه. اهـ.

وقال أبو جعفر بن جرير رحمة الله تعالى عن الضحاك: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخْالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَسَهَّلَهُ» قال: يطبع على قلبه فلا يؤمن أن يظهر الكفر بلسانه فتضرب عنقه.

(١) في قوله العيون: فعلى من اشتغل بمصنفات أهل مذهب أن ينظر في أقوال المخالفين وما استدلوا به، فيكون مُبِينا للدليل مع من كان معه. وبالله التوفيق.

عن عدي بن حاتم أنه سمع النبي ﷺ يقرأ هذه الآية: «أَخْكَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَتِهِمْ أَرْبَابًا مِنْ دُوْبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَنَّهَا وَجَدًا لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» [التوبه: ٣١].

قال أبو جعفر بن جرير: أدخلت ﴿عَن﴾ لأن معنى الكلام فليحذر الذين يلوذون عن أمره ويذبرون عنه معرضين.

قوله: (أو يصيّبهم) في عاجل الدنيا عذاب من الله موجع على خلافهم أمر رسول الله ﷺ.  
قوله: (عن عدي بن حاتم رضي الله عنه: أنه سمع النبي ﷺ يقرأ هذه الآية: «أَخْكَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَتِهِمْ أَرْبَابًا مِنْ دُوْبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ» - الآية [التوبه: ٣١] فقلت له: إننا لستنا نعبدتهم. قال: «أَلَيْس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه؟» فقلت: بلى، قال: «فتكلّك عبادتهم» رواه أحمد والترمذى وحسنه).

هذا الحديث قد روى من طرق؛ فرواه ابن سعد وعبد بن حميد وابن المندز وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني، وأبو الشيخ وابن مردوه والبيهقي.

قوله: (عن عدي بن حاتم) أي الطائي المشهور. وحاتم هو ابن عبد الله بن سعد بن الحشرج - بفتح الحاء المهملة - المشهور بالسخاء والكرم. قدم عدي على النبي ﷺ في شعبان سنة تسع من الهجرة. فأسلم وعاش مائة وعشرين سنة.

وفي الحديث دليل على أن طاعة الأئمة والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله، ومن الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله لقوله تعالى في آخر الآية: «وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَنَّهَا وَجَدًا لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» ونظير ذلك قوله تعالى: «وَلَا تَأْكُلُوا مِنَ الَّذِي يُنَاهِي اللَّهُ عَنِيهِ وَإِنَّمَا لِفَسْقٍ وَلَئِنَّ الشَّيْطَنَ لَيُوْحُونَ إِلَيْكُمْ أَوْلِيَاءُهُمْ لِيُجَذِّلُوكُمْ وَلَئِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ» [الأنعام: ١٢١] وهذا قد وقع فيه كثير من الناس مع أنهم قلدتهم، لعدم اعتبارهم الدليل إذا خالف المقلد وهو من هذا الشرك. ومنهم من يغلو في ذلك ويعتقد أن الأخذ بالدليل والحالة هذه يكرهه، أو يحرمه؛ فعظمت الفتنة، ويقول: هم أعلم منا بالأدلة. ولا يأخذ بالدليل إلا المجتهد، وربما تفوهوا بدم من يعمل بالدليل؛ ولا ريب أن هذا من غرابة الإسلام كما قال شيخنا رحمة الله في المسائل.

فتغيرت الأحوال، وآلت إلى هذه الغاية فصارت عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال، ويسمونها ولایة، وعبادته الأئمّة هي العلم والفقه، ثم تغيرت الحال إلى أن عبد من ليس من الصالحين، وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.

وأما طاعة الأمراء ومتابعتهم فيما يخالف ما شرعه الله ورسوله فقد عمت بها البلوى قديماً وحديثاً في أكثر الولاة بعد الخلفاء الراشدين وهلم جراً. وقد قال تعالى: «إِنَّمَا

فقلت له: إنما لسنا نعبدهم. قال: «أَلَيْسَ يَحْرُمُونَ مَا أَحَلَّ اللَّهُ، فَتَحرِّمُونَهُ وَيُحلُّونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَتُحَلِّوْنَهُ؟ فَقُلْتُ: بَلِي. قَالَ: «فَإِنَّكَ عِبَادُهُمْ». رواه أحمد والترمذى وحسنه.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النور.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: التنبية على معنى العبادة التي أنكرها عدي.

الرابعة: تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر، وتمثيل أحمد بسفيان.

الخامسة: تغير الأحوال إلى هذه الغاية حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال وتسمى الولاية، وعبادة الأخبار هي العلم والفقه، ثم تغيرت الحال إلى أن عُبدَ من دون الله من ليس من الصالحين. وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.

يَسْتَجِبُوْنَ لَكَ فَاعْلَمُ اَنَّا يَسْعُونَ اَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ اَضَلُّ مِنْ اَيّْعَ هَوَّةً بِغَيْرِ هُدَىٰ مِنْ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي اَلْقَوْمَ الظَّالِمِينَ» [القصص: ٥٠].

وعن زياد بن حذير قال: قال لي عمر رضي الله عنه: «هل تعرف ما يهدُمُ الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلة العالم؛ وجداول المنافق بالقرآن، وحكم الأئمة المضللين» رواه الدارمي.

جعلنا الله وإياكم من الذين يهدون بالحق، وبه يعدلون.

\* \* \*

## ٣٨ - باب

قول الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعَمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الظَّلْمَوْتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ، وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضَلِّلُهُمْ﴾

باب (قول الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعَمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ﴾) الآيات [النساء: ٦٠].

قال العmad ابن كثير رحمه الله تعالى: والآية ذامة لمن عدل عن الكتاب. والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل؛ وهو المراد بالطاغوت هنا.

وتقديم ما ذكره العلامة ابن القيم رحمه الله في حده للطاغوت، وأنه كل ما تجاوز به العبد حده من معبد أو متبع أو مطاع، فكل من حاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ﷺ فقد حاكم إلى الطاغوت الذي أمر الله تعالى عباده المؤمنين أن يكفروا به؛ فإن التحاكم ليس إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ومن كان يحكم بهما، فمن تحاكم إلى غيرهما فقد تجاوز به حده، وخرج عما شرعه الله ورسوله ﷺ وأنزله منزلة لا يستحقها، وكذلك من عبد شيئاً دون الله فإنما عبد الطاغوت؛ فإن كان المعبد صالحًا صارت عبادة العبد له راجعة إلى الشيطان الذي أمره بها، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَخْرُجُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكُوكُمْ فَرِيقَتُنَا بِنِعْمَتِنَا وَقَالَ شَرَكُوكُمْ مَا كُنُّمْ إِنَّا نَقْبَلُونَ ٥ فَكُنُّنَا بِاللَّهِ شَهِيدًا يَنْتَنَا وَيَنْتَنُكُمْ إِنْ كُنُّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ ٥ هُنَّا لَكُمْ بَلَوًا كُلُّ نَقِيرٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرَدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَانَهُمُ الْحَقِّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَنْتَرُونَ﴾ [يونس: ٢٨-٣٠] وك قوله: ﴿وَيَوْمَ يَخْرُجُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَهُوَ لِلملائِكَةِ أَهْوَلَاءِ إِنَّا كُنُّمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ٥ فَالْأُولُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾ [سبأ: ٤٠، ٤١] وإن كان من يدعوا إلى عبادة نفسه أو كان شجرًا أو حجرًا أو قبراً أو غير ذلك مما يتخذه المشركون لهم أصناماً على صور الصالحين والملائكة وغير ذلك، فهي من الطاغوت الذي أمر الله تعالى عباده أن يكفروا بعبادته، ويتبؤوا منه؛ ومن عبادة كل معبد سوى الله كائناً من كان، وهذا كله من عمل الشيطان وتسويله، فهو الذي دعا إلى كل باطل وزينه لمن فعله؛ وهذا ينافي التوحيد الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله. فالتوحيد: هو الكفر بكل طاغوت عبده العابدون من دون الله، كما قال تعالى: ﴿فَقَدْ كَاتَتْ لَكُمْ أَسْوَأُ حَسَنَةً فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا مُرْءَوْنَا مِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا يَنْتَنَا وَيَنْتَنُكُمْ الْعَدُوُّ وَالْبَعْصَاءُ أَبْدَأَ حَقَّ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [المتحنة: ٤] وكل من عبد غير الله فقد جاوز به حده وأعطاه من العبادة ما لا يستحقه.

قال الإمام مالك رحمه الله: الطاغوت ما عبد من دون الله.

وكذلك من دعا إلى تحكيم غير الله ورسوله فقد ترك ما جاء به الرسول ﷺ ورغم عنه،

ضَلَالًا بَعِيدًا ۝ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُتَنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ  
صُدُودًا ۝ فَكَيْفَ إِذَا أَصَبْتَهُمْ مُّصِيبَةً ۝ إِنَّمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَعْلَفُونَ بِاللَّهِ إِنَّ أَرْدَنَا إِلَّا  
إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ۝ [النساء: ٦٢-٦٠].

وَجَعَلَ اللَّهُ شَرِيكًا فِي الطَّاعَةِ وَخَالَفَ مَا جَاءَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ فِيمَا أَمْرَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي قَوْلِهِ:  
«وَأَنْ أَعْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَنْتَعَ أَهْوَاهُمْ وَأَحَدْرُهُمْ أَنْ يَقْتُلُوكُمْ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ»  
[المائدة: ٤٩] وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُوكُمْ حَتَّى يُحَكِّمُوكُمْ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا  
يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا فَضَيَّتْ وَيُسْلِمُوا تَسْلِيمًا» [النساء: ٦٥] فَمَنْ خَالَفَ مَا خَالَفَهُ  
وَرَسُولُهُ فِيمَا أَنْزَلَ اللَّهُ بَيْنَ النَّاسِ بَغْيَرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ؛ أَوْ طَلَبَ ذَلِكَ اتِّبَاعًا لِمَا يَهْوَاهُ وَيَرِيدهُ فَقَدْ  
خَلَعَ رِبْقَةَ الإِسْلَامِ وَالإِيمَانِ مِنْ عَنْقِهِ، وَإِنْ زَعَمَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَنْكَرَ عَلَى مِنْ أَرَادَ  
ذَلِكَ، وَأَكْنَبَهُمْ فِي زَعْمِهِمِ الْإِيمَانِ لِمَا فِي ضَمِنِ قَوْلِهِ: «يَرْعَمُونَ» مِنْ نَفِيِّ إِيمَانِهِمْ، فَإِنَّ  
«يَرْعَمُونَ» إِنَّمَا يَقَالُ غَالِبًا لِمَنْ ادْعَى هُوَ فِيهَا كَاذِبٌ لِمُخَالَفَتِهِ لِمَوْجَبِهَا وَعَمَلَهُ بِمَا يَنْافِيَهَا،  
يَحْقِقُ هَذَا قَوْلُهُ: «وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ» لِأَنَّ الْكُفْرَ بِالْطَّاغُوتِ رَكْنُ التَّوْحِيدِ، كَمَا فِي آيَةِ  
الْبَقْرَةِ إِذَا لَمْ يَحْصُلْ هَذَا الرَّكْنُ لَمْ يَكُنْ مُوْحَدًا. وَالْتَّوْحِيدُ: هُوَ أَسَاسُ الْإِيمَانِ الَّذِي تَصلُّحُ بِهِ  
جُمِيعُ الْأَعْمَالِ وَتَفْسِدُ بَعْدَهُ. كَمَا أَنَّ ذَلِكَ بَيْنَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ  
بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعَرْقَ الْوَثِيقَ» الآيَةُ [الْبَقْرَةُ: ٢٥٦] وَذَلِكُ أَنَّ التَّحَاكُمَ إِلَى الْطَّاغُوتِ إِيمَانٌ بِهِ.  
وَقَوْلُهُ: «وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلَهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا» بَيْنَ تَعَالَى فِي هَذِهِ الآيَةِ أَنَّ التَّحَاكُمَ إِلَى  
الْطَّاغُوتِ مَا يَأْمُرُ بِهِ الشَّيْطَانُ وَيَرِيذُهُ لِمَنْ أَطَاعَهُ، وَبَيْنَ أَنَّ ذَلِكَ مَا أَضَلَّ بِهِ الشَّيْطَانُ مِنْ أَضْلَلَهُ؛  
وَأَكْدَهُ بِالْمُصْدِرِ، وَوَصَفَهُ بِالْبَعْدِ. فَدَلَّ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ مِنْ أَعْظَمِ الضَّلَالِ وَأَبْعَدَهُ عَنِ الْهَدَىِ .  
فَقِيَ هَذِهِ الْآيَةِ أَرْبَعَةُ أَمْرَوْرٍ: الْأُولُّ: أَنَّهُ مِنْ إِرَادَةِ الشَّيْطَانِ؛ الْثَّانِيُّ: أَنَّهُ ضَلَالٌ. الْثَّالِثُ:  
تَأْكِيدُهُ بِالْمُصْدِرِ. الْأَرْبَعُ: وَصَفَهُ بِالْبَعْدِ عَنْ سَبِيلِ الْحَقِّ وَالْهَدَىِ .

فَسَبِّحَانَ اللَّهِ مَا أَعْظَمُ هَذَا الْقُرْآنَ! وَمَا أَبْلَغَهُ! وَمَا أَدْلَهُ عَلَى أَنَّهُ كَلَامُ رَبِّ الْعَالَمِينَ!  
أَوْحَاهُ إِلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ، وَبِلِغَهُ عَبْدُهُ الصَّادِقُ الْأَمِينُ. صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمَا .  
قَوْلُهُ: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُتَنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ  
صُدُودًا» بَيْنَ تَعَالَى أَنَّ هَذِهِ صَفَةُ الْمُنَافِقِينَ، وَأَنَّ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ أَوْ طَلَبَهُ، وَإِنْ زَعَمَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ  
فَإِنَّهُ فِي غَايَةِ الْبَعْدِ عَنِ الْإِيمَانِ .

قَالَ الْعَالَمَةُ ابْنُ الْقَيْمِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ مَنْ دُعِيَ إِلَى تَحْكِيمِ الْكِتَابِ  
وَالسُّنَّةِ فَأَبَى أَنَّهُ مِنَ الْمُنَافِقِينَ .

قَوْلُهُ: «يَصُدُّونَ» لَازِمٌ وَهُوَ بِمَعْنَى يَعْرُضُونَ . لِأَنَّ مَصْدِرَهُ: «صُدُودًا» فَمَا أَكْثَرُ مِنْ  
اتَّصَفَ بِهِذَا الْوَصْفَ! خَصْوَصًا مِنْ يَدِعُ الْعِلْمَ، فَإِنَّهُمْ صَدُوا عَمَّا تَوْجِبُهُ الْأَدْلَةُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ

وقوله: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّا نَحْنُ مُصْلِحُونَ» [البقرة: ١١].

وقوله: «وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ حَوْفًا وَطَمِيعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُخْسِنِينَ» [الأعراف: ٥٦].

وستة رسوله ﷺ إلى أقوال من يخطئ كثيراً من يتسبب إلى الأئمة الأربع في تقليدهم من لا يجوز تقليده، واعتمادهم على قول من لا يجوز الاعتماد على قوله، ويجعلون قوله المخالف لنص الكتاب والسنة وقواعد الشريعة هو المعتمد عندهم الذي لا تصح الفتوى إلا به. فصار المتبع للرسول ﷺ بين أولئك غريباً، كما تقدم التنبية على هذا في الباب الذي قبل هذا.

فتدرك هذه الآيات وما بعدها يتبيّن لك ما وقع فيه غالب الناس من الإعراض عن الحق وترك العمل به في أكثر الواقع. والله المستعان.

قوله: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّا نَحْنُ مُصْلِحُونَ» [البقرة: ١١] قال أبو العالية في الآية: يعني لا تعصوا في الأرض، لأن من عصى الله في الأرض أو أمر بمعصية الله فقد أفسد في الأرض، لأن صلاح الأرض والسماء إنما هو بطاعة الله ورسوله، وقد أخبر تعالى عن إخوة يوسف عليه السلام في قوله تعالى: «ثُمَّ أَذَنَ مُؤْذِنٍ أَيْتَهَا الْعِيدَ إِنَّكُمْ لَسَّرَفُونَ» - إلى قوله - «قَالُوا تَالَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جِئْنَا لِتُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ» [يوسف: ٧٣-٧٠] فدللت الآية على أن كل معصية فساد في الأرض.

ومناسبة الآية للترجمة: أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعمال المنافقين وهو من الفساد في الأرض.

وفي الآية: التنبية على عدم الاغترار بأقوال أهل الأهواء وإن زخرفوها بالدعوى، وفيها التحذير من الاغترار بالرأي ما لم يقم على صحته دليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ فما أكثر من يصدق بالكذب ويكتذب بالصدق إذ جاءه! وهذا من الفساد في الأرض ويتربّ عليه من الفساد أمور كثيرة، تخرج صاحبها عن الحق وتدخله في الباطل. نسأل الله العفو والعافية والمعافاة الدائمة في الدين والدنيا والآخرة.

فتدرك تجد ذلك في حال الأكثر إلا من عصمه الله ومنْ عليه بقوة داعي الإيمان، وأعطاه عقلاً كاملاً عند ورود الشهوات؛ وبصراً نافذاً عند ورود الشبهات، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

وقوله: «وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا» [الأعراف: ٥٦] قال أبو بكر بن عياش في الآية: إن الله بعث محمداً ﷺ إلى أهل الأرض وهم في فساد، فأصلاحهم الله بمحمد ﷺ فمن دعا إلى خلاف ما جاء به محمد ﷺ فهو من المفسدين في الأرض.

وقال ابن القيم رحمه الله: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمعاصي والدعاء إلى

وقوله: «أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَعْنُونَ وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لِقَوْمٍ يُوقَنُونَ» [المائدة: ٥٠].

غير طاعة الله بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل، وبيان الشريعة والدعاء إلى طاعة الله، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في الأرض، بل فساد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك به ومخالفة أمره، فالشرك والدعوة إلى غير الله وإقامة معبد غيره، ومطاع متبع غير رسول الله ﷺ؛ هو أعظم فساد في الأرض، ولا صلاح لها ولا لأهلها إلا أن يكون الله وحده هو المعبد المطاع؛ والدعوة له لا لغيره؛ والطاعة والاتباع لرسوله ليس إلا، وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بمعصيته وخلاف شريعته فلا سمع له ولا طاعة. ومن تدبر أحوال العالم وجد كل صلاح في الأرض فسيبه توحيد الله وعبادته وطاعة رسوله، وكل شر في العالم وفتنة، وبلاء وقطط، وتسلط عدو، وغير ذلك فسيبه مخالفة رسوله والدعوة إلى غير الله ورسوله. اهـ.

ووجه مطابقة هذه الآية للترجمة: أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد الأرض من المعاصي، فلا صلاح لها إلا بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وهو سبيل المؤمنين، كما قال تعالى: «وَمَنْ يُشَافِقَ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعَ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّ وَنُصْلِيهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [النساء: ١١٥].  
قوله: (قول الله تعالى: «أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَعْنُونَ وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لِقَوْمٍ يُوقَنُونَ») [المائدة: ٥٠].

قال ابن كثير رحمه الله: ينكر تعالى على من خرج عن حكم الله تعالى المشتمل على كل خير، الناهي عن كل شر وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والضلالات كما يحكم به التار من السياسات المأخوذة عن جنكيزخان الذي وضع لهم اليأسق وهو عبارة عن كتاب أحكام قد اقتبسها من شرائع شتى من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وفيها كثير من الأحكام أخذها عن مجرد نظره وهواد، فصارت في بنية شرعاً يقدموها على الحكم بالكتاب والسنة، فمن فعل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم بسواه في قليل ولا كثير<sup>(١)</sup>.

قوله: «وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لِقَوْمٍ يُوقَنُونَ»؟ استفهام إنكار، أي: لا حكم أحسن من حكمه تعالى. وهذا من باب استعمال أفعال التفضيل فيما ليس له في الطرف الآخر مشارك؟ أي: ومن أعدل من الله حكماً لمن عقل عن الله شرعه وأمن وأيقن أنه تعالى أحكم

(١) ومثل هذا وشر منه من اتخذ من كلام الفرنجية قوانين يتحاكم إليها في الدماء والفروج والأموال، ويقدمها على ما علم وتبين له من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. فهو بلا شك كافر مرتد إذا أصر عليها ولم يرجع إلى الحكم بما أنزل الله. ولا ينفعه أي اسم تسمى به، ولا أي عمل من ظواهر أعمال الصلاة والصيام والحج ونحوها.

عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهمما أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتَ بِهِ» قال النووي: حديث صحيح، رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح.

الحاكمين، وأرحم بعباده من الوالدة بولدها، العليم بمصالح عباده القادر على كل شيء، الحكيم في أقواله وأفعاله وشرعه وقدره؟

وفي الآية؛ التحذير من حكم الجاهلية واختياره على حكم الله ورسوله؛ فمن فعل ذلك فقد أعرض عن الأحسن، وهو الحق، إلى ضله من الباطل.

قوله: (عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهمما: أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتَ بِهِ» قال النووي: حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح).

هذا الحديث رواه الشيخ أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعي في كتاب «الحجۃ على تارک المحجۃ» بإسناد صحيح كما قاله المصنف رحمه الله عن النووي. ورواہ الطبراني وأبو بكر بن عاصم، والحافظ أبو نعیم في الأربعين التي شرط لها أن تكون من صحيح الأخبار، وشاهده في القرآن قوله تعالى: «فَلَا وَرِيكَ لَا يُؤْمِنُوكَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا سَجَرَ يَنْهَمُهُ» [الساع: ٦٥] الآية. وقوله: «وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَاتَلَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونُ لَهُمُ الْخَيْرَ مِنْ أَمْرِهِمْ» [الأحزاب: ٣٦] وقوله: «فَإِنَّ لَهُمْ لَنَّ يَسْتَعْجِبُوكَ لَكَ فَاعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبَعُوكَ أَهْوَاءُهُمْ» [القصص: ٥٠] ونحوه هذه الآيات.

قوله: (لا يؤمن أحدكم) أي: لا يكون من أهل كمال الإيمان الواجب الذي وعد الله أهله عليه بدخول الجنة والنجاة من النار، وقد يكون في درجة أهل الإساءة والمعاصي من أهل الإسلام. قوله: (حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به). «الهوى» بالقصر، أي ما يهواه وتحبه نفسه وتتميل إليه، فإن كان الذي تحبه وتتميل إليه نفسه ويعمل به تابعاً لما جاء به رسول الله ﷺ لا يخرج عنه إلى ما يخالفه. فهذه صفة أهل الإيمان المطلق، وإن كان بخلاف ذلك أو في بعض أحواله أو أكثرها انتفى عنه من الإيمان كماله الواجب، كما في حديث أبي هريرة: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن»<sup>(١)</sup> يعني أنه بالمعصية ينتفي عنه كمال الإيمان الواجب، وينزل عنه في درجة الإسلام وينقص إيمانه، فلا يطلق عليه الإيمان إلا بقيد المعصية، أو الفسق، فيقال: مؤمن عاص، أو يقال: مؤمن بإيمانه فاسق بمعصيته؛ فيكون معه مطلق الإيمان الذي لا يصح إسلامه إلا به<sup>(٢)</sup>. كما قال تعالى: «فَتَحْرِرُ

(١) رواه البخاري ومسلم.

(٢) في قرة العيون: وهذا التوحيد الذي لا يشوه شرك ولا كفر. وهذا هو الذي يذهب إليه أهل السنة والجماعة خلافاً

رَبَّهُ مُؤْمِنَةً» [النساء: ٩٢] والأدلة على ما عليه سلف الأمة وأئمتها: أن الإيمان قول وعمل ونية يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية: من كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ أكثر من أن تحصر، فمن ذلك قوله تعالى: «وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ» [البقرة: ١٤٣] أي: صلاتكم إلى بيت المقدس قبل تحويل القبلة، وقول النبي ﷺ لوفد عبد القيس: «آمركم بالإيمان بالله وحده، أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟ شهادة أن لا إله إلا الله» الحديث، وهو في الصحيحين والسنن. والدليل على أن الإيمان يزيد قوله تعالى: «وَزِدَادُ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا» [المدثر: ٣١] الآية. وقوله: «فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَرَدَادُهُمْ إِيمَانًا» [التوبه: ١٢٤] الآية. خلافاً لمن قال: إن الإيمان هو القول، وهم المرجئة، ومن قال: إن الإيمان هو التصديق كالأشاعرة. ومن المعلوم عقلاً وشرعياً أن نية الحق تصدق، والعمل به تصدق وقول الحق تصدق وليس مع أهل البدع ما ينافي قول أهل السنة والجماعة والله الحمد والمنة. قال الله تعالى: «لَيْسَ الَّرَّأْيَ أَنْ تُؤْلِمُ وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَسْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الَّرَّأْيَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ» - إلى قوله -: «أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا» [البقرة: ١٧٧] أي: فيما عملوا به في هذه الآية من الأعمال الظاهرة والباطنة، وشاهده في كلام العرب قولهم: حملة صادقة، وقد سمي الله تعالى الهوى المخالف لما جاء به الرسول ﷺ إِلَهًا، فقال تعالى: «أَرَيْتَ مَنِ اخْنَدَ إِلَهَهُمْ هُونَةً» [الفرقان: ٤٣] قال بعض المفسرين: لا يهوي شيئاً إلا ركبه.

قال ابن رجب رحمه الله: أما معنى الحديث: فهو أن الإنسان لا يكون مؤمناً كامل بالإيمان الواجب حتى تكون محبتة تابعة لما جاء به رسول الله ﷺ من الأوامر والنواهي وغيرها، فيحب ما أمر به ويكره ما نهى عنه، وقد ورد القرآن بمثل هذا المعنى في غير موضع، وذم سبحانه من كره ما أحبه الله أو أحب ما كره الله كما قال تعالى: «ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ أَتَبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَلَاحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ» [محمد: ٢٨] فالواجب على كل مؤمن أن يحب ما أحبه الله محبة توجب له الإتيان بما أوجب عليه منه؛ فإن زادت المحبة حتى أتى بما ندب إليه منه كان ذلك فضلاً، وأن يكره ما يكرهه الله كراهة توجب له الكف عما حرم عليه منه، فإن زادت الكراهة حتى أوجبت الكف عما كرهه تزيهاً كان ذلك فضلاً. فمن أحب

---

للخارج والمعترلة، فإن الخارج يكفرون بالذنوب والمعترلون لا يطلقون بتخليه في النار، وكلنا الطائتين ابتدع في الدين وترك ما دلّ عليه الكتاب والسنّة. وقد قال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْنِي أَنْ يُنْكِرَ يُوَلِّ وَيَنْهَا مَا دُوكَ ذَلِكَ لِمَنِ يَشَاءُ» [النساء: ٤٨] فقيد مغفرة ما دون الشرك بالمشيئة وتواترت الأحاديث بما يتحقق ما ذهب إليه أهل السنّة، فقيد مغفرة ما دون الشرك بالمشيئة وتواترت الأحاديث بما يتحقق ما ذهب إليه أهل السنّة، فقد أخرج البخاري وغيره عن أنس عن النبي ﷺ قال: «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن شعيرة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن برة من خير؛ ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن ذرة من خير».

وقال الشعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد - لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة - وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود، لعلمه أنهم يأخذون الرشوة. فاتفقا أن يأتيا كاهناً في جهنمية فيتحاكموا إليه.

الله ورسوله محبة صادقة من قلبه أوجب ذلك له أن يحب بقلبه ما يحبه الله ورسوله ويكره ما يكرهه الله ورسوله، فيرضى ما يرضي به الله ورسوله، ويستخط ما يستخط الله ورسوله، ويعمل بجواره بمقتضى هذا الحب والبغض، فإن عمل بجواره شيئاً يخالف ذلك؛ بأن ارتكب بعض ما يكرهه الله ورسوله وترك ما يحبه الله ورسوله مع وجوده والقدرة عليه، دل ذلك على نقص محبته الواجبة، فعليه أن يتوب من ذلك ويرجع إلى تكمل المحبة الواجبة التي هي ركن العبادة إذا كملت، فجميع المعا�ي تنشأ عن تقديم هوى النفس على محبة الله ورسوله. وقد وصف الله المشركين باتباع الهوى في مواضع من كتابه، فقال تعالى: ﴿فَإِنَّ لَّهُ سَتَّاجِبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ هَوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصَلَّ مِنْ أَنْبَعَ هَوَاهُ بِعَيْرٍ هُدَى مِنْ أَنَّهُمْ﴾ [القصص: ٥٠] وكذلك البدع إنما تنشأ من تقديم الهوى على الشرع. ولهذا سمي أهلها أهل الأهواء، وكذلك المعا�ي إنما تنشأ من تقديم الهوى على محبة الله ومحبة ما يحبه الله، وكذلك حب الأشخاص: الواجب فيه أن يكون تبعاً لما جاء به الرسول ﷺ، فيجب على المؤمن محبة ما يحبه الله من الملائكة والرسل والأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين عموماً؛ ولهذا كان من علامات وجود حلاوة الإيمان: أن يحب المرء لا يحبه إلا الله<sup>(١)</sup> فتحرم موالاة أعداء الله ومن يكرهه الله عموماً، وبهذا يكون الدين كله لله. ومن أحب الله وأبغضه الله، وأعطي الله ومنع الله فقد استكمل الإيمان، ومن كان حبه وبغضه وعطاؤه ومنعه لهوى نفسه كان ذلك نقصاً في إيمانه الواجب، فتجب التوبة من ذلك: انتهي ملخصاً.

ومناسبة الحديث للترجمة: بيان الفرق بين أهل الإيمان وأهل النفاق والمعا�ي في أقوالهم وأفعالهم وإرادتهم.

قوله: (وقال الشعبي) هو عامر بن شراحيل الكوفي، عالم أهل زمانه، وكان حافظاً علاماً ذا فنون. كان يقول: ما كتبت سوداء في بيضاء<sup>(٢)</sup>، وأدرك خلقاً كثيراً من الصحابة وعاش بضعًا وثمانين سنة. قاله الذهبي.

وفيمما قال الشعبي ما يُبين أن المنافق يكون أشد كراهة لحكم الله ورسوله من اليهود والنصارى، ويكون أشد عداوة منهم لأهل الإيمان. كما هو الواقع في هذه الأزمنة وقبلها من إعانة العدو على المسلمين. وحرصهم على إطفاء نور الإسلام والإيمان: ومن تدبر ما في

(١) لما روى البخاري وغيره: «ثلاث من كن فيه، وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما؛ وأن يحب المرء لا يحبه إلا الله. وأن يكره أن يعود إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه؛ كما يكره أن يقذف في النار».

(٢) لشدة حفظه واستغاثاته به عن الكتابة.

فنزلت ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ﴾ الآية.

وقيل: نزلت في رجليْنِ اختصما ف قال أحدهما: ترافق إلى النبي ﷺ، وقال الآخر: إلى كعب بن الأشرف ثم ترافقا إلى عمر، فذكر له أحدهما القصة، فقال للذى لم يرض رسول الله ﷺ: أكذلك؟ قال: نعم، فصربه بالسيف فقتله.

التاريخ وما وقع منهم من الواقع عرف أن هذا حال المنافقين قديماً وحديثاً، وقد حذر الله نبيه ﷺ من طاعتهم والقرب منهم؛ وحضره على جهادهم في موضع من كتابه، قال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا النَّبِيُّ جَهِدُ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَأَغْلَظَ عَنْهُمْ﴾ [التريم: ٩] الآية وفي قصة عمر رضي الله عنه وقتلها المنافق الذي طلب التحاكم إلى كعب بن الأشرف اليهودي دليل على قتل من أظهر الكفر والنفاق، وكان كعب بن الأشرف هذا شديد العداوة للنبي ﷺ والأذى له والإظهار لعدوانه فانتقض به عهده، وحل به قتله، وروى مسلم في صحيحه عن عمرو: سمعت جابر يقول: قال رسول الله ﷺ: «من لکعب بن الأشرف؟ فإنه قد آذى الله ورسوله»، قال محمد بن مسلمة: يا رسول الله، أتحب أن أقتله؟ قال «نعم» قال: أئذن لي فلأقل، قال: «قل»، فأتاهم فقال له، وذكر ما بينهما وقال: إن هذا الرجل قد أراد صدقة وقد عتنانا، فلما سمعه قال: وأيضاً والله لتملئه، قال: إننا قد اتبعناه الآن، ونكره أن ندعه حتى ننظر إلى أي شيء يصير أمره، قال: وقد أردت أن تُسلبني سلفاً؛ قال: مما ترهنت؟ قال: ما تريده. قال: ترهنتني نساءكم؟ قال: أنت أجمل العرب، أترهنت نساعنا؟ قال: ترهنوني أولادكم؟ قال: يُسبُّ ابن أحدهنا فيقال: رُهن في وَسْقين من تمر، ولكن نرهنك اللامة - يعني السلاح - قال: فنعم. وواعده أن يأتي بالحارث وأبي عبس بن جبر وعبد بن بشر. قال: فجاؤوا فدعوه ليلاً فنزل إليهم قال سفيان قال غير عمرو: قالت له امرأته: إني لأسمع صوتاً كأنه صوت دم، قال: إنما هذا محمد بن مسلمة ورضيعه وأبو نائلة<sup>(١)</sup> إن الكريم لو دُعي إلى طعنة ليلاً لأجاب، قال محمد: إني إذا جاء فسوف أمد يدي إلى رأسه؛ فإذا استمكت منه فدونكم، قال فلما نزل، نزل وهو متوضح. فقالوا: نجد منك ريح الطيب؛ قال: نعم، تحتى فلانة أعطر نساء العرب، قال: أتاذن لي أن أُسمّ منه؟ قال: نعم. فشم؛ فتناول فشم، ثم قال: أتاذن لي أن أعود؟ قال: فاستمken من رأسه. ثم قال: دونكم قال: فقتلوه.

وفي قصة عمر: بيان أن المنافق المغموم بالنفاق إذا أظهر نفاقه قُتل، كما في الصحيحين وغيرهما: «أن النبي ﷺ إنما ترك قتل من أظهر نفاقه منهم تأليفاً للناس، فإنه قال: لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه» فصلوات الله وسلامه عليه.

(١) قال النووي: هكذا هو في جمع النسخ. قال القاضي رحمه الله: قال لنا شيخنا القاضي الشهيد: صوابه أن يقال: إنما هو محمد ورضيعه أبو نائلة. وكذا ذكر أهل السير أن أبو نائلة كان رضيعاً لمحمد بن مسلمة. ووقع في صحيح البخاري «ورضيعي أبو نائلة».

٣٩ - باب

من جحد شيئاً من الأسماء والصفات: وقول الله تعالى: ﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٠].

قوله: (باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات) - وقول الله تعالى: ﴿وَهُمْ يَكْفِرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتْ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٠].

سبب نزول هذه الآية معلوم مذكور في كتب التفسير وغيرها، وهو أن مشركي قريش جحدوا اسم: ﴿الْكَفِر﴾ عناداً، وقال تعالى: «قُلْ أَدْعُوا اللَّهَ أَوْ أَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَاً مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى» [الإسراء: ١١٠] «والرحمن» اسمه وصفته، دل هذا الاسم على أن الرحمة وصفه سبحانه؛ وهي من صفات الكمال، فإذا كان المشركون جحدوا اسمًا من أسمائه تعالى، وهو من الأسماء التي دلت على كماله سبحانه وبحمده فجحود معنى هذا الاسم ونحوه من الأسماء يكون كذلك، فإن جهنم بن صفوان ومن تبعه يزعمون أنها لا تدل على صفة قائمة بالله تعالى. وتبعدم على ذلك طوائف من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم. فلهذا كفراً كثيرون من أهل السنة. قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى:

ولقد تقلد كفرهم خمسون في  
اللالكائي الإمام حكاه عن  
فإن هؤلاء الجهمية ومن وافقهم على التعطيل جحدوا ما وصف الله به نفسه، ووصفه به  
رسوله من صفات كماله ونعوت جلاله، وبنوا هذا التعطيل على أصل باطل أصلوه من عند  
أنفسهم؛ فقالوا: هذه الصفات هي صفات الأجسام. فيلزم من إثباتها أن يكون الله جسماً،  
هذا منشأ ضلال عقولهم، لم يفهموا من صفات الله إلا ما فهموه من خصائص صفات  
المخلوقين، فشبهوا الله في ابتداء آرائهم الفاسدة بخلقه، ثم عطلوه من صفات كماله، وشبهوه  
بالناقصات والجمادات والمعدومات؛ فشبهوا أولاً وعطلوه ثانياً. وشبهوه ثالثاً بكل ناقص  
ومعدوم، فتركوا ما دل عليه الكتاب والسنة من إثبات ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله  
على ما يليق بجلاله وعظمته، وهذه هو الذي عليه سلف الأمة وأئمتها، فإنهم أثبتوا الله ما أثبتته  
لنفسه وأثبتته له رسوله ﷺ إثباتاً بلا تمثيل، وتزييها بلا تعطيل، فإن الكلام في الصفات فرع  
عن الكلام في الذات يحذى حذوه فكما أن هؤلاء المعطلة يثبتون الله ذاتاً لا تشبة الذوات،  
أهل السنة يقولون ذلك ويثبتون ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ من صفات كماله  
ونعوت جلاله لا تشبه صفاته صفات خلقه؛ فإنهم آمنوا بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ ولم  
يتناقضوا، وأولئك المعطلة كفروا بما في الكتاب والسنة من ذلك، وتناقضوا. فيظل قول  
المعطلين بالعقل والتقليل للحمد والمنة، وإجماع أهل السنة من الصحابة والتابعين وتابعهم

وفي صحيح البخاري قال علي: «**حَدُّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُرِيدُونَ أَنْ يُكَذِّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ؟**».

وأئمة المسلمين.

وقد صنف العلماء رحمهم الله تعالى في الرد على الجهمية والمعطلة والمعتزلة والأشاعرة وغيرهم في إبطال هذه البدع وما فيها من التناقض والتهافت: كالأمام أحمد رحمه الله تعالى في رده المشهور، وكتاب السنة لابنه عبدالله، وصاحب الحيدة عبدالعزيز الكناني في رده على بشر المرسي، وكتاب السنة لأبي عبدالله المروزي، ورد عثمان بن سعيد على الكافر العيني. وهو بشر المرسي، وكتاب التوحيد لإمام الأئمة محمد بن خزيمة الشافعي؛ وكتاب السنة لأبي بكر الخلال، وأبي عثمان الصابوني الشافعي، وشيخ الإسلام الأنصاري؛ وأبي عمر بن عبدالبر النمري، وخلق كثير من أصحاب الأئمة الأربعة وأتباعهم؛ وأهل الحديث ومن متأخرتهم أبو محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة، وشيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه وغيرهم رحمهم الله تعالى. فلله الحمد والمنة علىبقاء السنة وأهلها مع تفرق الأهواء وتشعب الآراء. والله أعلم.

قوله: (وفي صحيح البخاري عن علي رضي الله عنه: حدثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله ورسوله).

علي: هو أمير المؤمنين أبو الحسن علي بن أبي طالب، وأحد الخلفاء الراشدين. وسبب هذا القول - والله أعلم - ما حدث في خلافته من كثرة إقبال الناس على الحديث، وكثرة القصاص وأهل الوعظ، فيأتون في قصصهم بأحاديث لا تعرف من هذا القبيل<sup>(١)</sup>؛ فربما استنكروا بعض الناس وردها وقد يكون لبعضها أصل أو معنى صحيح، فيقع بعض المفاسد لذلك، فأرشدهم أمير المؤمنين رضي الله عنه إلى أنهم لا يحدثون عمّة الناس إلا بما هو معروف، ينفع الناس في أصل دينهم وأحكامه، من بيان الحلال والحرام الذي كلفوا به علمًا وعملاً، دون ما يشغل عن ذلك مما قد يؤدي إلى رد الحق وعدم قبوله فيفضي بهم إلى التكذيب، ولا سيما مع اختلاف الناس في وقته، وكثرة خوضهم وجدلهم.

وقد كان شيخنا المصنف رحمه الله لا يحب أن يقرأ على الناس إلا ما ينفعهم في أصل دينهم وعباداتهم ومعاملاتهم الذي لا غنى لهم عن معرفته، وينهاهم عن القراءة في مثل كتب ابن الجوزي: كالمنعش، والمرعش، والتبصرة لما في ذلك من الإعراض عما هو أوجب وأنفع، وفيها ما الله به أعلم مما لا ينبغي اعتقاده. والمعصوم من عصمه الله.

(١) وقد كان هؤلاء القصاص لعدم تحريرهم الصدق سبباً في وضع كثير من الأحاديث على رسول الله ﷺ؛ ذكرها أئمة الجرح والتعديل، وحدروا الناس منها. ودونوا دواوين الصحاح والسنن والمساند. فلا ينبغي لأحد اليوم أن ينسب إلى النبي ﷺ حديثاً إلا بذكر من خرجه، وخير وأولي أن يشفعه بيان درجته من الصحة أو الضعف؛ إذا كان في غير الصحيحين.

وروى عبد الرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس: «أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا انتفَضَ لِمَا سَمِعَ حَدِيثًا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِي الصِّفَاتِ - اسْتِنْكَارًا لِذَلِكَ - فَقَالَ: مَا فَرَقُ هُؤُلَاءِ؟ يَجِدُونَ رِقَةً عِنْدَ مُحَكَّمِهِ، وَيَهْلِكُونَ عِنْدَ مُتَشَابِهِ» انتهى.

وقد كان أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ينهى الفُضَّاصَ عن القصص، لما في قصصهم من الغرائب والتساهيل في النقل وغير ذلك؛ ويقول: «لا يقص إلا أمير أو مأمور» وكل هذا محافظة على لزوم الثبات على الصراط المستقيم علمًا وعملاً ونية وقصدًا، وترك كل ما كان وسيلة إلى الخروج عنه من البدع ووسائلها، والله الموفق للصواب، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قوله: (وروى عبد الرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس «أنه رأى رجلاً انتفَضَ لِمَا سَمِعَ حَدِيثًا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِي الصِّفَاتِ اسْتِنْكَارًا لِذَلِكَ، فَقَالَ: مَا فَرَقُ هُؤُلَاءِ؟ يَجِدُونَ رِقَةً عِنْدَ مُحَكَّمِهِ، وَيَهْلِكُونَ عِنْدَ مُتَشَابِهِ»).

قوله: (وروى عبد الرزاق) هو ابن همام الصناعي المحدث محدث اليمن صاحب التصانيف، أكثر الرواية عن معمر بن راشد صاحب الزهرى. وهو شيخ عبد الرزاق يروى عنه كثيراً.

ومعمر - بفتح الميمين وسكون العين - أبو عروة بن أبي عمرو راشد الأزدي الحراني ثم اليماني، أحد الأعلام من أصحاب محمد بن شهاب الزهرى يروى عنه كثيراً.

قوله: (وعن ابن طاوس) هو عبدالله بن طاوس اليماني. قال معمر: كان من أعلم الناس بالعربية. وقال ابن عيينة: مات سنة اثنين وثلاثين ومائة.

قوله: (عن أبيه) هو طاوس بن كيسان الجندى بفتح الجيم والنون - الإمام العلم، قيل: اسمه ذكوان، قاله ابن الجوزي.

قلت: وهو من أئمة التفسير ومن أوعية العلم، قال في تهذيب الكمال: عن الوليد الموقري عن الزهرى قال: قدمت على عبدالملك بن مروان فقال: من أين قدمت يا زهرى؟ قال: قلت: من مكة، قال: ومن خلفت يسودها وأهلها؟ قلت: عطاء بن أبي رباح، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى، قال: فبم سادهم؟ قال: قلت: بالديانة والرواية. قال: إن أهل الديانة والرواية لينبغى أن يسودوا. قال: فمن يسود أهل اليمن؟ قلت: طاوس بن كيسان، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى، قال: فبم سادهم؟ قلت: بما ساد به عطاء، قال: إنه لينبغى ذلك. قال: فمن يسود أهل مصر؟ قلت: يزيد بن أبي حبيب، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى، قال: فمن يسود أهل الشام؟ قلت: مكحول؛ قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قلت: من الموالى،

عبد نبوي أعتقه امرأة من هذيل. قال: فمن يسود أهل الجزيرة؟ قلت: ميمون بن مهران، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فمن يسود أهل خراسان؟ قال: قلت: الضحاك بن مزاحم، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فمن يسود أهل البصرة؟ قال: قلت: الحسن البصري، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: ويلك، ومن يسود أهل الكوفة؟ قال: قلت: إبراهيم النخعي، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من العرب، قال: ويلك يا زهري فرجت عنني، والله لتسودن الموالى على العرب في هذا البلد حتى يخطب لها على المنابر والعرب تحتها، قال: قلت: يا أمير المؤمنين، إنما هو دين: من حفظه ساد ومن ضيغه سقط». قوله: (عن ابن عباس) قد تقدم، وهو حبر الأمة وترجمان القرآن، ودعا له النبي ﷺ وقال: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل» وروى عنه أصحابه أئمة التفسير: كمجاحد، وسعيد بن جبير، وعطاء بن أبي رباح، وطاؤس وغيرهم.

قوله: (ما فرق هؤلاء) يستفهم من أصحابه، يشير إلى أناس ممن يحضر مجلسه من عامة الناس، فإذا سمعوا شيئاً من محكم القرآن ومعناه حصل معهم فرق أي خوف، فإذا سمعوا شيئاً من أحاديث الصفات انتفضوا كالمنكرين له، فلم يحصل منهم الإيمان الواجب الذي أوجبه الله تعالى على عباده المؤمنين<sup>(١)</sup> قال الذهبي: حدث وكيع عن إسرائيل بحديث: إذا جلس رب على الكرسي، فاقشعر رجل عند وكيع، فغضب وكيع، وقال: أدركنا الأعمش وسيبيان يحدثون بهذه الأحاديث ولا ينكروها، أخرجه عبد الله بن أحمد في كتاب الرد على الجهمية. وربما حصل معهم من عدم تلقيه بالقبول ترك ما وجب من الإيمان به؛ فتشبه حالهم حال من قال الله فيهم: «أَفَتُؤْمِنُونَ بِعَيْنِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِهِ» [آل عمران: ٨٥] فلا يسلم من الكفر إلا من عمل بما وجب عليه في ذلك من الإيمان بكتاب الله كله واليقين كما قال تعالى: «هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ مَا يَكُنُّ تَخْرِمُونَ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخَرُ مُتَشَبِّهُتُ فَلَمَّا دَرَأْنَا الَّذِينَ فِي الْأَرْضِ زَيْغَرُوا فَيَتَبَعَّدُونَ مَا تَشَبَّهُ مِنْهُ أَبْعَادَةَ الْفَشَنَةِ وَأَبْعَادَةَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَقْلِمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّازِعُونَ فِي الْأَعْلَمِ يَعْلَمُونَ مَاءِمَّا يَهُوَ كُلُّ مَنْ عِنْدَ رَبِّنَا وَمَا يَدْعُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ» [آل عمران: ٧] فهو لا ينكره ابن عباس رضي الله عنهما تركوا ما وجب عليهم من الإيمان بما لم يعرفوا معناه من القرآن، وهو حق لا يرتبا فيه مؤمن؛ وبعضهم يفهم منه غير المراد من المعنى الذي أراد الله فيحمله على غير معناه؛ كما جرى لأهل البدع؛ كالخوارج والرافضة والقدرية، ونحوهم ممن يتأنى بعض

(١) قال الشيخ رحمه الله في قرة عيون الموحدين: وقد ظهر من البدع في زمن ابن عباس بدعة القدرة كما في صحيح مسلم وغيره. فقتل من دعاتهم غيلان. قتل هشام بن عبد الملك لما أصر على قوله ببني القد، ثم بعد ذلك ظهر العجعد بن درهم بدعة الجهمية فقتل، قتل خالد بن عبدالله القسري يوم الأضحى بعد صلاة العيد بمكة. اهـ.

آيات القرآن على بدعته، وقد وقع منهم ما وقع من الابداع والخروج عن الصراط المستقيم؛ فإن الواقع من أهل البدع وتعريفهم لمعنى الآيات يبين معنى قول ابن عباس. وسبب هذه البدع جهل أهلها وقصورهم في الفهم، وعدمأخذ العلوم الشرعية على وجهها، وتلقينها من أهلها العارفين لمعناها الذين وفقيهم الله تعالى لمعرفة المراد، والتوفيق بين النصوص؛ والقطع بأن بعضها لا يخالف بعضًا، ورد المتشابه إلى المحكم، وهذه طريقة أهل السنة والجماعة في كل زمان ومكان؛ فللهم الحمد لا نحصي ثناء عليه.

### ذكر ما ورد عن علماء السلف في المتشابه

قال في الدر المثور: أخرج الحاكم - وصححه - عن ابن مسعود عن النبي ﷺ قال: «كان الكتاب الأول ينزل من باب واحد على حرف واحد، فنزل القرآن من سبعة أبواب على سبعة أحرف: زجر، وأمر، وحلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال. فأحلوا حلاله، وحرموا حرامه، فافعلوا ما أمرتم به، وانتهوا عما نهيتكم عنه، واعتبروا بأمثاله واعملوا بمحكمه وأمنوا بمتشابهه، وقولوا آمنا به كل من عند ربنا».

قال: وأخرج عبد بن حميد عن قتادة في قوله تعالى: «فَمَنِ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَيْبٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَبَّهَ مَنْهُ» [آل عمران: ٧] قال: طلب القوم التأويل، فأخطأوا التأويل وأصابوا الفتنة؛ وطلبو ما تشابه منه فهلكوا بين ذلك.

آخر عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: «إِنَّمَا تَحْكَمُتُ» قال: منه قوله تعالى «فُلِّمَكَالُوا أَتْلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» [الأنعام: ١٥٣-١٥١] إلى ثلات آيات، ومنهن «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنَّمَا» [الإسراء: ٢٣-٣٩] إلى آخر الآيات. وأخرج ابن جرير من طريق أبي مالك عن أبي صالح عن ابن عباس، وعن مُرّة عن ابن مسعود وناس من الصحابة رضي الله عنهم: المحكمات الناسخات التي يُعملُ بهن، والمتشابهات المنسوخات.

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن إسحاق بن سويد أن يحيى بن يعمر وأبا فاختة ترجعاً هذا الآية: «هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ» فقال أبو فاختة: هن فواتح السور. منها يستخرج القرآن: «الْمَ ٥ ذَلِكَ الْكِتَبُ» منها استخرجت البقرة و«الْمَ ٥ أَللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ» منها استخرجت آل عمران. وقال يحيى: هن اللاتي فيهن الفرائض، والأمر والنهي والحلال والحرام. والحدود وعماد الدين<sup>(١)</sup>.

(١) تمام الأثر عند ابن جرير «ووضرب لذلك مثلاً فقال: أم القرى مكة. وأم خراسان مرو. وأم المسافرين: الذي يجعلون إليه أمرهم. ويعني بهم في سفرهم. قال فذاك أ مهم».

ولما سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر: «الرَّحْمَن» أنكروا ذلك. فأنزل الله فيهم  
**﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ﴾**.

فيه مسائل:

الأولى: عدم الإيمان بجحد شيء من الأسماء والصفات.

الثانية: تفسير آية الرعد.

وأخرج ابن جرير عن محمد بن جعفر بن الزبير قال: «المحكمات» فيهن حجة الرب وعصمة العباد، ودفع الخصوم والباطل؛ ليس فيها تصريف ولا تحريف مما وضع عليه «وَآخْرُ مُتَشَبِّهَتُ» في الصدق، لهن تصريف وتحريف وتأويل، ابتلى الله بهن العباد كما ابتلاهم بالحلال والحرام، لا يصرفن إلى الباطل ولا يحرفن عن الحق.

وأخرج ابن أبي حاتم عن مقاتل بن حيان: إنما قال: «هُنَّ أُمُّ الْكَتَبِ» لأنه ليس من أهل دين لا يرضى بهن «وَآخْرُ مُتَشَبِّهَتُ» يعني فيما بلغنا: «الْعَ» و«الْعَصَ» و«الْمَرَ».

قلت: وليس في هذه الآثار ونحوها ما يشعر بأن أسماء الله تعالى وصفاته من المتشابه، وما قاله النفاء من أنها من المتشابه دعوى بلا برهان.

قوله (ولما سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر الرحمن أنكروا ذلك فأنزل الله فيهم: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ») [الرعد: ٣٠]. روى ابن جرير عن قتادة: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ» ذكر لنا أن نبي الله ﷺ زمن الحديبية حين صالح قريشاً كتب «هذا ما صالح عليه محمد رسول الله ﷺ»؛ فقال مشركو قريش<sup>(١)</sup>: لئن كنت رسول الله ثم قاتلناك لقد ظلمتناك، ولكن اكتب: هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله. فقال أصحاب رسول الله ﷺ: يا رسول الله دعنا نقاتلهم. فقال: لا. اكتبوا كما يريدون: إني محمد بن عبد الله فلما كتب الكاتب «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» قالت قريش: أما الرحمن فلا نعرفه. وكان أهل الجاهلية يكتبون باسمك اللهم. فقال أصحابه: يا رسول الله! دعنا نقاتلهم. قال: لا. ولكن اكتبوا كما يريدون» روى أيضاً عن مجاهد قال قوله: «كَذَلِكَ أَرَسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَّمٌ لَتَتَلَوَّ عَلَيْهِمُ الْذَّيْ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُّ وَإِلَيْهِ مَنِّي» [الرعد: ٣٠] قال: «هذا لما كاتب رسول الله ﷺ قريشاً في الحديبية؛ كتب: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» قالوا: لا تكتب الرحمن؛ لا ندرى ما الرحمن؟ لا نكتب إلا باسمك اللهم». قال الله تعالى: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ» الآية.

(١) الذي كان يقول ذلك. هو سهيل بن عمرو الذي ندبته قريش ليتولى عنها عقد هذا الصلح مع رسول الله.

الثالثة:

ترك التحديت بما لا يفهم السامع.

الرابعة:

ذكر العلة أنه يُفضي إلى تكذيب الله ورسوله ولو لم يتعد المنكر.

الخامسة:

كلام ابن عباس لمن استنكر شيئاً من ذلك وأنه أهلكه.

وروى، أيضاً، عن ابن عباس رضي الله عنهمما قال: كان رسول الله ﷺ يدعو ساجداً: يا رحمن يا رحيم. فقال المشركون: هذا يزعم أنه يدعو واحداً وهو يدعو مثنى. فأنزل الله ﴿فَلَمَّا دَعَوْا رَبَّهُمْ أَيَّاً مَا نَدَعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسَمَّةُ﴾ الآية [الإسراء: ١١٠].

\* \* \*

#### ٤٠ - باب

قول الله تعالى: ﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾ [النحل: ٨٣].

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾) [النحل: ٨٣].

ذكر المصنف رحمة الله ما ذكر بعض العلماء في معناها، وقال ابن جرير: فإن أهل التأويل اختلفوا في المعنى بالتعمة، فذكر عن سفيان عن السدي ﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾ قال: محمد ﷺ. وقال آخرون بل معنى ذلك أنهم يعرفون أن ما عدد الله تعالى ذكره في هذه السورة من النعم من عند الله، وأن الله هو المنعم عليهم بذلك، ولكنهم ينكرون ذلك، فيزعمون أنهم ورثوه عن آبائهم.

وأخرج عن مجاهد: ﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾، قال: هي المساكن والأنعام وما يرزقون منها والسرابيل من الحديد والثياب، تعرف هذا كفار قريش ثم تنكره، بأن تقول: هذا كان لآبائنا فورأثونا إيه. وقال آخرون: معنى ذلك أن الكفار إذا قيل لهم: من رزقكم؟ أقرروا بأن الله هو الذي يرزقهم ثم ينكرون بقولهم: رزقنا ذلك بشفاعة آهتنا.

وذكر المصنف مثل هذا عن ابن قتيبة وهو أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري قاضي مصر<sup>(١)</sup> التحوي اللغوي، صاحب المصنفات البدعية المفيدة المحتوية على علوم جمة، اشتغل بي بغداد وسمع الحديث على إسحاق بن راهويه وطبقته. توفي سنة ست وسبعين وما تئين.

وقال آخرون: ما ذكره المصنف (عن عون بن عبدالله بن عتبة بن مسعود الهذلي) أبو عبدالله الكوفي الزاد [روى] عن أبيه وعائشة وابن عباس وعن قتادة وأبو الزبير والزهربي، وثقة أحمد وابن معين قال البخاري: مات بعد العشرين ومائة ﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾ قال: إنكارهم إيه أن يقول الرجل: لو لا فلان ما كان كذا وكذا، ولو لا فلان ما أصبحت كذا وكذا. واختار ابن جرير القول الأول، و اختار غيره أن الآية تعم ما ذكره العلماء في معناها. وهو الصواب والله أعلم.

قوله: (قال مجاهد) هو شيخ التفسير: الإمام الرباني، مجاهد بن جبر المكي مولىبني مخزوم. قال الفضل بن ميمون: سمعت مجاهداً يقول: عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث مرات؛ أقهه عند كل آية وأسئلته: فيم نزلت؟ وكيف نزلت؟ وكيف معناها؟ توفي سنة اثنين ومائة. وله ثلث وثمانون سنة - رحمة الله -.

(١) لعله قاضي الدينور، فإنه لم يتول القضاء إلا فيها.

قال مجاهد ما معناه: «هُوَ قَوْلُ الرَّجُلِ: هُذَا مَالِي وَرِثْتُهُ عَنْ آبَائِي».

وقال عَوْنَ بن عبد الله: «يَقُولُونَ لَوْلَا فُلَانَ لَمْ يَكُنْ كَذَا».

وقال ابن قتيبة: «يَقُولُونَ: هُذَا بِشَفَاعَةٍ أَلِهَّنَا».

وقال أبو العباس بعد حديث زَيْدِ بن خالد الذي فيه أن الله تعالى قال: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ». الحديث. وقد تقدم: وهذا كثير في الكتاب والسنّة يَدُم سُبْحَانَهُ مَنْ يُضِيفُ إِنْعَامَهُ إِلَى غَيْرِهِ وَيُشْرِكُ بِهِ.

قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة والملاح حاذقاً، ونحو ذلك مما هو جار على السنّة كثير.

في مسائل:

الأولى:

تفسير معرفة النعمة وإنكارها.

الثانية:

معرفة أن هذا جار على السنّة كثير.

الثالثة:

تسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة.

الرابعة:

اجتماع الضدين في القلب.

قوله: (وقال أبو العباس) هو شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الإمام الجليل رحمه الله - بعد حديث زيد بن خالد - وقد تقدم في باب ما جاء في الاستئفاء بالأئمَّة قال: وهذا كثير في الكتاب والسنّة، يَدُم سُبْحَانَهُ مَنْ يُضِيفُ إِنْعَامَهُ إِلَى غَيْرِهِ وَيُشْرِكُ بِهِ.

قال بعض السلف هو كقولهم: كانت الريح طيبة؛ والملاح حاذقاً. ونحو ذلك مما هو جار على السنّة كثير. اهـ.

وكلام شيخ الإسلام يدل على أن حكم هذه الآية عام فيمن نسب النعم إلى غير الله الذي أنعم بها، وأسند أسبابها إلى غيره، كما هو مذكور في كلام المفسرين المذكور بعضه هنا.

قال شيخنا رحمه الله: وفيه اجتماع الضدين في القلب، وتسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة.

## ٤١ - باب

قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢].

قوله: (باب قول الله تعالى) ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢].

الند: المثل والنظير. وجعل الند لله: هو صرف أنواع العبادة أو شيء منها لغير الله؛ كحال عبدة الأوثان الذين يعتقدون فيمن دعوه ورجوهم أنه ينفعهم ويدفع عنهم؛ ويشفع لهم. وهذه الآية في سياق قوله تعالى: ﴿يَتَبَاهَ إِنَّا أَنَّا شَاءَ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۝ أَلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجَ بِهِ مِنَ الْتَّمَرَّتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢١، ٢٢] قال العمامي بن كثير رحمه الله في تفسيره: قال أبو العالية: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾ أي: عدلاء شركاء. وهكذا قال الربيع بن أنس وقتادة والسدي وأبو مالك وإسماعيل بن أبي خالد.

وقال ابن عباس: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾ أي: لا تشركوا بالله شيئاً من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر، وأنتم تعلمون أنه رب لكم برزقكم غيره، وقد علمتم أن الذي يدعوكم الرسول إليه من توحيده هو الحق الذي لا شك فيه. وكذلك قال قتادة وعن قتادة ومجاهد: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾ قال: أخفاء من الرجال تعطونهم في معصية الله. وقال ابن زيد: الأنداد هي الآلهة التي جعلوها معه وجعلوا لها مثل ما جعلوا له. وعن ابن عباس: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾ قال: أشباهها. وقال مجاهد: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ قال: تعلمون أنه إله واحد في التوراة والإنجيل. وذكر حديثاً في معنى هذه الآية الكريمة. وهو ما في مسند أحمد عن الحارث الأشعري أن نبي الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إِنَّ اللَّهَ أَمْرَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَّا عَلَيْهِ السَّلَامُ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ أَنْ يَعْمَلَ بِهِنَّ وَأَنْ يَأْمُرَ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوْا بِهِنَّ، وَأَنَّهُ كَادَ أَنْ يَبْطِئَ بِهَا». فقال له عيسى عليه السلام: إن الله أمرك بخمس كلمات أن تعمل بهن وتأمر بنى إسرائيل أن يعملا بهن فإذاً ما أنت إلا ملائكة الله. فقال: يا أخي؛ إني أخشى إن سبقتني أن أُعذب أو يخسف بي، قال: فجمع يحيى بن زكريا بنى إسرائيل في بيت المقدس، حتى امتلأ المسجد وقعد على الشرف. فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: إن الله أمرني بخمس كلمات أن أعمل بهن وأمركم أن تعملوا بهن: أولاهن أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، فإن مثل ذلك كمثل رجل اشتري عبداً من خالص ماله بذهب أو ورق، فجعل يعمل ويؤدي غلته إلى غير سيده، فأيّكم يُسْرَهُ أن يكون عبده كذلك؟ وإن الله خلقكم ورزقكم فاعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأمركم بالصلوة فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده ما لم يلتفت. فإذا صليتم فلا تلتفتوا، وأمركم بالصيام، فإن مثل ذلك كمثل رجل معه صرة من مسك في

قال ابن عباس في الآية: «الأنداد هو الشرك، أخفى من دبيب النمل على صفة سوداء في ظلمة الليل. وهو أن تقول: والله، وحياتك يا فلان، وحياتي، وتقول: لولا كلية هذا لأنانا اللصوص، ولولا البط في الدار لأنانا اللصوص، وقول الرجل

عصابة كلهم يجد ريح المسك، وإن خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك. وأمركم بالصدقة، فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدو فشدوا يديه إلى عنقه، وقدموه ليضربوا عنقه، فقال لهم: هل لكم أن أفتدي نفسي منكم؟ فجعل يفتدي بالقليل والكثير حتى فك نفسه، وأمركم بذكر الله كثيراً، فإن مثل ذلك كمثل رجل طلبه العدو سراعاً في أثره، فأتأتى حصنًا حصيناً فتحصن فيه، وإن العبد أحسن ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله. قال: حصنًا حصيناً فتحصن فيه، وإن العبد أحسن ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله. وقال رسول الله ﷺ: وأنا أمركم بخمس، الله أمرني بهن: الجماعة والسمع والطاعة، والهجرة، والجهاد في سبيل الله، فإنه من خرج من الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه إلا أن يراجع، ومن دعا بدعوى الجاهلية فهو من جحش<sup>(١)</sup> جهنم، قالوا: يا رسول الله وإن صلى وصام؟ فقال: وإن صلى وصام وأنه مسلم، فادعوا المسلمين بأسمائهم بما سماهم الله عز وجل: المسلمين المؤمنين عباد الله عز وجل».

وهذا حديث حسن، والشاهد منه في هذه الآية قوله: (إن الله خلقكم ورزقكم فاعبدوه ولا تشركوا به شيئاً) وهذه الآية دالة على توحيد الله تعالى بالعبادة وحده لا شريك له، وقد استدل بها كثير من المفسرين على وجود الصانع؛ وهي دالة على ذلك بطريق الأولى. والآيات الدالة على هذا المقام في القرآن كثيرة جداً. وسئل أبو نواس عن ذلك فأنسد:

|                                                                                                |                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| تأمل في نبات الأرض وانظر<br>عيون من لجين ناظرات<br>على قُضب الزبرجد شاهدات<br>وقال ابن المعتن: | إلى آثار ما صنع المليك<br>بأحداق هي الذهب السبيك<br>بأن الله ليس له شريك |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| فيما عجبًا، كيف يُعصى الإله<br>وفي كل شيء له آية<br>قوله: (وعن ابن عباس رضي الله عنهما في الآية: الأنداد هو الشرك، أخفى من دبيب<br>النمل على صفة سوداء في ظلمة الليل. وهو أن تقول: والله، وحياتك يا فلان، وحياتي؛<br>وتقول: لولا كلية هذا لأنانا اللصوص، ولولا البط في الدار لأنانا اللصوص، وقول الرجل<br>لصاحبه: ما شاء الله وشئت. وقول الرجل: لولا الله وفلان. لا تجعل فيها فلاناً. هذا كله به<br>شرك. رواه ابن أبي حاتم) بين ابن عباس رضي الله عنهما أن هذا كله من الشرك، وهو | ـ هـ أـمـ كـيـفـ يـجـحـدـهـ الـجـاحـدـ؟<br>ـ تـدـلـ عـلـىـ أـنـهـ وـاحـدـ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|

(١) الجحش: بضم الجيم وفتح الثاء المثلثة مقصوراً - جميع جثور بضم الجيم - وهو الشيء المجموع قال ابن الأثير: وتروى هذه الكلمة «جحش» بضم الجيم وكسر الثاء وتشديد الياء - جمع جاث: هو الذي يجلس على ركبتيه.

لصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ: لَوْلَا اللَّهُ وَفُلَانٌ لَا تَجْعَلْ فِيهَا فُلَانًا، هَذَا كُلُّهُ بِهِ شَرُكٌ». رواه ابن أبي حاتم.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ، أَوْ أَشْرَكَ». رواه الترمذى وحسنه وصححه الحاكم.

الواقع اليوم على ألسن كثير ممن لا يعرف التوحيد ولا الشرك: فتنبه لهذه الأمور، فإنها من المنكر العظيم الذي يجب النهي عنه والتغليظ فيه لكونه من أكبر الكبائر، وهذا من ابن عباس رضي الله عنهما تنبية بالأدنى من الشرك على الأعلى.

قوله: (وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك»<sup>(١)</sup>). رواه الترمذى وحسنه وصححه الحاكم.

قوله: (فقد كفر أو أشرك) يتحمل لي أن يكون شكًا من الراوى ويتحمل أن تكون أو بمعنى الواو فيكون قد كفر وأشرك، ويكون من الكفر الذي هو دون الكفر الأكبر، كما هو من الشرك الأصغر. وورد مثل هذا عن ابن مسعود بهذا اللفظ.

قوله: (وقال ابن مسعود: «لأن أحلف بالله كاذبًا أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقاً»). ومن المعلوم أن الحلف بالله كاذبًا كبيرة من الكبائر لكن الشرك أكبر من الكبائر، وإن كان أصغر كما تقدم بيان ذلك، فإذا كان هذا حال الشرك الأصغر فكيف بالشرك الأكبر الموجب للخلود في النار؟ كدعوة غير الله والاستغاثة به، والرغبة إليه، وإنزال حوائجه به؛ كما هو حال الأكثر من هذه الأمة في هذه الأزمان وما قبلها: من تعظيم القبور، واتخاذها أوثاناً، والبناء عليها، واتخاذها مساجد، وبناء المشاهد باسم الميت لعبادة من بنيت باسمه وتعظيمه، والإقبال عليه بالقلوب والأقوال والأعمال، وقد عظمت البلوى بهذا الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، وتركوا ما دل عليه القرآن العظيم من النهي عن هذا الشرك وما يوصل إليه. قال الله تعالى: «فَمَنْ أَطَّلَّ مِنْ آثَرِيَ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِيَأْتِيَهُ، أُولَئِكَ يَنَاهُمْ نَصِيبُهُمْ مَنِ الْكَبِيرُ حَقَّ إِذَا جَاءَهُمْ رُسُلًا يَتَوَوَّهُمْ قَالُوا أَيَّنَ مَا كُسْتُمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلَّوْنَا عَنَّا وَشَهَدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنْهُمْ كَافِرُ كُفَّارٍ» [الأعراف: ٣٧] كفراهم الله تعالى بدعوتهم من كانوا يدعونه من دونه في دار الدنيا. وقد قال تعالى: «وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا» [الجن: ١٨] وقال

(١) وذلك لأن حقيقة اليمين والقصد منه: إنما هو تأكيد الحالف قوله بالقسم بالمحلوف به الذي يعتقد أنه يقدر أن يتقم منه ويعاقبه إن كان كاذبًا، ولذلك ترى أكثر العامة يحللون بالله كذبًا غير مبالغين، فإذا استحلفوه بمن يعظمونه من الموتى والأولياء ويعتقدون له السر والنصرف تکعكعوا وصدقوا وإن كان في ذلك ذهاب بعض ما يحرضون عليه من مفعة، يضخرون بها خوفاً من عقاب وانتقام وتصرف ذلك الولي فيهم، ويركذبون اعتقادهم هذا بحكايات مكذوبة يذيعها سنته هذه المعابد الوثنية لجر النفع المادي في اعتقاد العامة في أوليائهم، فيحكون أن رجلاً سرق سمكة مملحة، وأكلها فاستحلقه المسرور منه بالله فأقسم بالله ثلث مرات بأنه لم يأخذها ولم يرها، فلم يحصل له شيء، فاستحلقه بأحمد البدوي، فيما كان يلفظ الاسم حتى سبقت السمكة من بطنه ولفظها، وذلك منهم اعتقاد أن البدوي غير وأعز وأقدر من الله الحي القيوم العزيز الحكيم.

وقال ابن مسعود: «لَأَنْ أَحْلَفَ بِاللهِ كَاذِبًا أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَحْلِفَ بِغَيْرِهِ صَادِقًا».

وعن حذيفة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «لَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ فَلَانُ وَلِكُنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شَاءَ فَلَانُ». رواه أبو داود بسنده صحيح.

وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول: أَعُوذُ بِاللهِ وَبِكَ. ويجوز أن يقول: بِاللهِ

تعالى: ﴿فُلِّ إِنَّا أَدْعُونَا رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ۝ فُلِّ إِنَّا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا﴾ [الجن: ٢١، ٢٠] وهو لاء المشركون عكسوا الأمر فخالفوا ما بلغ به الأمة وأخبر به عن نفسه ﷺ، فعاملوه بما نهاهم عنه من الشرك بالله والتعلق على غير الله حتى قال قاتلهم:

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم

إن لم تكن في معادي آخذًا بيدي فضلاً؛ وإن فقل: يا زلة القدم

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

فانظر إلى هذا الجهل العظيم حيث اعتقد أنه لا نجاة له إلا بعياده ولidiه بغير الله، وانظر إلى هذا الإطراء العظيم الذي تجاوز الحد في الإطراء الذي نهى عنه ﷺ بقوله: «لا تطروني كما أطربت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله» رواه مالك وغيره<sup>(١)</sup>، وقد قال تعالى: ﴿فُلِّ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنِّي خَرَابِنَ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ﴾ [الأنعام: ٥٠].

فانظر إلى هذه المعارضة العظيمة للكتاب والسنّة والمحادة لله ورسوله. وهذا الذي يقوله هذا الشاعر<sup>(٢)</sup> هو الذي في نفوس كثير خصوصاً من يدعون العلم والمعرفة. ورأوا قراءة هذه المنظومة ونحوها لذلك وتعظيمها من القربات، فإنما الله وإنما إليه راجعون.

قوله: (وعن حذيفة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «لَا تَقُولُوا مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ فَلَانُ،

ولكن قُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ؛ ثُمَّ شَاءَ فَلَانُ» رواه أبو داود بسنده صحيح).

وذلك لأن المعطوف بالواو يكون مساوياً للمعطوف عليه، لكونها إنما وضعت لمطلق الجمع. فلا تقتصي ترتيباً ولا تعقيباً. وتسوية المخلوق بالخالق شرك؛ إن كان في الأصغر - مثل هذا - فهو أصغر، وإن كان في الأكبر فهو أكبر. كما قال الله تعالى عنهم في الدار الآخرة: ﴿إِنَّكُمْ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۝ إِذَا شُوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الشعراء: ٩٨، ٩٧] بخلاف المعطوف بثم. فإن المعطوف بها يكون متراخيًا عن المعطوف عليه بمهملة. فلا محذور لكونه صار تابعاً.

قوله: (وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول الرجل: أَعُوذُ بِاللهِ وَبِكَ. ويجوز أن

(١) رواه البخاري عن ابن عباس عن عمر في باب قول الله تعالى: «وَلَأَكُنْ فِي الْكِتَابِ مَرْتَبًا» في كتاب أحاديث الأنبياء وفي كتاب الحدود في باب رجم الجبلى في الزنى إذا أحصنت. قال الحافظ في الفتح: ج ٦ ص ٣١٤. تقول: أطربت فلاناً. مدحه فأفرطت في مدحه.

(٢) هو البوصيري في قصيدة المشهورة بالبردة، التي هي عند الناس بمنزلة القرآن وربما عظمها بعضهم أكثر، فإنه يوازن على قراءتها أكثر مما يوازن على قراءة القرآن.

ثم بك. قال: ويقول: لولا الله ثم فلان، ولا تقولوا: لولا الله وفلان».

|                                                                                            |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| تفسيـر آيـة الـبـقـرة فـي الـأـنـدـادـ.                                                    | فـي مـسـائـل : |
| أـن الصـحـابـة يـفسـرون آيـة النـازـلـة فـي الشـرـكـ الأـكـبـرـ أـنـهـ تـعـمـ الـأـصـغـرـ. | الـأـولـى :    |
| أـنـ الـحـلـفـ بـغـيـرـ اللهـ شـرـكـ.                                                      | الـثـانـيـة :  |
| أـنـ إـذـ حـلـفـ بـغـيـرـ اللهـ صـادـقـاـ فـهـوـ أـكـبـرـ مـنـ الـيمـينـ الـغـمـوسـ.       | الـثـالـثـة :  |
| الـفـرقـ بـيـنـ الـوـاـوـ وـثـمـ فـيـ الـلـفـظـ.                                           | الـرـابـعـة :  |
|                                                                                            | الـخـامـسـة :  |

يقول: بالله ثم بك، قال: ويقول: لولا الله ثم فلان. ولا تقولوا لولا الله وفلان).

وقد تقدم الفرق بين ما يجوز وما لا يجوز من ذلك، هذا إنما هو في الحي الحاضر الذي له قدرة وسبب في الشيء، وهو الذي يجري في حقه مثل ذلك، وأما في حق الأموات الذين لا إحساس لهم بمن يدعوهم ولا قدرة لهم على نفع ولا ضر، فلا يقال في حقهم شيء من ذلك، فلا يجوز التعلق عليه بشيء ما يوجه من الوجوه؛ والقرآن يبين ذلك وبينادي بأنه يجعلهم آلهة إذا سئلوا شيئاً من ذلك؛ أو رغب إليهم أحد بقوله أو عمله الباطن أو الظاهر، فمن تدبر القرآن ورزق فهمه صار على بصيرة من دينه وبالله التوفيق.

والعلم لا يؤخذ قسراً وإنما يؤخذ بأسباب ذكرها بعضهم في قوله:

أخي، لن تناول العلم إلا بستة ذكاء وحرص، واجتهاد وبلغة وإرشاد أستاذ، وطول زمان وأعظم من هذه الستة من رزقه الله تعالى الفهم والحفظ؛ وأتعب نفسه في تحصيله فهو الموفق لمن شاء من عباده. كما قال تعالى: ﴿وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ [النساء: ١١٣].

ولقد أحسن العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى حيث قال:

أمران في التركيب متفقان  
وطبيب ذاك العالم الرباني  
من رابع، والحق ذو تبيان  
وكذلك الأسماء للرحمـن  
وجزاوه يوم المعاـد الشـان  
جاءت عن المبعوث بالقرآن  
بسواهما إلا من الـهـذـيان

والجهل داء قاتل وشفاؤه  
نص من القرآن، أو من سنة  
والعلم أقسام ثلاثة، مالها  
علم بأوصاف الإله وفعله  
والأمر والنهي الذي هو دينه  
والكل في القرآن والسنن التي  
والله ما قال امرؤ متاحذلق

## ٤٢ - باب

## ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: «لَا تَحْلِفُوا بِآبائِكُمْ، مَنْ حُلِّفَ لَهُ بِاللَّهِ فَلَيُصَدِّقُ، وَمَنْ حُلِّفَ لَهُ بِاللَّهِ فَلَيُرِضَ، وَمَنْ لَمْ يَرِضَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ» رواه ابن ماجه بسنده حسن.

قوله: (باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله).

(عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «لا تحلفوا بآبائكم من حلف له بالله فليصدق، ومن حلف له بالله فليرض، ومن لم يرض فليس من الله» رواه ابن ماجه بسنده حسن).

قوله: (لا تحلفوا بآبائكم) تقدم النهي عن الحلف بغير الله عموماً.

قوله: (من حلف به بالله فليصدق) هذا مما أوجبه الله على عباده وحضهم عليه في كتابه قال تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ» [التوبه: ١١٩] وقال: «فَلَوْ كَذَّبُوكُمُ اللَّهُ لَكَانَ حَيْرًا لَهُمْ» [محمد: ٢١] وهو حال أهل البر، كما قال تعالى: «وَلَكُنَ الَّرَّءُ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمِيقَاتِ وَالْكِتَبِ وَالنَّبِيِّنَ» - إلى قوله - «أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَّقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُنَقُّونَ» [البقرة: ١٧٧].

وقوله: (من حلف له بالله فليرض، ومن لم يرض فليس من الله) أما إذا لم يكن له بحکم الشريعة على خصميه إلا اليمين فأحلفه فلا ريب أنه يجب عليه الرضا، وأما إذا كان فيما يجري بين الناس مما قد يقع في الاعتذارات من بعضهم البعض ونحو ذلك، فهذا من حق المسلم على المسلم: أن يقبل منه إذا حلف له معتذرًا أو متبرئًا من تهمة ومن حقه عليه: أن يحسن به الظن إذا لم يتبيّن خلافه، كما في الأثر عن عمر رضي الله عنه: ولا تظنن بكلمة خرجت من مسلم شرًا وأن تجد لها في الخير محملاً.

وفيه: من التواضع والألفة والمحبة وغير ذلك من المصالح التي يحبها الله ما لا يخفى على من له فهم، وذلك من أسباب اجتماع القلوب على طاعة الله، ثم إنه يدخل في حسن الخلق الذي هو أثقل ما يوضع في ميزان العبد، كما في الحديث<sup>(١)</sup> وهو من مكارم الأخلاق. فتأمل أيها الناصح لنفسه ما يصلحك مع الله تعالى: من القيام بحقوقه وحقوق عباده، وإدخال السرور على المسلمين، وترك الانقضاض عليهم والترفع عنهم، فإن فيه من الضرر ما

(١) رواه الترمذى - وقال: حسن صحيح - وابن حبان، عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيمة من خلق حسن، وإن الله ليبغض الفاحش البذلة» رواه أبو داود مختصرًا.

فيه مسائل :

- الأولى : النهي عن الحلف بالأباء .
- الثانية : الأمر للمحلف له بالله أن يرضي .
- الثالثة : وعيد من لم يرض .

لا يخطر بالبال ولا يدور بالخيال . وبسط هذه الأمور وذكر ما ورد فيها مذكور في كتب الأدب وغيرها . فمن رزق ذلك والعمل بما ينبغي العمل به منه ، وترك ما يجب تركه من ذلك ، دل على وفور دينه ، وكمال عقله . والله الموفق والمعين لعبده الضعيف المسكين . والله أعلم .

\* \* \*

## ٤٣ - باب قول: ما شاء الله وشئت

عن قُتيله: «أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَى النَّبِيَّ ﷺ، فَقَالَ: إِنْكُمْ تُشْرِكُونَ، تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ، وَتَقُولُونَ: وَالكَّعْبَةُ. فَأَمْرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُوا: وَرَبُّ الْكَعْبَةِ. وَأَنْ يَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شِئْتَ» رواه النسائي وصححه.

قوله: (باب قول ما شاء الله وشئت).

(عن قُتيله «أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَى النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: إِنْكُمْ تُشْرِكُونَ. تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ؛ وَتَقُولُونَ: وَالكَّعْبَةُ. فَأَمْرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُوا: وَرَبُّ الْكَعْبَةِ وَأَنْ يَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شِئْتَ» رواه النسائي وصححه).

قوله: (عن قُتيله) - بمثابة مصغرة - بنت صيفي الأنصارية صحابية مهاجرة، لها حديث في سنن النسائي، وهو المذكور في الباب. رواه عنها عبد الله بن يسار الجعفي. وفيه: قبول الحق مما جاء به كائناً من كان، وفيه: بيان النهي عن الحلف بالكعبة، مع أنها بيت الله التي حجها وقصدتها بالحج وال عمرة فريضة، وهذا يبين أن النهي عن الشرك بالله عام لا يصلح منه شيء، لا لملك مقرب ولا نبي مرسل، ولا للكعبة التي هي بيت الله في أرضه، وأنت ترى ما وقع من الناس اليوم من الحلف بالكعبة وسؤالها ما لا يقدر عليه إلا الله، ومن المعلوم أن الكعبة لا تضر ولا تنفع، وإنما شرع الله لعباده الطواف بها والعبادة عندها، وجعلها للأمة قبلة: فالطواف بها مشروع والحلف بها ودعاؤها ممنوع، فميز أيها المكلف بين ما شرع وما يمنع، وإن خالفك من جهله الناس الذين هم كالأنعام، بل هم أضل سبيلاً.

قوله: (إنكم تشركون). تقولون: ما شاء الله وشئت) والعبد وإن كانت له مشيئة فمشيئته تابعة لمشيئة الله؛ ولا قدرة له على أن يشاء شيئاً إلا إذا كان الله قد شاءه، كما قال تعالى: ﴿لَمْ يَشَأْ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمُ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [التكوير: ٢٩، ٢٨] وقوله: ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذكرةٌ فَمَنْ شَاءَ أَخْذَ إِلَيْ رَبِّهِ سَيِّلًا وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهِ حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠، ٢٩].

وفي هذه الآيات والأحاديث: الرد على القدرة والمعزلة نفأة القدر الذين يثبتون للعبد مشيئة تخالف ما أراده الله تعالى من العبد وشاءه، وسيأتي ما يُبطل قولهم في «باب ما جاء في منكري القدر» إن شاء الله تعالى، وأنهم مجوس هذه الأمة. وأما أهل السنة والجماعة فتمسكوا بالكتاب والسنّة في هذا الباب وغيره، واعتقدوا أن

وله أيضاً عن ابن عباس: أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ، فَقَالَ: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَدًا، بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ».

ولابن ماجه: عن الطفيلي - أخي عائشة لأمها - قال: «رَأَيْتُ كَانِي أَتَيْتُ عَلَى نَفْرٍ

مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله تعالى في كل شيء مما يوافق ما شرعه الله وما يخالفه؛ من أفعال العباد وأقوالهم. فالكل بمشيئة الله وإرادته، فيما وافق ما شرعه رضيه وأحببه، وما خالفه كرهه من العبد، كما قال تعالى: «إِنْ تَكُفُّرُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَنِّي عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفَّارُ» الآية [الزمر: ٧] وفيه: بيان أن الحلف بالكونية شرك، فإن النبي ﷺ أقر اليهودي على قوله: «إنكم تشركون». قوله: (وله أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما<sup>(١)</sup>: أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ، قَالَ: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَدًا؟ بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ»).

هذا يقرر ما تقدم من أن هذا شرك، لوجود التسوية في العطف بالواو.

وقوله: (أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَدًا) فيه: بيان أن من سوى العبد بالله ولو في الشرك الأصغر فقد جعله ندًا لله، شاء أم أبي، خلافاً لما يقوله الجاهلون، مما يختص بالله تعالى من عبادة، وما يجب النهي عنه من الشرك بنوعيه. ومن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين.

قوله<sup>(٢)</sup>: (ولابن ماجه عن الطفيلي - أخي عائشة لأمها - قال: «رَأَيْتُ فِيمَا يَرِي النَّائِمُ كَانِي أَتَيْتُ عَلَى نَفْرٍ مِّنَ الْيَهُودِ؛ فَقُلْتُ: مَنْ أَنْتُمْ؟ قَالُوا: نَحْنُ الْيَهُودُ، قُلْتُ: إِنْكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمَ، لَوْلَا أَنْكُمْ تَقُولُونَ عَزِيزَ ابْنِ اللَّهِ؛ قَالُوا: وَإِنْكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنْكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، ثُمَّ مَرَرْتُ بِنَفْرٍ مِّنَ النَّصَارَى فَقُلْتُ: مَنْ أَنْتُمْ؟ قَالُوا: نَحْنُ النَّصَارَى، قُلْتُ: إِنْكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنْكُمْ تَقُولُونَ: الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ؛ قَالُوا: وَإِنْكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنْكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، فَلَمَا أَصْبَحْتُ أَخْبَرْتُ بَهَا مِنْ أَخْبَرْتِي، ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ فَقَالَ: هَلْ أَخْبَرْتُ بَهَا أَحَدًا؟ قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: فَهَمَدَ اللَّهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ. ثُمَّ قَالَ: أَمَا بَعْدُ؛ فَإِنَّ طَفِيلًا رَأَى طَفِيلًا أَخْبَرَ بَهَا مِنْ أَخْبَرْتِكُمْ، وَإِنْكُمْ قَلْتُمْ كَلْمَةً كَانَ يَعْنِي كَذَا وَكَذَا أَنْهَاكُمْ عَنْهَا. فَلَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، وَلَكُنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ»).

قوله: (عن الطفيلي - أخي عائشة لأمها) - هو الطفيلي بن عبد الله بن سخرة أخو عائشة لأمها، صحابي له حديث عند ابن ماجه، وهو ما ذكره المصنف في الباب.

(١) قال ابن كثير: ج ١ ص ١٠٤ . وقال سفيان بن سعيد الثوري عن الأجلع - عن يزيد بن الأصم عن ابن عباس - وساقه . رواه ابن مردوه وأخرجها النسائي وابن ماجه من حديث عيسى بن يونس عن الأجلع عنه . وهذا كله صيحة وحمامة لجناب التوحيد . والله أعلم .

(٢) قال ابن كثير في التفسير: ج ١ ص ١٠٤ . وقال حماد بن سلمة: حدثنا عبد الملك بن عمير عن ريعي بن حراش عن الطفيلي ابن سخرة أخي عائشة لأمها - وساقه - ثم قال: هكذا رواه ابن مردوه في تفسير الآية . وأخرج ابن ماجه من وجه آخر عن عبد الملك بن عمير به بنحوه .

مِنَ الْيَهُودِ قُلْتُ : إِنَّكُمْ لَا تُنْتَمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ : عَزِيزٌ ابْنُ اللَّهِ . قَالُوا : وَإِنَّكُمْ لَا تُنْتَمُ الْقَوْمُ ، لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ : مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ . ثُمَّ مَرَرْتُ بِنَفْرٍ مِنَ التَّصَارِي فَقُلْتُ : إِنَّكُمْ لَا تُنْتَمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ : الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ . قَالُوا : وَإِنَّكُمْ لَا تُنْتَمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ : مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ . فَلَمَّا أَضَبَحْتُ أَخْبَرْتُ بِهَا مَنْ أَخْبَرْتُ ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ ، قَالَ : هَلْ أَخْبَرْتُ بِهَا أَحَدًا ؟ قُلْتُ : نَعَمْ ، قَالَ : فَحَمَدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ ؛ فَإِنَّ طُفِيلًا رَأَى رُؤْيَا أَخْبَرَ بِهَا مَنْ أَخْبَرَ مِنْكُمْ ، وَإِنَّكُمْ قُلْتُمْ كَلِمَةً كَانَ يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا أَنْ أَنْهَاكُمْ عَنْهَا . فَلَا تَقُولُوا : مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ ، وَلِكُنْ قُولُوا : مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ» .

وهذه الرؤيا حق، أقرها رسول الله ﷺ وعمل بمقتضاها. فنهاهم أن يقولوا: ما شاء الله وشاء، وأمرهم أن يقولوا: «ما شاء الله وحده».

وهذا الحديث والذي قبله: أمرهم فيه أن يقولوا: «ما شاء الله وحده». ولا ريب أن هذا أكمل في الإخلاص وأبعد عن الشرك من أن يقولوا: «ثم شاء فلان» لأن فيه التصریح بالتوحید المนาفي للتنديد من كل وجه، فالبصیر يختار لنفسه أعلى مراتب الكمال في مقام التوحید والإخلاص.

قوله: (كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها) ورد في بعض الطرق: «أنه كان يمنعه الحياة منهم»<sup>(١)</sup> وبعد هذا الحديث الذي حدثه به الطفيلي عن رؤياه، خطبهم ﷺ فنهى عن ذلك نهیاً بليغاً، فما زال ﷺ يبلغهم حتى أكمل الله له الدين وأتم له به النعمة، وبلغ البلاغ المبين، صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

وفيه معنى قوله ﷺ: «الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة»<sup>(٢)</sup>.

(١) لعلَّ الذي كان يمنعه ﷺ أنه لم يكن الله أوصي إليه فيها شيئاً. فلما أوصى إليه بلغه أما الحياة في تبليغ الأوامر والنواهي<sup>(\*)</sup>، فهذا ما لا يليق برسول الله ﷺ والله أعلم.

(\*) قوله: «أما الحياة في تبليغ الأوامر والنواهي» إلخ. أقول: هذا كلام جيد، والجواب عن الرواية التي ذكرها الشارح وهي قوله: (ورد في بعض الطرق أنه كان يمنع الحياة منهم) أن يقال: إن صحت هذه الرواية فمعنى ذلك أنه كان عليه الصلاة والسلام يستحبى منهم أن ينهاهم عن شيء لم يوحَ إليه أن ينهى عنه، وإن كان هو يستحسن تركه، فلما جاءه الوحي بالنبي عنه بسبب الرؤيا المذكورة نهاهم عن ذلك، كما أمرهم ﷺ بالتماس ليلة القدر في السبع الأواخر من رمضان لما تواتأت رؤياهم على أنها في السبع الأواخر وكان ذلك سبباً لشرعية مزيد الاجتهد في السبع المذكورة.

(٢) هذا الحديث إنما يخبر به النبي ﷺ عما كان يرى قبل النبوة<sup>(\*\*)</sup> وهو يتحثث في غار حراء من الرؤيا التي كانت تجيء مثل فلق الصبح. وذلك في الدور الذي كان يعيش فيه النبي ﷺ في لتقى الوحي، وكان ذلك الدور ستة أشهر. وهي بالنسبة إلى مدة النبوة الثلاثة والعشرين سنة جزء من ستة وأربعين جزءاً منها. والله أعلم.

في مسائل:

- الأولى: معرفة اليهود بالشرك الأصغر.
- الثانية: فهم الإنسان إذا كان له هوى.
- الثالثة: قوله ﷺ: «أَجَعَلْتَنِي اللَّهُ نِدًا» فَكَيْفَ يَمْنُونَ قَالَ: «مَا لَيِّ مَنْ أَلْوَذْ بِهِ سِوَاكَ» والبيتين بعده.
- الرابعة: أن هذا ليس من الشرك الأكبر لقوله: «يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا».
- الخامسة: أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحي.
- السادسة: أنها قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام.

قلت: وإن كانت رؤيا منام فهي وحي، يثبت بها ما يثبت بالوحي أمراً ونهياً. والله أعلم.

\* \* \*

(\*) قوله: «هذا الحديث إنما يخبر به النبي ﷺ عَمَّا كان يرى قبل النبوة» إلخ. يريد الشيخ حامد رحمة الله بهذا الكلام أن قول النبي ﷺ عن الرؤيا الصالحة أنها جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، أنه خبر عما قد وقع ومضى، وليس الأمر كذلك بل الروايات الواردة في هذا الباب تدل على أن مراد النبي ﷺ، الخبر عن جنس الرؤيا في الماضي والمستقبل وأنها تفيد وتحصل بها البشري وأن فائدتها جزء من أجزاء النبوة المتضمنة الإخبار عن المغيبات، ولهذا اختلفت ألفاظ الروايات في ذلك ففي بعضها جزء من خمسة وأربعين جزءاً، وفي بعضها جزء من ستة وأربعين جزءاً وفي بعضها جزء من سبعين جزءاً من النبوة، وفي بعضها غير ذلك ولو كان المراد ما قاله الشيخ حامد لم تتنوع العبارات عنها، ووجه التنويع والله أعلم أن الرؤيا الصالحة في حد ذاتها تختلف بحسب صلاح الرائي وما يكتنف رؤياه من القرآن والشواهد، الدالة على صدق الرؤيا وقد نص العلماء على ما ذكرناه قال النووي رحمة الله في شرح مسلم ما نصه: (قال القاضي أشار الطبرى إلى أن هذا الاختلاف راجع إلى اختلاف حال الرائي فالمرء الصالح تكون رؤياه جزءاً من ستة وأربعين جزءاً والفاقد جزء من سبعين جزءاً، وقيل المراد أن الخفي منها جزء من سبعين والجلبي جزء من ستة وأربعين) ثم نقل عن الخطابي عن بعض أهل العلم نحو ما قاله الشيخ حامد، ثم نقل عن المازري ما نصه: (وقيل المراد أن للمنامات شيئاً مما حصل له وبميز به من النبوة بجزء من ستة وأربعين) انتهى والله أعلم.

## ٤٤ - باب

### من سب الدهر فقد آذى الله

وقول الله تعالى: ﴿وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَاتُنَا تَمُوتُ وَخَيْرًا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الْدَّهْرُ وَمَا هُم بِذَلِكَ مِنْ عَلِّمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَطُنُونَ﴾ [الجاثية: ٢٤].

قوله: (باب من سب الدهر فقد آذى الله).

وقول الله تعالى: ﴿وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَاتُنَا تَمُوتُ وَخَيْرًا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الْدَّهْرُ﴾ [الجاثية: ٢٤]. قال العماد ابن كثير في تفسيره: يخبر تعالى عن دهرية الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكار المعاد ﴿وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَاتُنَا تَمُوتُ وَخَيْرًا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الْدَّهْرُ﴾ ما ثم إلا هذه الدار، يموت قوم ويعيش آخرون؛ وما ثم معاد ولا قيامة، وهذا قوله مشركو العرب المنكرون للمعاد، ويقوله الفلاسفة الإلهيون منهم، وهم ينكرون البداوة والرجعة، وتقول الفلاسفة الدهرية الدورية؛ المنكرون للصانع، المعتقدون أن في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه، وزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تنتهي؛ فكابروا المعقول وكذبوا المتنقول، ولهذا قالوا: ﴿وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الْدَّهْرُ﴾ قال الله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِذَلِكَ مِنْ عَلِّمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَطُنُونَ﴾ أي: يتوهمون ويتخيلون، فأما الحديث الذي أخرجه صاحبا الصحيح وأبو داود والنسيائي من رواية سفيان بن عيينة عن الزهري عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ:

«يقول الله تعالى: يؤذيني ابن آدم؛ يسب الدهر وأنا الدهر، يبني الأمر، أقلب الليل والنهار»<sup>(١)</sup>. وفي رواية «لا تسروا الدهر فإني أنا الدهر» وفي رواية «لا يقل ابن آدم: يا خيبة الدهر، فإني أنا الدهر، أرسل الليل والنهار؛ فإذا شئت قبضتهما»<sup>(٢)</sup> اهـ.

قال في شرح السنة: حديث متفق على صحته أخرجاه من طريق عمر من أوجه عن أبي هريرة قال: ومعناه أن العرب كان من شأنها ذم الدهر أي: سبه عند النوازل، لأنهم كانوا ينسبون إليه ما يصيبهم من المصائب والمكاره فيقولون: أصابتهم قوارع الدهر وأبادهم الدهر؛ فإذا أضافوا إلى الدهر ما نالهم من الشدائيد سبوا فاعلها فكان مرجع سبها إلى الله عز وجل إذ هو الفاعل في الحقيقة للأمور التي يصنعونها فنهوا عن سب الدهر. اهـ باختصار. وقد أورده ابن جرير بسياق غريب جدًا بهذا الطريق<sup>(٣)</sup>. قال: «كان أهل الجاهلية

(١) في ابن كثير «أقلب ليله ونهاره».

(٢) هذه الرواية ليس في نسخ ابن كثير المطبوعة بأيديينا. وهي في تفسير البغوي.

(٣) أي من طريق سفيان بن عيينة عن الزهري عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «كان أهل الجاهلية إلخ».

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «قال الله تعالى: يُؤذنني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر، أقلب الليل والنهار». وفي رواية: «لَا تَسْبُوا الدَّهْرَ. فِإِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ».

يقولون: إنما يهلكنا الليل والنهار، وهو الذي يهلكنا ويميتنا ويحيينا، فقال الله في كتابه: «وقالوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا تَمَوُتُ وَتُحْيَى وَمَا يَهْلِكُ إِلَّا الدَّهْرُ». ويسبون الدهر. فقال الله عز وجل: «يُؤذنني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر، بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار». وكذا رواه ابن أبي حاتم عن أحمد بن منصور عن سريج بن النعمان عن ابن عيينة مثله. ثم روى عن يونس عن ابن وهب عن الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يقول الله تعالى: يسب ابن آدم الدهر وأنا الدهر، بيدي الليل والنهار». وأخرجه صاحب الصحيح والنسائي من حديث يونس بن يزيد به.

وقال محمد بن إسحاق عن العلاء بن عبدالرحمن، عن أبيه عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «يقول الله عز وجل: استقرضت عبدي فلم يعطني، ويسبني عبدي، يقول: وادهراه، وأنا الدهر».

قال الشافعي وأبو عبيد وغيرهما من الأئمة في تفسير قوله: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر» كانت العرب في جاهليتها إذا أصابهم شدة أو بلاء أو نكبة قالوا: يا خيبة الدهر، فيستدلون تلك الأفعال إلى الدهر ويسبونه، وإنما فاعلها هو الله تعالى. فكأنهم إنما سبوا الله سبحانه، لأنه فاعل ذلك في الحقيقة، فلهذا نهى عن سب الدهر بهذا الاعتبار؛ لأن الله هو الدهر الذي يعنيه ويستدلون إليه تلك الأفعال، هذا أحسن ما قيل في تفسيره - وهو المراد - والله أعلم.

وقد غلط ابن حزم ومن نحوه من الظاهريه في عدّهم «الدهر» من الأسماء الحسنة أخذًا من هذا الحديث. اهـ.

وقد بين معناه في الحديث بقوله: «أَقْلَبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ» وتقليله تصرفه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه.

وفي هذا الحديث زيادة لم يذكرها المصنف رحمه الله تعالى، وهي قوله «بيدي الأمر». قوله: (وفي رواية «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر»).

معنى هذه الرواية: هو ما صرخ به في الحديث من قوله: «وأنا الدهر، أقلب الليل والنهار» يعني أن ما يجري فيه من خير وشر بإرادة الله وتدبيره، بعلم منه تعالى وحكمته، لا يشاركه في ذلك غيره. ما شاء وكان وما لم يشاً لم يكن، فالواجب عند ذلك حمده في الحالتين وحسن الظن به سبحانه وبحمده؛ والرجوع إليه بالتوبه والإنابة. كما قال تعالى:

فيه مسائل:

- الأولى: النهي عن سبّ الدهر.
- الثانية: تسميته أذى الله.
- الثالثة: التأمل في قوله: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ».
- الرابعة: أنه قد يكون ساباً ولو لم يقصده بقلبه.

﴿وَبَلَوْنَتْهُم بِالْحَسَنَاتِ وَأَسَيَّنَاتِ لَعَنْهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الأعراف: ١٦٨] وقال تعالى: ﴿وَبَنَّتُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتَنَّا وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٥] ونسبة الفعل إلى الدهر ومسنته كثيرة، كما في أشعار المؤلمين؛ كابن المعتز والمتني وغيرهما. وليس منه وصف السنين بالشدة ونحو ذلك كقوله تعالى: ﴿شَمَّ يَأْقُبُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعُ شِدَادٍ﴾ الآية [يوسف: ٤٨] وقال بعض الشعراء:

|                                                        |                                                       |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| تُطَوَّى وتنشر بينها الأعمار<br>وطوالهن مع السرور قصار | إن الليالي من الزمان مهولة<br>فقصارهن مع الهموم طويلة |
| ذكر النوى، فكأنها أيام<br>نحوي أسى، فكأنها أعوام       | وقال أبو تمام:<br>أعوام وصلٌ كاد يُنسى طيبها          |
| فكأنها وكأنهم أحلام                                    | ثم انبرت أيام هجر أعقبت<br>ثم انقضت تلك السنون وأهلها |

\* \* \*

۴۵ - باب

## **التسمى بقاضى القضاة ونحوه**

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «إِنَّ أَخْنَعَ اسْمٍ عِنْدَ اللَّهِ رَجُلٌ تُسَمَّى ملُكَ الْأَمْلَاكِ، لَا مَالِكٌ إِلَّا اللَّهُ». قال سفيان: «مثُلُّ شاهانَ شاهٌ».

قوله: (باب التسمى بقاضي القضاة ونحوه).

ذكر المصنف رحمة الله هذه الترجمة إشارة إلى النهي عن التسمى بقاضي القضاة قياساً على ما في حديث الباب. لكونه [يُشِّيهُ] في المعنى فينهى عنه. قوله: (في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إن أخْنَعَ اسْمَهُ عِنْدَ اللَّهِ حَا. تَسْمِ مَلِكَ الْأَمْلَاكِ؛ لَا مَالِكَ إِلَّا اللَّهُ»)<sup>(١)</sup>.

لأن هذا اللفظ إنما يصدق على الله تعالى. فهو ملك الأملالك لا ملك أعظم ولا أكبر منه، مالك الملك ذو الجلال والإكرام، وكل ملك يؤتيه الله من يشاء من عباده فهو عاربة يسرع ردها إلى المعير، وهو الله تعالى، يتزعزع الملك من ملوكه تارة ويتزعزع الملك منه تارة<sup>(٢)</sup> فيصير لا حقيقة له سوى اسم زال مسماه، وأما رب العالمين فملكه دائم كامل لا انتهاء له بيده القسط يخضنه ويرفعه؛ ويحفظ على عباده أعمالهم بعلمه سبحانه وتعالى، وما تكتبه الحفظة عليهم. فيجازي كل عامل بعمله إن خيراً فخير وإن شرّاً فشر، كما ورد في الحديث «اللهم لك الحمد كله ولنك الملك كله وبيدك الخير كله، وإليك يرجع الأمر كله، أسألك من

<sup>(3)</sup> قوله: (قال سفيان) يعني ابن عيسى (مثا، شاهنشاه) عند العجم عبارة عن ملك الأملak.

(١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذى. قال العزيزى فى الشرح الكبير. وفي الباب غيره أيضًا، وفي قرة العيون: لأن هذا اللفظ إنما يصدق على الله فهو ملك الأموال، لأنه هو الملك فى الحقيقة: ﴿لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَوِيرٌ﴾ [التغابن]: ١٢ يتصرف في الملوك وغيرهم بمثبته وإرادته كما قال تعالى: ﴿قُلْ لَهُمْ إِنَّكُمْ تُوقِنُونَ الْمُلْكَ مِنْ نَعْمَانَةٍ وَتَحْلُولُ مِنْ نَعْمَانَةٍ يُبَدِّلُكُمُ الْأَخْيَرُ﴾ [آل عمران: ٢٦] الآية. فلا ينبغي أن يعظم المخلوق بما يشبه ما يعظمن بالخلق جل وعلا، وما كان مثل ذلك ففيه عنه كالذى ترجم به المصنف؛ لأنه لا يصدق هذا المعنى إلا على الله، فلا يصلح أن يسمى به المخلوق، لأن كل لفظ يقتضى التعظيم والكمال لا يكون إلا له تعالى وتقدير دون غيره.

(٢) قال تعالى: ﴿قُلْ لَهُمْ مِلَكُ الْأَرْضِ تُؤْتِي الْأَرْضَ كُمَّنْ نَعَاهُ وَتَغْيِيرُ الْمَلَكَ مِمَّنْ نَعَاهُ وَتَغْيِيرُ مَنْ نَعَاهُ وَتُشَذِّلُ مَنْ شَاءَ﴾ [آل عمران: ٢٦].

(٣) قال الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية: ح ١٢ ص ٤٣ . في حوادث سنة ٤٢٩هـ : وفي رمضان منها لقب جلال الدولة -  
السلجوقي - شاهشأن الأعظم ، ملك الملوك بأمر الخليفة القائم الله ، وخطب له بذلك على المتابر ، فنفرت العامة من ذلك ، ورموا المخطباء بالأجر ، ووقدت فتنة شديدة بسبب ذلك ، واستفتوا القضاة والفقهاء في ذلك ؛ فأفتي أبو عبدالله الصيرمي - الشافعى - أن هذه الأسماء يعتبر فيها القصد والنية . وقال: قال الله تعالى: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَيَّنَ لَكُمْ طَالُوبَكَ

ولهذا مثل به سفيان لأنه عبارة عنه بلغة العجم.

**ملكًا** [البقرة: ٢٤٧] وقال: «وَكَانَ رَبَّهُمْ مَلِكٌ» [الكهف: ٧٩] وإذا كان في الأرض ملوك جاز أن يكون بعضهم فوق بعض وأعظم من بعض . وليس في ذلك ما يوجب التكبر؛ والمماطلة بين الخالق والمخلوق . وكتب القاضي أبو الطيب الطبرى : «إن إطلاق (ملك الملوك) جائز . ويكون معناه: مالك ملك الأرض . وإذا جاز أن يقال: كافي الكفاية، وقاضي القضاة؛ جاز أن يقال ملك الملوك، وإذا كان في اللفظ ما يدل على أن المراد به ملك الأرض زالت الشبهة، ومنه قولهم: اللهم أصلح المسلط، فيصرف الكلام إلى المخلوقين». وكتب التسبيحي الحنبلي نحو ذلك .

وأما الماوردي صاحب الحاوي الكبير فقد نقل عنه أنه أجاز ذلك أيضًا . والمشهور عنه ما نقله ابن الجوزي والشيخ أبو منصور بن الصلاح في أدب المفتى أنه منع من ذلك وأصر على المنع منه، مع صحبه للملك جلال الدولة، وكثرة ترداده عليه ووجاهته عنده، وأنه امتنع من الحضور في مجلسه حتى استدعاه جلال الدولة في يوم عيد: فلما دخل عليه دخل وهو وجل خائف أن يوقع به مكرورها، فلما واجهه قال له جلال الدولة: قد علمت أنه إنما منعك من موافقة الذين جوزوا ذلك مع صحبتك إياي ووجاهتك عندي: دينك واتباعك الحق وأن الحق أثير عندك من كل أحد؛ ولو حايت أحدًا من الناس لحاليتي، وقد زادك ذلك عندي صحبة ومحبة وعلو مكانة . قال ابن كثير الذي حمل القاضي الماوردي على ذلك المنع هو اتباع السنة التي وردت بها الأحاديث الصحيحة من غير وجه . قال الإمام أحمد حدثنا سفيان بن عيينة عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «أخنح اسم عند الله يوم القيمة رجل تسمى بملك الأملأك» قال الزهري: سألت أبا عمرو الشيباني عن «أخنح اسم» قال «أوضع» وقد رواه البخاري عن علي بن المديني عن ابن عيينة . وأخرجه مسلم من طرق همام عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «أغrieve رجل على الله يوم القيمة وأخيته رجل تسمى بملك الأملأك . لا ملك إلا الله عز وجل» وقال الإمام أحمد حدثني محمد بن جعفر حدثنا عوف عن جلاس عن أبي هريرة قال: رسول الله ﷺ «اشتد غضب الله على من قتلتهنبي، واشتد غضب الله على رجل تسمى بملك الأملأك، لا ملك إلا الله عز وجل» اهـ . وقال العزيزي في الشر الكبير: أي: سمي نفسه؛ أو سماء غيره فرضي به وأقره ونحوه وما في معناه شاه شاهان، والجم تقدم المضاف إليه على المضاف، وألحق به ملك شاه . قيل: وإذا امتنع التسمى بما ذكر باسم من له هذا الوصف كله والجبال والرحم أولى .

قال القرطبي: وحاصل الحديث أن من تسمى بهذا الاسم انتهى من الكبر إلى الغاية التي لا تبني لمخلوق، وأنه قد تعاطى ما هو خاص بإله الحق لما ثبت في الفكرة أنه لا مالك لجميع الخالق إلا الله، فلا يصدق هذا الاسم بالحقيقة إلا عليه سبحانه وتعالى فعوقب على ذلك من الإذلال والاستذلال بما لم يعاقب به مخلوق، والممالك من له الملك، والملك أدمج، والممالك أخص . وكلها واجب الله تعالى .

وقال الطبي: قوله «لا مالك إلا الله» استثناف لبيان تعليل تحريم التسمية، فمعنى جنس الملك بالكلية، لأن الملك الحقيقي ليس إلا هو؛ وملكية الغير مستردة إلى مالك الملك، فمن تسمى بذلك نازع الله سبحانه وتعالى في رداء كرياته، واستنکف أن يكون عبداً، لأن وصف الملكية مختص بالله عز وجل لا يتجاوزه، والملوكيه بالعبد لا تتجاوزه، فمن تعدى طوره فهو الخزي في الدنيا والعار، وفي الآخرة الإلقاء في النار اهـ .

ومن العجائب التي لا تخطر بالبال ما نقله ابن بزير عن بعض شيوخه أن أبا العناية - الشاعر المشهور كان له ابستان سمي إدحاما الله، وسمي الأخرى الرحمن . وهذا من أعظم القبائح، وأشد الجرائم والفضائح . قيل: إنه تاب .

والحق بعض المؤاخرين بملك الأملأك: حاكم الحكم، وقد شدد الرمغشري التكبر عليه فقال في تفسير قوله تعالى «وَأَنْتَ أَنْكُمُ الْمُتَكَبِّرُونَ»: رب غريق في الجهل والجور من متقلدي الحكومة في زمننا قد لقب أقضى القضاة ومعناه

وفي رواية: «أَعْيِظُ رَجُلٍ عَلَى اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَخْبَثُهُ». قوله: «أَخْبَثُ» يعني أوضاع.

قوله: (وفي رواية «أغسطر جل على الله وأخبيه»).

قوله: (أغiste) من الغيظ وهو مثل الغضب والبغض. فيكون بغضاً إلى الله مغضوباً عليه<sup>(١)</sup>. والله أعلم.

قوله: (وأخبثه) وهو يدل أيضًا على أن هذا خبيث عند الله فاجتمعت في حقه هذه الأمور لتعاظمه في نفسه وتعظيم الناس له بهذه الكلمة التي هي من أعظم التعظيم، فتعظمه في نفسه وتعظيم الناس له بما ليس له بأهل، وضعه عند الله يوم القيمة، فصار أخبث الخلق وأبغضهم إلى الله وأحقفهم، لأن الخبيث البغيض عند الله يكون يوم القيمة أحقر الخلق وأخيثهم، لتعاظمه في نفسه على خلق الله بنعم الله.

قوله: (أَخْنَعُ: يَعْنِي أَوْضَعُ)(٢) هذا هو معنى: «أَخْنَعُ» فيفيد ما ذكرنا في معنى: «أَغْيِظُ» أنه يكون حقيراً بغيضاً عند الله.

وفيه: التحذير من كل ما فيه تعاظم. كما أخرج أبو داود عن أبي مجلز قال: «خرج

أحکم الحاکمین. فاعتبر واستعير اهـ. واعتراضه ابن المنیر بأن خبر: «أقضاكم علي» يؤخذ منه جواز أن يقال لأعدل القضاة وأعلمهم في زمه: «قاضي القضاة» ورد عليه وشنع العالم العراقي متصرّاً للزمخشي. ومن التوادر: أن العز اين جماعة رأى أباء في النوم، فسأله عن حاله فقال: ما كان علي أضر من هذا الاسم، فنهى الموتى أن يكتبوا له في الأسجال: قاضي القضاة. بل قاضي المسلمين.

وقال ابن القيم: وتحرم التسمية بسيد الناس؛ وسيدة الكل، كما تحرم بسيد ولد آدم، فإن ذا ليس لأحد إلا للرسول ﷺ اهـ.

قال أبو طاهر - غفر الله لهما - ولعله يلحق بذلك ما تعارف عليه الناس في بعض البلدان الإسلامية: كصاحب العزة؛ وصاحب الجلالة، ونحو ذلك، وكل هذه الألقاب إنما شاعت في الناس من وقت دخول الأعاجم وتمكن دولتهم في البلاد الإسلامية، وأنهم لم يكن لهم من العدل والدين والاستقامة والعلم والفضل ما يترتبون به عند الله والناس، بل لعله كان لهم ضد ذلك؛ فخشوا أن يسقطوا من أعين العامة فاختروا لهم من تلك الأسماء والألقاب ما يلقي في نفوسهم الوهم والتعظيم المتكلف والتجليل المصطنع، ولقد كان السلف الصالح رضي الله عنهم يدعون بعضهم بعضاً بأسمائهم أو بوطائفهم، وقلوبهم مملوقة بالمحبة والتوقير والإجلال لعلمائهم وأمرائهم، لما لهم من العلم والفضل والعدل والبر والإحسان التي جملهم الله بها. نسأل الله أن يعيد للناس هذا فهو أنفع وأصلح مما هم عليه اليوم من هذه المداهنهات والتملقات المتكلفة بالباطل.

(١) وبيهده «اشتد غضب الله على من زعم أنه ملك الأملالك» أخرجه الطبراني.

«أَخْنَع» بفتح الهمزة والنون بيدهما معجمة ساكنة أي: أدخلها في الخنوع؛ وهو الذُّلُّ والضُّعْفُ والهُوانُ، ذكره الزمخشري.  
وفي رواية «أَخْنَى» من الخنا بمعنى الفحش في القول ويحتمل أن يكون من قولهم: أخنى عليه الدهر أي أهلكه، وذكر  
أبو عبد الله ورد بلفظ «أَخْنَع» بتقديم النون على الخاء المعجمة وهو بمعنى أهلك، قال ابن بطال: وإذا كان الاسم أذل  
الأسماء كان من تسمى به أشد ذلاً يوم القيمة أي: أشدُّهم ذلاً وصغرًا. وفي فرة العيون: وهذا من الصفات التي تمر كما  
جاءت من غير تحرير ولا تأويل، ولا تشيه ولا تمثيل، والله أعلم.

فيه مسائل :

- الأولى : النهي عن التسمي بملك الأملالك .
- الثانية : إن ما في معناه مثله كما قال سفيان .
- الثالثة : التفطن للتغليظ في هذا ونحوه، مع القطع بأنَّ القلب لم يقصد معناه .
- الرابعة : التفطن أن هذا لأجل الله سبحانه .

معاوية رضي الله عنه على ابن الزبير وابن عامر، فقام ابن عامر وجلس ابن الزبير، فقال معاوية لابن عامر: اجلس؟ فإن سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً فليتبواً مقعده من النار» وأخرجه الترمذى أيضاً، وقال: حسن. وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: خرج علينا رسول الله ﷺ متكتئاً على عصا، فقمنا إليه. فقال: «لا تقوموا كما تقوم الأعاجم، يعظم بعضهم بعضاً» رواه أبو داود.

قوله: (أغسطر رجل) هذا من الصفات التي تُمْرُّ كما جاءت، وليس شيء مما ورد في الكتاب والسنة إلا ويجب اتباع الكتاب والسنة في ذلك وإثباته على وجه يليق بجلال الله وعظمته تعالى، إثباتاً بلا تمثيل وتزييفاً بلا تعطيل كما تقدم، والباب كله واحد. وهذا هو قول أهل السنة والجماعة من الصحابة والتابعين فمن بعدهم من الفرق الناجية من الثلاث والسبعين فرقة. وهذا التفرق والاختلاف إنما حدث في أواخر القرن الثالث وما بعده، كما لا يخفى على من له معرفة بما وقع في الأمة من التفرق والاختلاف والخروج عن الصراط المستقيم؛ والله المستعان.

\* \* \*

## ٤٦ - باب

## احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك

عن أبي شريح: «أَنَّهُ كَانَ يُكْنَى أَبَا الْحَكْمَمِ». فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَكَمُ وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ». فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتُوْنِي فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ، فَرَضَّيْتُ كُلَّا الفَرِيقَيْنِ». فَقَالَ: مَا أَحْسَنَ هَذَا: فَمَا لَكَ مِنَ الْوَلَدِ؟ قَالَ: شُرَيْحٌ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُ اللَّهِ.

قوله: (باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك).

(عن أبي شريح أنه كان يُكنى أبا الحكم. فقال له النبي ﷺ: «إن الله هو الحكم وإليه الحكم، فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقيين. فقال: ما أحسن هذا. فما لك من الولد؟ قلت شريح ومسلم وعبد الله. قال: فمن أكبّرهم؟ قلت: شريح. قال: فأنت أبو شريح» رواه أبو داود وغيره).

قوله: (عن أبي شريح) قال في خلاصة التذبيب: هو أبو شريح الخزاعي، اسمه خوبيلد ابن عمرو<sup>(١)</sup> أسلم يوم الفتح، له عشرون حديثاً، اتفقنا على حديثين وانفرد البخاري بحديث، وروى عنه أبو سعيد المقرئي ونافع بن جبير وطائفة، قال ابن سعد: مات بالمدينة سنة ثمان وستين. قال الشارح: اسمه هانئ بن يزيد الكندي، قاله الحافظ، وقيل: الحارث الضبابي، قاله المزي.

قوله: (يُكْنَى) الكنية ما صدر بأب أو أم ونحو ذلك، ولقب ما ليس كذلك<sup>(٢)</sup>، كزين العابدين ونحوه.

وقول النبي ﷺ: (إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَكَمُ وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ) فهو سبحانه الحكم في الدنيا والآخرة، يحكم بين خلقه في الدنيا بوجيه الذي أُنْزِلَ عَلَى أَنْبِيَائِهِ وَرَسُلِهِ؛ وَمَا مِنْ قَضِيَةٍ إِلَّا وَلَهُ فِيهَا حُكْمٌ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى نَبِيِّهِ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ، وَقَدْ يُسَرِّ اللَّهُ مَعْرِفَةُ أَكْثَرِ ذَلِكَ لِأَكْثَرِ الْعُلَمَاءِ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ؛ فَإِنَّهَا لَا تجتمع عَلَى ضَلَالٍ، فَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَإِنْ اخْتَلَفُوا فِي بَعْضِ الْأَحْكَامِ فَلَا بدَّ أَنْ يَكُونَ الْمَصِيبُ فِيهِمْ وَاحِدًا، فَمَنْ رَزَقَهُ اللَّهُ تَعَالَى قُوَّةَ الْفَهْمِ وَأَعْطَاهُ مَلَكَةَ يَقْتَدِرُ بِهَا عَلَى فَهْمِ الصَّوَابِ مِنْ أَقْوَالِ الْعُلَمَاءِ، يُسَرِّ لَهُ ذَلِكَ بِفَضْلِهِ وَمِنْهُ عَلَيْهِ وَإِحْسَانِهِ إِلَيْهِ، فَمَا أَجَلَّهَا مِنْ عَطْيَةٍ، فَسَأَلَ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ.

(١) وبهامش الخلاصة: وقيل: عمرو بن خوبيلد: وقيل: هانئ بن عمرو، وقيل: خوبيلد بن شريح بن عمرو، كذا في الكنى من كتاب ابن الملقن وجامع الأصول.

(٢) في كتب العربية: اللقب. ما أشعر بمدح أو ذم، كزين العابدين ونحوه.

قالَ: فَمَنْ أَكْبَرُهُمْ؟ قُلْتُ شُرِيعٌ. قَالَ: فَأَنْتَ أَبُو شُرِيعٍ». رواه أبو داود وغيره.

قوله: (وليه الحكم) في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: «وَمَا أَخْلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَيَّ اللَّهِ» [الشورى: ١٠] وقال: «فَإِنْ تَنَزَّعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُودُهُ إِلَيَّ اللَّهِ وَالرَّسُولُ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَآتَيْتُمُ الْآخِرَةَ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحَسَنُ تَأْوِيلًا» [النساء: ٥٩] فالحكم إلى الله: هو الحكم إلى كتابه، والحكم إلى رسوله: هو الحكم إليه في حياته وإلى سنته بعد وفاته<sup>(١)</sup>.

وقد قال ﷺ لمعاذ لما بعثه إلى اليمن: «بِمَ تَحْكُمْ؟» قال: بكتاب الله. قال: فإن لم تجده؟ قال: بسنة رسول الله ﷺ. قال: فإن لم تجده؟ قال: أجهد رأيي. فقال: الحمد لله الذي وفق رسول الله إلى ما يرضي رسول الله» فمعاذ من أجل علماء الصحابة بالأحكام ومعرفة الحلال من الحرام، ومعرفة أحكام الكتاب والسنة. ولهذا ساغ له الاجتهاد إذا لم يجد للقضية حكمًا في كتاب الله، ولا في سنة رسوله ﷺ، بخلاف ما يقع اليوم وقبله من أهل التفريط في الأحكام، ومن يجهل حكم الله في كتابه وسنة رسوله، فيظن أن الاجتهاد يسوغ له مع الجهل بأحكام الكتاب والسنة وهيئات<sup>(٢)</sup>.

وأما يوم القيمة فلا يحكم بين الخلق إلا الله عز وجل، إذا نزل لفصل القضاء بين العباد، فيحكم بين خلقه بعلمه. وهو الذي لا تخفي عليه خافية من أعمال خلقه: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مُتَّقًا ذَرَرًا وَإِنْ تُكُنْ حَسَنَةً يُصَدِّعُهَا وَيُؤْتَى مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا» [النساء: ٤٠] والحكم يوم القيمة إنما هو بالحسنات والسيئات، فيؤخذ للمظلوم من الظالم، من حسناته بقدر ظلامته إن كان له حسنات، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات المظلوم، فطرح على سيئات الظالم، لا يزيد على هذا مثقال ذرة، ولا ينقص هذا عن حقه بمثقال ذرة.

قوله: (إِنْ قَوْمٍ إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتُوْنِي فَحُكْمُتْ بَيْنَهُمْ فَرْضِي كُلُّ الْفَرِيقَيْنِ فَقَالَ: مَا أَحْسَنَ هَذَا) فالمعنى - والله أعلم - أن أبا شريح لما عرف منه قومه أنه صاحب إنصاف وتحرج للعدل بينهم، ومعرفة ما يرضيهم من العجانيين، صار عندهم مرضيًا. وهذا هو الصلح: لأن مداره على الرضى لا على الإلزام، ولا على الكهان وأهل الكتاب من اليهود والنصارى، ولا على الاستناد إلى أوضاع أهل الجاهلية: من أحكام كبرائهم وأسلafهم، التي تختلف حكم الكتاب والسنة. كما قد يقع اليوم كثيراً؛ كحال الطواغيت الذين لا يلتقطون إلى حكم

(١) يعني رد الحكم إلى الله: رد الحكم إلى كتابه، ورد الحكم إلى الرسول ﷺ رد الحكم إليه في حياته، ثم رده إلى سنته بعد وفاته ﷺ.

(٢) وبخلاف الصنف الآخر: الذين يعنون بأقوال الناس وآرائهم فيحفظونها متوفاً وشروعاً مهما كانت معقدة وطويلة، ثم يقدمونها في العبادات والأحكام بين يدي الله ورسوله، فإنه الله وإنما إليه راجعون، ماذا حرم الناس من خير وهدى وعز وسلطان لهذا العزل لكتاب الله وسنة رسوله عن وظيفتها.

فيه مسائل :

- الأولى : احترام أسماء الله وصفاته ، ولو لم يقصد معناه .
- الثانية : تغيير الاسم لأجل ذلك .
- الثالثة : اختيار أكبر الأبناء للكنية .

الله ولا إلى حكم رسوله ، وإنما المعتمد عندهم ما حكمو به بأهوائهم وآرائهم<sup>(١)</sup> وقد يتحقق بهذا بعض المقلدة لمن لم يسع تقليده ، فيعتمد على قول من قلده ويترك ما هو الصواب المواجب لأصول الكتاب والسنّة . والله المستعان .

وقول رسول الله ﷺ: «فما لك من الولد؟ قال: شريح، ومسلم؛ وعبدالله. قال: فمن أكبّرهم؟ قلت: شريح. قال: فأنت أبو شريح» فيه تقديم الأكبر في الكنية وغيرها غالباً . وجاء هذا المعنى في غير ما حديث والله أعلم .

\* \* \*

(١) في فرة العيون: وأما ما يحكم به الجهلة من الأعراب ، ونحوهم من سوالف آباءهم وأهواهم فليس من هذا الباب ، لما فيه من النهي الشديد ، والخروج عن حكم الله ورسوله إلى ما يخالفه ، كما قال تعالى: «وَمَنْ لَئِنْ يَعْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُذْكِنَكُمْ هُمُ الْكَافِرُونَ» [المائدة: ٤٤] وهذا كثير ، فمن الناس من يحكم بين الخصمين برأيه وهواء ، ومنهم من يتبع في ذلك سلفه ويحكم بما كانوا يحكمون به ، وهذا كفر إذا استقر وغلب على من تصدى لذلك من يرجع الناس إليه إذا اختلفوا . اهـ . والنص الصريح في إبطال حكم السوالف من حكام البدو وغير المتندين: هو قوله تعالى: «أَفَحَمْكُمْ لِمَهِيلَةَ يَسْعُونَ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنْ اللَّهِ حَكْمًا يَقُولُونَ» [المائدة: ٥٠] وأبو شريح كان من قضاة الجاهلية قبل الإسلام ، ولذلك كنه: «بابي الحكم» فأنكرها عليه النبي ﷺ وغيرها ، ولفظ «الحكم» بفتحتين لا ينفي عنه في الإسلام لقوله تعالى: «فَابْتَشُوا حَكْمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكْمًا مِنْ أَهْلَهُمْ» [النساء: ٣٥] وذلك لأنّه يحكم بما شرعه الله من صلح وإصلاح ، وقد أدن الله للمؤمنين بأن يحكموا بين الناس بالعدل .

## ٤٧ - باب

## من هَزَلَ بشيءٍ فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

وقول الله تعالى: «وَلِئِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُونَ إِنَّمَا كَنَّا نَخْوَضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِلَّهُ وَإِيَّنِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ سَتَهْرِئُونَ» [التوبه: ٦٥].

قوله: (باب من هَزَلَ بشيءٍ فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول) أي: فقد كفر.

قوله: (وقول الله تعالى: «وَلِئِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُونَ إِنَّمَا كَنَّا نَخْوَضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِلَّهُ وَإِيَّنِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ سَتَهْرِئُونَ»؟).

قال العmad ابن كثير رحمه الله في تفسيره: قال أبو معاشر المدنى عن محمد بن كعب الفرضي وغيره: «قالوا: قال رجل من المنافقين: ما أرى مثل قرائنا هؤلاء؟ أرغبنا بطوناً<sup>(١)</sup>؛ وأكذبنا ألسنا، وأجبتنا عند اللقاء، فرفع ذلك إلى رسول الله ﷺ وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب؛ وتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق، فقال: ﴿أَبِلَّهُ وَإِيَّنِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ سَتَهْرِئُونَ ۝ لَا تَعْنَذِرُوا ۝ فَدَكْرُتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ۝ إِنْ تَعْفَ عن طَلَاقَةٍ مِنْكُمْ تُعَذِّبْ طَلَاقَةً بِإِنْتِهِمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ﴾ [التوبه: ٦٥، ٦٦] وإن رجليه ليسفعان الحجارة، وما يلتفت إليه رسول الله ﷺ وهو متعلق بنسعة ناقة رسول الله ﷺ<sup>(٢)</sup>. وقال عبد الله بن وهب: أخبرني هشام بن سعد عن زيد بن أسلم عن عبد الله بن عمر قال: «قال رجل في غزوة تبوك في مجلس: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغل بطوناً، ولا أكذب ألسنا، ولا أجبن عند اللقاء، فقال رجل في المجلس: كذبت، ولكنك منافق، لأنّ رجليه الحجارة، بلغ ذلك رسول الله ﷺ ونزل القرآن، قال عبد الله بن عمر: وأنا رأيته متعلقاً بحقب ناقة رسول الله ﷺ تُكْبِهُ الحجارة، وهو يقول يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب، ورسول الله يقول: ﴿أَبِلَّهُ وَإِيَّنِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ سَتَهْرِئُونَ ۝ لَا تَعْنَذِرُوا ۝ فَدَكْرُتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾ وقد رواه

(١) في تفسير ابن كثير وتفسير ابن حجر: «ما أرى قرائنا هؤلاء إلا أرغبنا بطوناً»

(٢) سفع الطائر ضريبيه - كمنع - لطمهها بجناحيه، وسعف فلان فلاناً لطمها وضربيه، والمعنى أن الحجارة تضرب رجليه من سرعة المسير وأنه مشغول عن ذلك.

(٣) النسعة بكسر النون وسكون المهملة، سير مضفور يجعل زماماً للبعير وغيره<sup>(\*)</sup>.

(\*) قوله: (النسعة بكسر النون وسكون المهملة سير مضفور يجعل زماماً للبعير وغيره) أقول في قوله يجعل زماماً للبعير نظر والصواب أن النسعة حبل يشد به الرحل ولا يطلق على الزمام قال في القاموس: (النسع بالكسر سير يتسع عريضاً على هيئة أعناء النعال، يشد به الرحال والقطعة منه نسعة، وسمى نسعاً لطوله انتهى المقصود.

عن ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وقتادة - دخل حديث بعضهم في بعض - أنه قال رجل في عزوة تبوك: «مَا رَأَيْنَا مِثْلَ فُرَائِنَا هُؤُلَاءِ أَرْغَبُ بُطُونًا، وَلَا أَكْذَبُ أَسْنَا، وَلَا أَجْبَنُ عِنْدَ الْلَّقَاءِ؛ يَعْنِي رَسُولَ اللَّهِ وَاصْحَابَهُ الْقُرَاءِ، فَقَالَ لَهُ عَوْفُ بْنُ مَالِكٍ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ مُنَافِقٌ، لَا خَبَرَنَّ رَسُولَ اللَّهِ وَاصْحَابَهُ عَوْفٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ لِيُخْبِرُهُ، فَوَجَدَ الْقُرْآنَ قَدْ سَبَقَهُ، فَجَاءَ ذَلِكَ الرَّجُلُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَقَدْ ارْتَحَلَ وَرَكِبَ نَاقَتَهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَتَحَدَّثُ حَدِيثَ الرَّكْبِ

اللّيث عن هشام بن سعد بنحو من هذا.

وقال ابن إسحاق: «وقد كان جماعة من المنافقين، منهم: وديعة بن ثابت أخوبني أمية ابن زيد بن عمرو بن عوف، ورجل من أشجع، حليف لبني سلمة، يقال له: مُخْشِي بن حمير، يشيرون إلى رسول الله وَاللهُ أَعْلَمُ وهو منطلق إلى تبوك، فقال بعضهم لبعض: أتحسبون جلاًّدَ بَنِي الأَصْفَرِ كَفَّالَ الْعَرَبِ بَعْضَهُمْ بَعْضًا؟ وَاللهُ لَكُنَا بَكُمْ غَدًا مُقْرَنِينَ فِي الْجَبَالِ؛ إِرْجَافًا وَتَرْهِيْبًا لِلْمُؤْمِنِينَ، فَقَالَ مُخْشِي بْنُ حَمِيرٍ: وَاللهُ لَوْدَدْتُ أَنِي أَفَاضِي عَلَى أَنْ يُصْرَبَ كُلُّ رَجُلٍ مِنْ مائة جلة؛ وَإِنَا نَتَفَلْتُ أَنْ يَنْزَلَ فِينَا قُرْآنٌ لِمَقَالَتِكُمْ هَذِهِ، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - فِيمَا يَلْغِي فَقَالَ وَدِيعَةُ بْنُ يَاسِرٍ: أَدْرَكَ الْقَوْمَ فَإِنَّهُمْ قَدْ احْتَرَقُوا، فَسَلَّمُهُمْ عَمَّا قَالُوا، فَإِنَّكُرُوا فَقُلْ: بَلَى قَلْتُ كَذَا وَكَذَا، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِمْ عَمَارٌ، فَقَالَ ذَلِكَ لَهُمْ، فَأَتَوْ رَسُولُ اللَّهِ يَعْنَدُهُمْ إِلَيْهِ، فَقَالَ وَدِيعَةُ بْنُ ثَابَتَ - وَرَسُولُ اللَّهِ وَاصْحَابُهُ وَاقِفٌ عَلَى رَاحِلَتِهِ - فَجَعَلَ يَقُولُ وَهُوَ آخِذٌ بِحَقِبَاهَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ، فَقَالَ مُخْشِي بْنُ حَمِيرٍ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ بِي اسْمِي وَاسْمِي أَبِي، فَكَأْنَ الَّذِي عَنَاهُ أَيْ: بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنْ تَعْفُ عَنْ طَالِبَةِ مَنْكُمْ تُعَذِّبْ طَالِبَةً﴾ فِي هَذِهِ الْآيَةِ: مُخْشِي بْنُ حَمِيرٍ فَسُمِّيَ عَبْدَالرَّحْمَنَ، وَسَأَلَ اللَّهُ أَنْ يُقْتَلْ شَهِيدًا لَا يُعْلَمُ بِمَكَانِهِ، فَقُتِلَ يَوْمَ الْيَمَامَةِ فَلَمْ يُوجَدْ لَهُ أَثْرًا».

وقال عكرمة في تفسير هذه الآية: «كان رجل ممن - إن شاء الله - عفا عنه يقول: اللهم إني أسمع آية أنا أعني بها تَقْسِيرُ منها الجلود، وَتَجْلِيْلُ منها القلوب، اللهم فاجعل وفاتي قتلاً في سبيلك، لا يقول أحد أنا عَسَلْتُ، أنا كفنت، أنا دفنت، قال: فأصيّب يوم اليمامة، فيما أحد من المسلمين إلا وقد وُجِدَ غَيْرُه».

وقوله: ﴿لَا تَعْذِرُوا قَدْ كَفَرُتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ﴾ أي: بهذه المقالة التي استهزأتم بها ﴿إِنْ نَعْفُ عَنْ طَالِبَةِ مَنْكُمْ﴾ أي: مُخْشِي بن حمير ﴿تُعَذِّبْ طَالِبَةً﴾ أي: لا يعفى عن جميعكم؛ ولا بد من عذاب بعضكم ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ﴾ أي: بهذه المقالة الفاجرة الخاطئة. انتهى.

نَقْطَعُ بِهِ عَنَا الطَّرِيقَ . قَالَ ابْنُ عُمَرَ: كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ مُتَعَلِّقاً بِسَعْةِ نَاقَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَإِنَّ  
الْحِجَارَةَ تَنْكُبُ رِجْلَيْهِ، وَهُوَ يَقُولُ: إِنَّمَا كُنَّا نَخْوَضُ وَنَلْعَبُ . فَيَقُولُ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:  
﴿أَيَّالَهُ وَءَائِيلَهُ، وَرَسُولَهُ، كُنْتُمْ سَتَهُونَ ۝ لَا تَعْنَدُرُوا ۝ فَذَكَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ﴾ ما يَلْتَفِتُ إِلَيْهِ  
وَمَا يَرِيدُهُ عَلَيْهِ» .

فيه مسائل :

الأولى : وهي العظيمة - أنَّ مَنْ هَرَّلَ بِهَذَا إِنَّهُ كافر .

قال شيخ الإسلام: وقد أمره الله تعالى أن يقول لهم: «فَذَكَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ» وقول  
من يقول: إنهم كفروا بعد إيمانهم بلسانهم مع كفرهم أولاً بقلوبهم: لا يصح لأن الإيمان  
باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر، فلا يقال: قد كفرتم بعد إيمانكم؛ فإنهم لم يزالوا  
كافرين في نفس الأمر، وإن أريد أنكم أظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإيمان، فهم لم يظهروا  
للناس إلا لخواصهم؛ وهم مع خواصهم ما زالوا كذلك، ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا  
منافقين .

وقال رحمه الله في موضع آخر: فقد أخبر أنهم كفروا بعد إيمانهم مع قولهم: إنما  
تكلمنا بالكفر من غير اعتقاد له؛ بل إنما كنا نخوض ولعب، وبين أن الاستهزاء بآيات الله  
كفر، ولا يكون هذا إلا من شرح صدراً بهذا الكلام؛ ولو كان الإيمان في قلبه لمنعه أن  
يتكلم بهذا الكلام؛ والقرآن يبين أن إيمان القلب يستلزم العمل الظاهر بحسبه. كقوله تعالى  
﴿وَيَقُولُونَ إِنَّمَا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فِرِيقٌ مِّنْهُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ﴾ - إلى قوله - «إِنَّمَا كَانَ  
قَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَعَنَا وَأَطَعْنَا وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ»  
[النور: ٥١-٤٧] فنفي الإيمان عن توقيع طاعة الرسول، وأخبر أن المؤمنين إذا دعوا إلى الله  
ورسوله ليحكم بينهم سمعوا وأطاعوا، وبين أن هذا من لوازم الإيمان، انتهى .  
وفيه: بيان أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها أو عمل يعمل به<sup>(١)</sup> وأشدتها خطراً

(١) ومن هذا الباب الاستهزاء بالعلم وأهله؛ وعدم احترامهم لأجلهم<sup>(\*)</sup>.

(\*) قوله: (ومن هذا الباب الاستهزاء بالعلم وأهله وعدم احترامهم لأجله) أقول: هذا القول فيه إجمال، والصواب التفصيل  
فإن كان الاستهزاء بالعلم الشرعي أو بالعلماء لأجله فلا شك أن ذلك ردة عن الإسلام، لأنه تقصى لما عظمه الله  
 واستخفاف به، وفي ضمن ذلك احتقاره والتکذیب به، أما إن كان الاستهزاء بالعلماء بالعلماء يرجع إلى أمر آخر كالملابس أو  
حرص بعضهم على الدنيا أو اعتبراهم خلاف ما عليه الناس من العوائد التي لا تتعلق لها بالشرع أو لما يشبه ذلك فهذا  
وأشباهه لا يكون ردة عن الإسلام لأنه لا يرجع إلى الدين وإنما يرجع إلى أمور أخرى والله سبحانه وتعالى أعلم .

الثانية: أن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائناً من كان.

الثالثة: الفرق بين النعمة وبين النصيحة لله ولرسوله.

الرابعة: الفرق بين العفو الذي يحبه الله وبين الغلظة على أعداء الله.

الخامسة: أن من الاعتذار ما لا ينبغي أن يُقبل.

إرادات القلوب. فهي كالبحر الذي لا ساحل له. ويفيد الخوف من النفاق الأكبر. فإن الله تعالى أثبت لهؤلاء إيماناً قبل أن يقولوا ما قالوه، كما قال ابن أبي ملِكَة: «أدركت ثلاثة من أصحاب رسول الله ﷺ كلهم يخاف النفاق على نفسه». نسأل الله السلامة والعفو والعافية في الدنيا والآخرة.

\* \* \*

## ٤٨ - باب

قول الله تعالى: «وَلَمَّا أَذْفَنَهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لِيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَطْلَنَّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَمَّا رُجِعَتْ إِلَى رَفِيْقٍ إِنَّ لِي عِنْدِي لَهُ خُسْنَى فَلَنْتَيْشَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنْتَيْقَنُهُمْ مِنْ عَدَابٍ غَلِيظٍ» [فصلت: ٥٠].

قال مجاهد: «هذا بعملي وأنا محقوق به».

وقال ابن عباس: «يريد من عندي».

وقوله: «قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي» قال قتادة: «على علمٍ مني بوجوه المكاسب».

قوله: (باب قول الله تعالى: «وَلَمَّا أَذْفَنَهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ») [فصلت: ٥٠].

ذكر المصنف رحمة الله تعالى عن ابن عباس وغيره من المفسرين في معنى هذه الآية وما بعدها، ما يكفي في المعنى ويشفي.

قوله: (قال مجاهد: هذا بعملي وأنا محقوق به. وقال ابن عباس: يريد: من عندي).

وقوله: («قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي») قال قتادة: «على علم مني بوجوه المكاسب» وقال آخرون: «على علم من الله أني له أهل» وهذا معنى قول مجاهد: «أوتته على شرف»). وليس فيما ذكروه اختلاف وإنما هي أفراد المعنى.

قال العmad ابن كثير رحمة الله في معنى قوله تعالى: «ثُمَّ إِذَا حَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ» [الزمر: ٤٩] يخبر أن الإنسان في حال الضرب بضرع إلى الله تعالى وينبئ إليه ويدعوه، ثم إذا خوله نعمة منه طغى وبغى و«قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ» أي: لما يعلم الله من استحقاق لي، ولو لا أني عند الله حظيظ لما خولني هذا<sup>(١)</sup>. قال تعالى: «بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ» أي: ليس الأمر كما زعم بل إنما أنعمنا عليه بهذه النعمة لختبره فيما أنعمنا عليه أطمع أم يعصي؟! مع علمنا المتقدم بذلك «بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ»<sup>(٢)</sup> أي اختبار «وَلَكُنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» فلهذا يقولون ما يقولون؛ ويدعون ما يدعون: «فَدَّ فَالْمَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ» أي: قد قال هذه المقالة وزعم هذا الزعم وادعى هذه الدعوى كثير من سلف من الأمم: «فَمَا أَعْنَى عَنْهُمْ مَا كَافُوا يَكْسِبُونَ» أي: مما صرحت قولهم، ولا نفعهم جمعهم، وما كانوا يكسبون. كما قال تعالى مخبرًا عن قارون: «إِذَا قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَنْفَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِجِينَ ٥ وَأَتَيْتُهُ فِيمَا ءَاتَنِيَ اللَّهُ الدَّارُ الْآخِرَةُ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَنْعِي الْفَسَادَ فِي

(١) في تفسير ابن كثير زيادة: قال قتادة: «عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي»: على خير عندي».

(٢) في ابن كثير: «مع علمنا بذلك فهي فتنة».

قال آخرون: «عَلَى عِلْمٍ مِنَ اللَّهِ أَنِّي لَهُ أَهْلٌ» وهذا معنى قول مجاهد: «أُوتِيْتُهُ عَلَى شَرَفٍ».

وعن أبي هريرة أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ ثَلَاثَةَ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ، وَأَقْرَعَ، وَأَعْمَى. فَأَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَبْتَلِيهِمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا. فَقَاتَ الْأَبْرَصَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنُ حَسَنٌ، وَجِلْدُ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِي الَّذِي قَدْ قَدَرَنِي النَّاسُ بِهِ. قَالَ: فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ قَدْرُهُ، فَأَعْطَيَ لَوْنًا حَسَنًا وَجِلْدًا حَسَنًا. قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْإِبْلُ أَوِ الْبَقَرُ - شَكَ إِسْحَاقُ - فَأَعْطَيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ، وَقَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِيهَا. قَالَ فَأَتَى الْأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شِعْرُ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِي الَّذِي قَدْ قَدَرَنِي النَّاسُ بِهِ. فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عَنْهُ، وَأَعْطَيَ شَعْرًا حَسَنًا.

الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ٥ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيْتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِيْ أَوْلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْفُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمَاعًا وَلَا يُشَكِّلُ عَنِ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ» [القصص: ٧٨-٧٦]

وقال تعالى: «وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ» [سيا: ٣٥].

قوله: (وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن سمع رسول الله ﷺ يقول: إن ثلاثة)<sup>(١)</sup> - الحديث .

(آخر جاه) أي: البخاري ومسلم. والناقة العشراء - بضم العين وفتح الشين وبالمد - هي: الحامل.

قوله: (أَنْتَجَ) وفي رواية: (فتَّجَ) معناه: تولى نتاجها، والناتج للناقة كالقابلة للمرأة.

قوله: (ولَدَ هَذَا) وهو بتضديد اللام، أي: تولى ولادتها، وهو بمعنى (أَنْتَجَ) في الناقة؛ فالموْلَدُ والناتج والقابلة بمعنى واحد؛ لكن هذا للحيوان، وذلك لغيره وقوله: (انقطعت بي الحال) هو بالحاء المهملة والباء الموحدة: هي الأسباب. قوله: (لا أَجْهَدُك) معناه: لا أُشْقِّ عليك في رد شيء تأخذ، أو تطلب من مالي. ذكره النووي.

وهذا حديث عظيم، وفيه معتبر: فإن الأولين جحدا نعمـة الله، فـما أقراـلـه بـنعمـة، ولا نـسـباـ النـعـمـة إـلـىـ المـنـعـمـ بـهـاـ، ولاـ أـدـيـاـ حـقـ اللهـ فـيـهـاـ، فـحـلـ عـلـيـهـماـ السـخـطـ، وأـمـاـ الـأـعـمـىـ فـاعـرـفـ بـنـعـمـةـ اللهـ؛ وـنـسـبـهـاـ إـلـىـ مـنـ أـنـعـمـ عـلـيـهـ بـهـاـ، وـأـدـيـ حـقـ اللهـ فـيـهـاـ، فـاستـحـقـ الرـضاـ مـنـ اللهـ بـقـيـاـمـهـ بـشـكـرـ النـعـمـ لـمـاـ أـتـىـ بـأـرـكـانـ الشـكـرـ الثـلـاثـةـ التـيـ لـاـ يـقـومـ الشـكـرـ إـلـاـ بـهـاـ، وـهـيـ: الإـقـارـ

بـالـنـعـمـةـ وـنـسـبـهـاـ إـلـىـ المـنـعـمـ، وـبـذـلـهـ فـيـمـاـ [يـحـبـ].

قال العـلـامـ اـبـنـ الـقـيـمـ رـحـمـهـ اللهـ<sup>(٢)</sup>: أـصـلـ الشـكـرـ هوـ: الـاعـتـرـافـ بـإـنـعـامـ المـنـعـمـ عـلـىـ وـجـهـ

(١) وقد حذفناه من الشرح منعاً للتكرار.

(٢) في مدارج السالكين ج ٢ ص ١٣٥-١٤٤.

فَقَالَ: أَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْبَقْرُ أَوِ الإِبْلُ. فَأَعْطَيَ بَقَرَةً حَامِلًا، قَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِيهَا، فَأَتَى الْأَغْمَى، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: أَنْ يَرَدَ اللَّهُ إِلَيَّ بَصَرِي فَأَبْصِرُ بِهِ النَّاسَ، فَرَدَ اللَّهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْغَنْمُ. فَأَعْطَيَ شَاهَ وَالدَّا. فَأَنْتَجَ هَذَا وَوَلَدَ هَذَا. فَكَانَ لِهِذَا وَادِي مِنَ الْإِبْلِ، وَلِهِذَا وَادِي مِنَ الْبَقَرِ، وَلِهِذَا وَادِي مِنَ الْغَنْمِ، قَالَ: ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الْأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ. فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ قَدْ انْقَطَعَتْ بِي الْجِبَالُ فِي سَفَرِي فَلَا يَلَمَعُ لِي الْيَوْمَ إِلَّا بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّوْنَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْمَالَ - بَعِيرًا أَتَبْلُغُ بِهِ فِي سَفَرِي، فَقَالَ: الْحُقُوقُ كَثِيرَةٌ، فَقَالَ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَصَ يَقْدُرُكَ النَّاسُ. فَقَيْرًا، فَأَعْطَاكَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْمَالَ، فَقَالَ: إِنَّمَا وَرَثْتُ هَذَا الْمَالَ كَابِرًا عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَادِبًا فَصَيَرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ.

وَأَتَى الْأَفْرَغَ فِي صُورَتِهِ [وَهَيْئَتِهِ]، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ مَا قَالَ لِهِذَا، وَرَدَ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا رَدَ عَلَيْهِ هَذَا. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَادِبًا فَصَيَرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى الْأَغْمَى فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ. قَدْ انْقَطَعَتْ بِي الْجِبَالُ فِي سَفَرِي. فَلَا يَلَمَعُ لِي الْيَوْمَ إِلَّا بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ. أَسْأَلُكَ بِالَّذِي رَدَ عَلَيْكَ بَصَرَكَ شَاهَ أَتَبْلُغُ بِهَا فِي سَفَرِي. فَقَالَ: قَدْ كُنْتُ أَغْمَى فَرَدَ اللَّهُ إِلَيَّ بَصَرِي، فَخُدْ مَا شِئْتَ وَدُعْ مَا شِئْتَ، فَوَاللَّهِ لَا أَجْهَدُكَ الْيَوْمَ بِشَيْءٍ أَخَذْتُهُ اللَّهُ . فَقَالَ: أَمْسِكْ مَالَكَ، فَإِنَّمَا ابْتُلِيْتُمْ، فَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْكَ وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبِيْكَ» أَخْرَجَاهُ.

الخضوع له؛ والذل والمحبة، فمن لم يعرف النعمة بل كان جاهلاً بها لم يشكرها؛ ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها لم يشكرها أيضاً، [ومن عرف النعمة والنعم لكن جحدها كما يجحد المنكر لنعمة المنعم عليه بها فقد كفرها]، ومن عرف النعمة والنعم بها، وأقر بها ولم يجحدها، ولكن لم يخضع له ولم يجهه ولم يرض به وعنده، لم يشكره أيضاً. ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقر بها، وخضع للنعم بها، وأحبه ورضي به وعنده، واستعملها في محاباته وطاعته، فهذا هو الشاكر لها، فلا بد في الشكر من علم القلب، وعمل يتبع العلم، وهو الميل إلى المنعم ومحبته والخضوع له.

قوله: (قدري الناس) بكرامة رؤيته وقربه منهم.

فيه مسائل:

الأولى:

تفسير الآية.

الثانية:

ما معنى: ﴿لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي﴾ .

الثالثة:

ما معنى قوله: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُمْ عَلَىٰ عِلْمٍ عِنْدِي﴾ .

الرابعة:

ما في هذه القصة العجيبة من العبر العظيمة.

\* \* \*

## ٤٩ - باب

قول الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَنَاهُمَا صَلِحًا جَعَلَاهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَنَاهُمَا فَتَعْنَى اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٠].

قوله: (باب قول الله ﴿فَلَمَّا أَتَنَاهُمَا صَلِحًا جَعَلَاهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَنَاهُمَا فَتَعْنَى اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٠].

قال الإمام أحمد رحمه الله في معنى هذه الآية: حدثنا عبد الصمد: حدثنا عمر بن إبراهيم حدثنا قتادة عن الحسن عن سمرة عن النبي ﷺ قال: «لما ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولد فقال: سمييه عبدالحارث فإنه يعيش، فسمته عبدالحارث فعاش. وكان ذلك من وحي الشيطان وأمره» وهكذا رواه ابن جرير عن محمد بن بشار بن دار، عن عبد الصمد بن عبدالوارث به. ورواه الترمذى في تفسير هذه الآية عن محمد بن المثنى عن عبد الصمد به، وقال: هذا حديث حسن غريب؛ لا نعرفه إلا من حديث عمر بن إبراهيم، ورواه بعضهم عن عبد الصمد ولم يرفعه. ورواه الحاكم في مستدركه من حديث عبد الصمد مرفوعاً، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. ورواه الإمام أبو محمد بن أبي حاتم في تفسيره عن أبي زرعة الرازي، عن هلال بن فياض، عن عمر بن إبراهيم. به مرفوعاً<sup>(١)</sup>.

وقال ابن جرير: حدثنا ابن وكيع حدثنا سهيل بن يوسف عن عمرو، عن الحسن ﴿جَعَلَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَنَاهُمَا﴾ قال: «كان هذا في بعض أهل الملل ولم يكن بأدم». وحدثنا بشر بن معاذ قال: حدثني يزيد حدثنا سعيد عن قتادة قال: كان الحسن يقول: «هم اليهود والنصارى،

(١) قال الحافظ ابن كثير: والغرض أن هذا الحديث معلول من ثلاثة أوجه:

أحدها: أن عمر بن إبراهيم هذا هو البصري، وقد وفته ابن معين، ولكن قال أبو حاتم الرازي: لا يُحتاج به.

ولكن رواه ابن مردويه من حديث المعتمر عن أبيه، عن الحسن، عن سمرة مرفوعاً. فاته أعلم.

الثاني: أنه قد روی من قول سمرة نفسه، وليس مرفوعاً. كما قال ابن جرير.

الثالث: أن الحسن نفسه فسر الآية بغير هذا. فلو كان هذا عنده عن سمرة مرفوعاً لما عدل عنه - ثم ساق ابن كثير الروايات عن الحسن، بمثل ما روى ابن جرير عنه ثم قال: هذه أسانيد صحيحة عن الحسن: أنه فسر الآية بذلك؛ وهو من أحسن التفاسير وأولى ما حملت عليه الآية.

ولو كان هذا الحديث عنده محفوظاً عن رسول الله ﷺ لما عدل عنه هو ولا غيره، ولا سيما مع تقواه وورعه. فهذا يدل على أنه موقف على الصحابي، ويحتمل أنه تلقاه عن بعض أهل الكتاب من آمن منهم، مثل: كعب أو وهب ابن منه أو غيرهما كما سيأتي بيانه إن شاء الله، إلا أنها برئنا من عهدة المروي. والله أعلم أهـ. وقال الإمام أبو محمد بن حزم في كتاب الملل والنحل: وهذا الذي نسبوه إلى آدم من أنه سمي ابنه عبدالحارث خرافة موضوعة مكتوبة من تأليف من لا دين له ولا حياء؛ ولم يصح سندها قط وإنما نزلت الآية في المشركين على ظاهرها. اهـ.

قال ابن حزم: «اتَّفَقُوا عَلَى تَحْرِيمٍ كُلُّ اسْمٍ مُعَبَّدٍ لِغَيْرِ اللَّهِ. كَعَبْدٍ عَمْرُو وَعَبْدِ الْكَعْبَةِ. وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، حَاشَا عَبْدَ الْمُطَلِّبِ».

رزقهم الله أولاً داً فهو دوا ونَصَرُوا» وهذا إسناد صحيح عن الحسن رحمه الله.

قال العماد ابن كثير في تفسيره وأما الآثار فقال محمد بن إسحاق: عن داود بن الحسين، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: «كانت حواء تلد لأدم عليه السلام أولاً داً فتُعبدُه الله وَتُسَمِّيهِمْ عبدَ الله وَعَبْدَ الله وَنَحْوَ ذَلِكَ، فِي صَبَّاهِمِ الْمَوْتِ، فَأَتَاهُمَا إِبْلِيسُ فَقَالَ: أَمَا إِنْكُمَا لَوْ تَسْمِيَانِه بِغَيْرِ الدِّيْنِ تَسْمِيَانِه بِهِ لِعَاشَ، فَوَلَدَتْ لَهُ رَجُلًا فَسَمِاهُ عَبْدُ الْحَارِثَ، فِيهِ أَنْزَلَ اللَّهُ: {هُوَ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَجَهَدَ} الآية [الأعراف: ١٨٩]» وقال العوفي عن ابن عباس: «فَأَتَاهُمَا الشَّيْطَانُ فَقَالَ: هَلْ تَدْرِيَانِ مَا يَوْلِدُ لَكُمَا؟ أَمْ هَلْ تَدْرِيَانِ مَا يَكُونُ، أَبْهِمَةً أَمْ لَا؟ وَزَينَ لَهُمَا الْبَاطِلَ، إِنَّهُ لَغَوِيٌّ مُبِينٌ؛ وَقَدْ كَانَتْ قَبْلَ ذَلِكَ وَلَدَتْ وَلَدِينَ فَمَا تَأْتَى، فَقَالَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ: إِنْكُمَا إِنْ لَمْ تَسْمِيَاهُ بِي لَمْ يَخْرُجْ سُوِيًّا، وَمَاتَ كَمَا مَاتَ الْأَوَّلُ. فَسَمِاهُ وَلَدِهِمَا عَبْدُ الْحَارِثَ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: {فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَنِيعًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا فَتَعَلَّلَ اللَّهُ عَنْهَا يُشَرِّكُونَ}».

وذكر مثله عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، ورواه ابن أبي حاتم، وقد تلقى هذا الأثر عن ابن عباس جماعة من أصحابه كمجاحد وعكرمة وسعيد بن جبير، ومن الطبقية الثانية: قتادة والسدوي وجماعة من الخلف؛ ومن المفسرين والمتأخرین جماعات لا يحصون كثرة، قال العماد ابن كثير: وكان أصله - والله أعلم - مأخوذه من أهل الكتاب<sup>(١)</sup>.  
قلت: وهذا بعيد جدًا.

قوله: (قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله كعبد عمرو وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك، حاشا عبد المطلب).

ابن حزم: هو عالم الأندلس، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي الظاهري صاحب التصانيف، توفي سنة ست وخمسين وأربعين وله اثنتان وسبعين سنة.  
وعبد المطلب هذا: هو جد رسول الله ﷺ، وهو ابن هاشم بن عبد مناف بن قصيّ بن كلاب بن مُرّة بن كعب بن لوي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خُزيمة بن

(١) قال ابن كثير: وهذه الآثار يظهر عليها - والله أعلم - أنها من آثار أهل الكتاب، أما نحن فعلى مذهب الحسن البصري في هذا، وأنه ليس المراد من هذا السياق آدم وحواء، وإنما المشركون من ذريته؛ وللهذا قال: «فَتَعَلَّلَ اللَّهُ عَنْهَا يُشَرِّكُونَ»<sup>(\*)</sup>.

(\*) فتايدة: قال شيخنا العلامة الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ - أطال الله حياته لنفع المسلمين - أما قوله تعالى في آخر الآية: «فَتَعَلَّلَ اللَّهُ عَنْهَا يُشَرِّكُونَ» فليس المراد به آدم وحواء، لأن الكلام قد تم قبله، وهذا ابتداء كلام مستأنف، وإنما المراد به المشركون؛ وما ساقه الشارح رحمة الله في قوله: «فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَنِيعًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا» هو القول المعتمد الذي يدل عليه ظاهر القرآن أهـ.

مُدركة بن إِلَيَّاسَ بْنِ مُضْرِبِ بْنِ نَزَارٍ بْنِ مَعْدَّ بْنِ عَدْنَانٍ، وَمَا فَوْقَ عَدْنَانٍ مُخْتَلِفٌ فِيهِ، وَلَا رِيبٌ  
أَنْهُمْ مِنْ ذَرِيَّةِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ .

حَكَى رَحْمَهُ اللَّهُ اِنْقَاقُ الْعُلَمَاءِ عَلَى تَحْرِيمِ كُلِّ مَا عَبَدَ لِغَيْرِ اللَّهِ، لَأَنَّهُ شَرَكَ فِي الرَّبُوبِيَّةِ  
وَالْإِلَهِيَّةِ، لَأَنَّ الْخَلْقَ كُلُّهُمْ مَلِكُ اللَّهِ وَعَبِيدُهُ، اسْتَعْبُدُهُمْ لِعِبَادَتِهِ وَحْدَهُ، وَتَوْحِيدُهُ فِي رَبُوبِيَّتِهِ  
وَإِلَهِيَّتِهِ، فَمِنْهُمْ مَنْ عَبَدَ اللَّهَ وَوَحْدَهُ فِي رَبُوبِيَّتِهِ وَإِلَهِيَّتِهِ؛ وَمِنْهُمْ مَنْ أَشْرَكَ بِهِ فِي إِلَهِيَّتِهِ وَأَقْرَبَ  
لَهُ بِرَبُوبِيَّتِهِ وَأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ، وَأَحْكَامُهُ الْقَدَرِيَّةُ جَارِيَّةٌ عَلَيْهِمْ وَلَا بَدَّ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ كُلَّ  
مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَعْلَمُ أَرْجُونَ عَبْدًا» [مَرِيمٌ: ٩٣] فَهَذِهِ هِيَ الْعَبُودِيَّةُ الْعَامَةُ، وَأَمَّا الْعَبُودِيَّةُ  
الخَاصَّةُ فَإِنَّهَا تَخْتَصُّ بِأَهْلِ الْإِحْلَاصِ وَالطَّاعَةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ»  
[الْزُّمُرٌ: ٣٦] وَنَحْوُهَا .

قوله: (حاشا عبدالمطلب) هذا استثناء من العموم المستفاد من «كل» وذلك أن تسميته  
بهذا الاسم لا محذور فيها، لأن أصله من عبودية الرق؛ وذلك أن المطلب أخوه هاشم قد  
المدينة؛ وكان ابن أخيه «شيبة» - هذا - قد نشأ في أخواه بنى النجار من الخزرج، لأن  
هاشمًا تزوج فيهم امرأة، فجاءت منه بهذا الابن، فلما شب في أخواه؛ وبلغ سن التمييز  
سافر به عممه المطلب إلى مكة بلد أبيه وعشيرته<sup>(١)</sup> فقدم به مكة وهو رديفة، فرأه أهل مكة وقد  
تغير لونه بالسفر، فحسبوه عبدًا للمطلب، فقالوا: هذا عبد المطلب، فعلق به هذا الاسم  
وركبته؛ فصار لا يذكر ولا يدعى إلا به<sup>(٢)</sup>، فلم يبق للأصل معنى مقصود. وقد قال النبي  
ﷺ: «أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»<sup>(٣)</sup> وقد صار معظمًا في قريش والعرب، فهو سيد قريش وأشرفهم  
في جاهليته؛ وهو الذي حفر زمم وصارت له السقاية وفي ذريته من بعده. و«عبدالله» والد  
رسول الله ﷺ أحد بنى عبدالمطلب، وتوفي في حياة أبيه، قال الحافظ صلاح الدين العلائي  
في كتاب الدرة السننية في مولد خير البرية: كان سن أبيه عبدالله حين حملت منه آمنة برسول  
الله ﷺ نحو ثمانية عشر عاماً؛ ثم ذهب إلى المدينة ليتمار منها تمراً لأهله فمات بها عند  
أخواه بنى عدي بن النجار، والنبي ﷺ حمل على الصحيح. انتهى .

(١) وكانت أمه سلمى قد شرط أبوها عمرو بن زيد الخزرجي النجاري على هاشم أن تلد عنده بالمدينة، فولدت له شيبة، ومات  
هاشم في الشام فبقي شيبة بالمدينة عند أخواه بنى عدي بن النجار سبع سنين حتى ذهب عممه المطلب إليه وأحضره إلى  
مكة .

(٢) واسمه العلم: شيبة الحمد.

(٣) روى البخاري ومسلم عن البراء بن عازب - وسأله رجل من قيس: «أَفْرَرْتَمْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ حَنِين؟» فَقَالَ: لَكِ  
رَسُولُ اللَّهِ لَمْ يَفْرُرْ، كَانَتْ هَوَازِنَ رَمَةً وَإِنَّا لَمَا حَمَلْنَا عَلَيْهِمْ اِنْكَشَفُوا؛ فَأَكَبَبْنَا عَلَى الْعَنَائِمَ فَاسْتَقْبَلْنَا بِالسَّهَامِ، وَلَقَدْ رَأَيْتَ  
رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَلَى بَعْلَتِهِ الْبَيْضَاءَ وَإِنَّ أَبَا سَفِيَّانَ أَخْذَ بِزِمَامِهَا يَقُولُ: أَنَا الَّذِي لَا كَذَبْ، أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، اللَّهُمَّ نَزَلْ  
نَصْرَكَ. وَكَنَا إِذَا حَمِيَ الْبَأْسُ اتَّقَيْنَا بِرَسُولِ اللَّهِ، وَإِنَّ الشَّجَاعَ الَّذِي يَحْاذِي بِهِ».

وعن ابن عباس في الآية: «قال: لَمَا تَغْشَاهَا آدُمْ حَمَلْتُ، فَأَتَاهُمَا إِبْلِيسَ، فَقَالَ: إِنِّي صَاحِبُكُمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَهَنَّمَ لَتُطِيعُنِي أَوْ لَأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيْلِ. فَيَخْرُجُ مِنْ بَطْنِكَ فَيُشَقَّهُ، وَلَا فَعْلَنَّ وَلَا فَعْلَنَّ، يُخَوِّفُهُمَا، سَمِّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ، فَأَبَيَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيْتَا، ثُمَّ حَمَلْتُ، فَأَتَاهُمَا، فَقَالَ مِثْلَ قَوْلِهِ، فَأَبَيَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيْتَا، ثُمَّ حَمَلْتُ فَأَتَاهُمَا، فَذَكَرَ لَهُمَا فَادِرَكَهُمَا حُبُّ الْوَلَدِ، فَسَمِّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ فَذَلِكَ قَوْلُهُ: جَعَلَاهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا» رواه ابن أبي حاتم.

وله بسند صحيح عن قتادة قال: «شُرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ».

وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله: «لِئِنْ أَتَيْنَا صَلِি�ْحًا» قال: «أَشْفِقُ أَنْ لَا يَكُونَ إِنْسَانًا» وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما.

قلت: وصار النبي ﷺ لما وضعته أمه في كفالة جده عبدالمطلب، قال الحافظ الذهبي:

وتوفي أبوه عبد الله وللنبي ﷺ ثمانية وعشرون شهراً، وقيل أقل من ذلك، وقيل: وهو حمل.

توفي بالمدينة، وكان قد قدمها ليمتار تمراً، وقيل: بل مر بها راجعاً؛ من الشام، وعاش خمساً وعشرين سنة، قال الواقدي: وذلك أثبت الأقاويل في سنه ووفاته، وتوفيت أمه أمة بالأبواء، وهي راجعة به ﷺ إلى مكة من زيارة أخواه أبيهبني عدي بن النجار، وهو يؤمئذ ابن ست سنين وماة يوم؛ وقيل: ابن أربع سنين. فلما ماتت أمه حملته أم أيمن مولاته إلى جده؛ فكان في كفالته إلى أن توفي جده، وللنبي ﷺ ثمان سنين فأوصى به إلى عميه أبي طالب اهـ.

قوله: (وعن ابن عباس رضي الله عنهم في الآية) قد قدمنا نظيره عن ابن عباس في المعنى.

قوله: (وله بسند صحيح عن قتادة قال «شُرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ») قال شيخنا رحمة الله: إن هذا الشرك في مجرد تسمية، لم يقصد حقيقته التي يريد لها إبليس، وهو محمل حسن يبين أن ما وقع من الأبوين من تسميتهمابنهمابعدالحارث إنما هو مجرد تسمية لم يقصد تعبيد لغير الله. وهذا معنى قول قتادة: شُرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ.

في مسائل :

الأولى : تحرير كل اسم معبد لغير الله<sup>(١)</sup>.

الثانية : تفسير الآية.

الثالثة : أن هذا الشرك في مجرد تسمية لم تقصد حقيقتها.

الرابعة : إن هبة الله للرجل البنت السوية من النعم.

الخامسة : ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة والشرك في العبادة.

\* \* \*

---

(١) كسمية عبدعلي وعبدحسين وغلام الحسين، وعبدالنبي وعبدالرسول.

## ٥٠ - باب

قول الله تعالى: ﴿وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَزَرُوا الَّذِينَ يُتَحْدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾ الآية [١٨٠] الأعراف.

قوله: باب قول الله تعالى: ﴿وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَزَرُوا الَّذِينَ يُتَحْدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾ الآية [١٨٠] الأعراف.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تسبعة وتسعين اسمًا، مائة إلا واحدًا، من أحصاها دخل الجنة، وهو وتر يحب الوتر». أخرجاه في الصحيحين من حديث سفيان بن عيينة. ورواه البخاري عن أبي اليمان، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عنه. وأخرجه الجوزجاني عن صفوان بن صالح، عن الوليد بن مسلم عن شعيب بسنده مثله. وزاد بعد قوله «يحب الوتر»: هو الله الذي لا إله إلا هو، الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، القهار، الغفار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القاپض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل، اللطيف، الخير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المقيت، الحبيب، الجليل، الكريم، الرقيق، المجيب، الواسع، الحكيم، الوود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوي، المتن، الولي، الحميد، المحصي، المبدئ، المعید، المحبي، المميت، الحي، القيوم، الواجد، الماجد، الواحد، الأحد، الفرد، الصمد، القادر، المقدّر، المقدم، المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعالي، البر، التواب، المنتقم، العفو، الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، المقطسط، الجامع، الغني، المعطي، المانع، الضار، النافع، النور، الهدى، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور» ثم قال الترمذى: هذا حديث غريب. وقد روى من غير وجه عن أبي هريرة، ولا نعلم في كثير من الروايات ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث. والذي عوّل عليه جماعة من الحفاظ أن سرد الأسماء في هذا الحديث مدرج فيه. وإنما ذلك كما رواه الوليد بن مسلم وعبدالملك بن محمد الصنعاني عن زهير بن محمد أنه بلغه عن غير واحد من أهل العلم أنهم قالوا ذلك. أي: أنهم جمعوها من القرآن: كما روى عن جعفر بن محمد وسفيان وأبي زيد اللغوي والله أعلم.

هذا ما ذكره العماد ابن كثير في تفسيره. ثم قال: ليعلم أن الأسماء الحسنة ليست

(١) في قرة عيون الموحدين: أراد رحمة الله بهذه الترجمة الرد على من يتولى بالآيات وأن المشروع هو التوسل بالأسماء الحسنة والصفات العليا، والأعمال الصالحة.

ذكر ابن أبي حاتم عن ابن عباس: «**يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ**» يُشركون». وعنه سَمِّوا اللات من الإله، والعَزِيز من العزيز.

منحصرة في تسعه وتسعين. بدليل ما رواه أحمد عن يزيد بن هارون، عن فضيل بن مرزوق، عن أبي سلمة الجهمي، عن القاسم بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن عبدالله بن مسعود عن رسول الله ﷺ قال: «ما أصاب أحداً قط هم ولا حزن فقال: اللهم إني عبدك، ابن عبدك؛ ابن أمتك، ناصيتي بيدهك. ما ضي في حكمك. عدل في قضاؤك. أسألك اللهم بكل اسم هو لك. سميت به نفسك. أو أنزلته في كتابك. أو علمته أحداً من خلقك. أو استأثرت به في علم الغيب عندك. أن يجعل القرآن العظيم ربيع قلبي ونور صدري. وجلاء حزني. وذهب همي وغمي. إلا أذهب الله همه وحزنه. وأبدل مكانه فرحاً. فقيل: يا رسول الله: ألا نتعلمه؟ فقال: بلى، ينبغي لمن سمعها أن يتعلمها» وقد أخرجه أبو حاتم وابن حبان في صحيحه.

وقال العوفي عن ابن عباس في قوله تعالى: «**وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ**» قال: «إلحاد الملحدين: أن دعوا اللات في أسماء الله» وقال ابن جريج عن مجاهد: «**وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ**» قال: «اشتوا اللات من الله، واشتتوا العَزِيز من العزيز». وقال قتادة: «يلحدون: يشركون» وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: «إلحاد» التكذيب.

وأصل إلحاد في كلام العرب: العدول عن القصد. والميل والجور والانحراف. ومنه اللحد في القبر، لأنحرافه إلى جهة القبلة عن سمت الحفر. قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «**وَحَقِيقَةُ إِلَحَادِهِ أَنْ يَلْهُدَ إِلَيْهِ الْمِيلَ**» راك والتعطيل والنكران وأسماء الرب تعالى كلها أسماء، وأوصاف تعرف بها تعالى إلى عباده ودللت على كماله جل وعلا.

وقال رحمة الله: فإلحاد إما بجحدها وإنكارها، وإما بجحود معانيها وتعطيلها وإما بتحريفها عن الصواب، وإخراجها عن الحق بالتأويلات، وإما أن يجعلها أسماء لهذه المخلوقات كإلهاد أهل الاتحاد، فإنهم جعلوها أسماء هذا الكون محمودها ومذمومها حتى قال زعيمهم: هو المسمى بمعنى كل اسم ممدوح عقلاً وشرعًا وعرفًا، وبكل اسم مذموم عقلاً وشرعًا وعرفًا، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً، انتهى.

قلت: والذي عليه أهل السنة والجماعة قاطبة متقدمهم ومتاخرهم: إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه ووصفه بها رسول الله ﷺ على ما يليق بجلال الله وعظمته. إثباتاً بلا تمثيل، وتزييفاً بلا تعطيل. كما قال تعالى: «**لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْأَصِيرُ**»

وعن الأعمش: «يُدخلونَ فِيهَا مَا لَيْسَ مِنْهَا».

[الشورى: ١١] وأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات. يحتذى حذوه ومثاله. فكما أنه يجب العلم بأن الله ذاتاً حقيقة لا تشبه شيئاً من ذوات المخلوقين، فله صفات حقيقة لا تشبه شيئاً من صفات المخلوقين، فمن جحد شيئاً مما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله، أو تأوله على غير ما ظهر من معناه فهو جهمي قد اتبع غير سبيل المؤمنين. كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَافِقَ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا أَبَيَ اللَّهُ الْهَدَىٰ وَيَتَّبِعَ عَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ تُوَلَّهُ مَا تَوَلَّ وَنُصَلَّهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].

### فائدة جليلة

ما يجري صفة أو خبر على الرب تبارك وتعالى أقسام.

أحدها: ما يرجع إلى نفس الذات، كقولك: ذات و موجود.

الثاني: ما يرجع إلى صفاته ونعته؛ كالعليم والقدير، والسميع وال بصير.

الثالث: ما يرجع إلى أفعاله. كالخالق والرازق.

الرابع: التزييه الممحض، ولا بد من تضمنه ثبوتاً؛ إذ لا كمال في العدم الممحض، كالقدوس والسلام.

الخامس: - ولم يذكره أكثر الناس - وهو الاسم الدال على جملة أوصاف عديدة لا تختص بصفة معينة، بل دال على معان، نحو المجيد العظيم الصمد، فإن المجيد من اتصف بصفات متعددة، من صفات الكمال؛ ولفظه يدل على هذا. فإنه موضوع للسعادة والزيادة والكثرة، فمعنى: «استمجد المرخ والعفار»<sup>(١)</sup> وأمجد الناقة، علفها. ومنه (رب العرش المجيد) صفة للعرش لسعته وعظمته وشرفه، وتأمل كيف جاء هذا الاسم مقترناً بطلب الصلاة من الله على رسوله كما علمناه عليه عليه السلام لأنه في مقام طلب المزيد والتعرض لسعادة العطاء، وكثرته ودوانه. فأنت في هذا المطلب باسم يقتضيه؛ كما تقول: اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، فهو راجع إلى التوسل إليه بأسمائه وصفاته، وهو من أقرب الوسائل وأحبها. ومنه الحديث الذي في الترمذى: «أَلْظُوا بِيَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ» ومنه: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنْ لَكَ الْحَمْدُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْمَنَانُ بَدِيعُ السُّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ» فهذا سؤال له، وتوسل إليه بحمده وأنه لا إله إلا هو المنان، فهو توسل إليه بأسمائه وصفاته، وما أحق ذلك بالإجابة وأعظمه موقعاً عند المسؤول. وهذا باب عظيم من أبواب التوحيد.

(١) المرخ: شجر سريع الوري والاشتعال. والعفار - كصحاب -: شجر يتخذ منه الزناد، والمراد: كثرة النار، ويضرب المثل للكثرة.

فيه مسائل :

- الأولى : إثبات الأسماء .
- الثانية : كونها حسنة .
- الثالثة : الأمر بدعائه بها .
- الرابعة : ترك من عارض من الجاهلين الملحدين .
- الخامسة : تفسير الإلحاد فيها .
- السادسة : وعيد من ألد .

---

السادس : صفة تحصل من اقتران أحد الأسمين والوصفين بالآخر . وذلك قدر زائد على مفردיהם نحو : الغني الحميد ، الغفور القدير ، الحميد المجيد ، وهكذا عامة الصفات المقترنة والأسماء المزدوجة في القرآن . فإن : «الغني» صفة كمال و«الحمد» ، واجتماع : «الغني» مع «الحمد» كمال آخر ، فله ثناء من غناه ، وثناء من حمده ، وثناء من اجتمعهما ، وكذلك الغفور القدير ، والحميد المجيد ، والعزيز الحكيم ، فتأمله فإنه أشرف المعارف .

\* \* \*

## ٥١ - باب لا يقال: السلام على الله

في الصحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي الصَّلَاةِ قُلْنَا: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَى فُلَانٍ وَفُلَانِ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: لَا تَقُولُوا السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ، فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ».

قوله: (باب لا يقال: السلام على الله).

قوله: (في الصحيح عن ابن مسعود الخ) هذا الحديث رواه البخاري، ومسلم، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه من حديث شقيق بن سلمة عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «كنا إذا جلسنا مع رسول الله ﷺ في الصلاة قلنا: السلام على الله قبل عباده؛ السلام على فلان وفلان - الحديث» وفي آخره ذكر التشهد الأخير. رواه الترمذى من حديث الأسود ابن يزيد عن ابن مسعود، وذكر في الحديث سبب النهي عن ذلك بقوله: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ وَمِنْهُ السَّلَامُ» وقد كان النبي ﷺ إذا انصرف من الصلاة المكتوبة يستغفر ثلاثاً ويقول: «اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ، تَبَارَكَتْ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ». وفي الحديث: «إِنْ هَذَا هُوَ تَحْيَةُ أَهْلِ الْجَنَّةِ لِرَبِّهِمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» وفي التنزيل ما يدل على أنَّ الرب تبارك وتعالى يسلم عليهم في الجنة. كما قال تعالى: «سَلَّمٌ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحْمَةٍ» [يس: ٥٨].

ومعنى قوله: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ» أَنَّ اللَّهَ سَالَمَ مِنْ كُلِّ نَقْصٍ وَمِنْ كُلِّ تَمْثِيلٍ. فَهُوَ الموصوف بِكُلِّ كَمَالٍ؛ الْمُتَزَهَّدُ عَنْ كُلِّ عَيْبٍ وَنَقْصٍ.

قال العلامة ابن القيم في بدائع الفوائد: السلام اسم مصدر، وهو من ألفاظ الدعاء. يتضمن الإنشاء والإخبار، فجهة الخبر فيه لا تناقض جهة الإنسانية، وهو معنى السلام المطلوب عند التحية. وفيه قولان مشهوران:

الأول: أنَّ السلام هنا هو الله عز وجل. ومعنى الكلام: نزلت بركته عليكم ونحو ذلك. فاختير في هذا المعنى من أسمائه عز وجل اسم «السلام» دون غيره من الأسماء.

الثاني: أنَّ السلام مصدر بمعنى السلام. وهو المطلوب المدعو به عند التحية ومن حجة أصحاب هذا القول: أنه يأتي مُنْكراً، فيقول المسلم: «سلام عليكم» ولو كان اسمًا من أسماء الله لم يستعمل كذلك، ومن حجتهم: أنه ليس المقصود من السلام هذا المعنى؛ وإنما المقصود منه الإيذان بالسلامة خبراً وداعاء.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: وفضل الخطاب أن يقال: الحق في مجموع القولين. فكل منهما بعض الحق؛ والصواب في مجموعهما، وإنما يتبيَّن ذلك بقاعدة، وهي: أنَّ حق

فيه مسائل:

- الأولى: تفسير السلام.
- الثانية: أنه تحية.
- الثالثة: أنها لا تصلح لله.
- الرابعة: العلة في ذلك.
- الخامسة: تعليمهم التحية التي تصلح لله.

من دعا الله بأسمائه الحسنى أن يسأل في كل مطلوب ويتوسل بالاسم المقتضى لذلك المطلوب، المناسب لحصوله، حتى إن الداعي متشفع إلى الله تعالى متواصل به إليه. فإذا قال: رب اغفر لي وتب علىي إنك أنت التواب الغفور، فقد سأله أمررين وتوسل إليه باسمين من أسمائه؛ مقتضيين لحصول مطلوبه، وقال بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ لأبي بكر رضي الله عنه وقد سأله ما يدعوه به: «قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك؛ وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم». فالملامح لما كان مقام طلب السلامة التي هي أهم عند الرجل، أتى في طلبها بصيغة اسم من أسماء الله تعالى وهو «السلام» الذي تطلب منه السلامة، فتضمن لفظ السلام معنيين: أحدهما: ذكر الله، والثاني: طلب السلامة وهو مقصود المسلم. فقد تضمن «سلام عليكم» اسمًا من أسماء الله وطلب السلامة منه، فتأمل هذه الفائدة. وحقيقة البراءة والخلاص والنجاة من الشر والعياوب، وعلى هذا المعنى تدور تصاريفه، فمن ذاك قولهم: سلمك الله، ومنه دعاء المؤمنين على الصراط: «رب سلم سلم» ومنه سلم الشيء لفلان، أي خلص له وحده. قال تعالى: ﴿صَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءٌ مُتَشَكِّسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ﴾ [الزمر: ٢٩] أي: خالصنا له وحده لا يملكه معه غيره، ومنه السلم ضد الحرب: لأن كل واحد من المتجارين يخلص ويسلم من أذى الآخر، ولهذا بنى فيه على المفاعة، فقيل: المسالمة مثل المشاركة ومنه: القلب السليم وهو النقي من الدغل والعيوب. وحقيقة: الذي قد سلم الله وحده، فخلص من دغل الشرك وغله، ودغل الذنب والمخالفات، فهو مستقيم على صدق حبه وحسن معاملته، وهذا هو الذي ضمن له النجاة من عذاب الله والفوز بكرامته، ومنهأخذ الإسلام، فإنه من هذه المادة، لأنه الاستسلام والانقياد لله، والخلص من شوائب الشرك؛ فسلم لربه وخلص له، كالعبد الذي سلم لモلاه ليس له فيه شركاء متشاركون، ولهذا ضرب سبحانه هذين المثلين للمسلم الخالص لربه وللمشرك به.

## ٥٢ - باب

### قول: اللهم اغفر لي إن شئت

في الصحيح عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يَقُولُ أَحَدُكُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي إِنْ شِئْتَ، لِيَعْزِمْ الْمَسَأَةَ، فَإِنَّ اللَّهَ لَا مُكَرِّهُ لَهُ». 

---

قوله: (باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت).

يعني: أن ذلك لا يجوز لورود النهي عنه في حديث الباب.

قوله: (في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يَقُولُ أَحَدُكُمْ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي إِنْ شِئْتَ، لِيَعْزِمْ الْمَسَأَةَ فَإِنَّ اللَّهَ لَا مُكَرِّهُ لَهُ»). بخلاف العبد، فإنه قد يعطي السائل مسألته، ل حاجته إليه، أو لخوفه أو رجائه، فيعطيه مسألته وهو كاره. فاللائق بالسائل للمخلوق أن يعلق حصول حاجته على مشيئة المسؤول؛ مخافة أن يعطيه وهو كاره، بخلاف رب العالمين، فإنه تعالى لا يليق به ذلك لكمال غناه عن جميع خلقه، وكمال جوده وكرمه، وكلهم فقير إليه، يحتاج لا يستغني عن ربه طرفة عين، وعطاؤه كلام. وفي الحديث: «يَمِينُ اللَّهِ مَلَائِي لَا يَغِيضُهَا نَفْقَةٌ، سَحَاءُ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ». أرأيتم ما أتفق منذ خلق السموات والأرض؟ فإنه لم يغِضْ ما في يمينه؛ وفي يده الأخرى القِسْطُ يَخْضُه وَيَرْفَعُه»<sup>(١)</sup> يعطي تعالى لحكمة ويمتن لحكمة وهو الحكيم الخبير. فاللائق بمن سأله أن يعزز المسألة، فإنه لا يعطي عبده شيئاً عن كراهة ولا عن عظم مسألة، وقد قال بعض الشعراء فيما يمدحه:

ويعظم في عين الصغير صغارها      ويصغر في عين العظيم العظام  
وهذا بالنسبة إلى ما في نفوس أرباب الدنيا، وإنما فإن العبد يعطي تارة ويسعن أكثر،  
ويعطي كرهًا؛ والبخل عليه أغلب، وبالنسبة إلى حاله هذه فليس عطاوه بعظيم، وأماماً ما يعطيه  
الله تعالى عباده فهو دائم مستمر، يوجد بالتوازي قبل السؤال من حين وضعت النطفة في  
الرحم، فنعمه على الجنين في بطن أمّه دارة، يربيه أحسن تربية، فإذا وضعته أمّه عطف عليه  
والديه ورباه بنعمه حتى يبلغ أشدّه، يتقلب في نعم الله مدة حياته، فإن كانت حياته على  
الإيمان والتقوى ازدادت نعم الله تعالى عليه إذا توفاه أضعاف أضعاف ما كان عليه في الدنيا

(١) رواه البخاري في عدة مواضع من الجامع، ومسلم عن أبي هريرة وفيه زيادة: «وكان عرشه على الماء» بعد «خلق السموات والأرض» وفي تفسير سورة هود من البخاري أول الحديث: «أنفق أنفق عليك، وقال: يد الله ملائى - الحديث» قال الحافظ في الفتح: وترد رواية «يمين الله» على من فسر اليد هنا بالتعنة، وأبعد منه من فسرها بالخزان. اهـ. ومعنى «يغِيضاها» يقصها، يقال: غاض الماء إذا نقص؛ ومعنى «سحاء» أي دائمة الصب والعطاء الكبير.

ولمسلم: «وليُعْظِمِ الرَّغْبَةَ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَتَعَاظِمُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ».

في مسائل:

الأولى: النهي عن الاستثناء في الدعاء.

الثانية: بيان العلة في ذلك.

الثالثة: قوله: «لِيَعْزِمِ الْمَسْأَلَةَ».

الرابعة: إعظام الرغبة.

الخامسة: التعليل لهذا الأمر.

من النعم التي لا يقدر قدرها إلا الله، مما أعدده الله تعالى لعباده المؤمنين المتقيين، وكل ما يناله العبد في الدنيا من النعم وإن كان بعضها على يد مخلوق فهو بإذن الله وإرادته وإحسانه إلى عبده، فالله تعالى هو المحمود على النعم كلها، فهو الذي شاءها وقدرها وأجرها عن كرمه وجوده وفضله، فله النعمة وله الفضل وله الثناء الحسن. قال تعالى: «وَمَا يَكُمْ مِنْ نَعْمَةٍ فَيَنْهَا اللَّهُ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الظُّرُورَ فَإِلَيْهِ تَبَشَّرُونَ» [النحل: ٥٣] وقد يمنع سبحانه عبده إذا سأله لحكمة وعلم بما يصلح عبده من العطاء والمنع، وقد يؤخر ما سأله عبده لوقته المقدر، أو ليعطيه أكثر. فتبارك الله رب العالمين.

وقوله: (ولمسلم: وليعظم الرغبة) أي: في سؤاله ربّه حاجته؛ فإنه يعطي العظام كرمًا وجودًا وإحساناً. فالله تعالى لا يتعاظمه شيء أعلاه، أي: ليس شيء عنده بعظيم، وإن عظم في نفس المخلوق. لأن سائل المخلوق لا يسأله إلا ما يهون عليه بذلك بخلاف رب العالمين، فإن عطاءه كلام «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢] فسبحان من لا يقدر الخلق قدره، لا إله غيره، ولا رب سواه.

\* \* \*

## ٥٣ - باب

## لا يقول: عبدي وأمتي

في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ أَطْعُمُ رَبَّكَ وَضِئُّ رَبَّكَ، وَلِيُقُولُ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ، وَلَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمْتِي، وَلِيُقُولُ: فَتَاهَ وَفَتَاهِي وَغَلَامِي».

قوله: (باب لا يقول: عبدي وأمتي).

ذكر الحديث الذي في الصحيح: (عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ: أَطْعُمُ رَبَّكَ. وَضِئُّ رَبَّكَ. وَلِيُقُولُ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ. وَلَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمْتِي، وَلِيُقُولُ: فَتَاهَيْ وَفَتَاهِي وَغَلَامِي»).

هذه الألفاظ المنهي عنها، وإن كانت تطلق لغة، فالنبي ﷺ نهى عنها تحقيقاً للتوحيد وسدًا للذرائع الشرك لما فيها من التشريك في اللفظ. لأن الله تعالى هو رب العباد جميعهم. فإذا أطلق على غيره شاركه في الاسم، فينهى عنه ذلك، وإن لم يقصد بذلك التشريك في الربوبية التي هي وصف الله تعالى. وإنما المعنى أن هذا مالك له. فيطلق عليه هذا اللفظ بهذا الاعتبار، فالنهي عنه حسماً لمادة التشريك بين الخالق والمخلوق، وتحقيقاً للتوحيد، وبعداً عن الشرك حتى في اللفظ. وهذا من أحسن مقاصد الشريعة، لما فيه من تعظيم الرب تعالى؛ وبعده عن مشابهة المخلوقين، فأرشدهم ﷺ إلى ما يقوم مقام هذه الألفاظ، وهو قوله: «سيدي ومولاي» وكذا قوله: «لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ عَبْدِي وَأَمْتِي» لأن العبيد عباد الله، والإماء إماء الله. قال الله تعالى: «إِنَّ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَنَّ رَبَّهُنَّ عَبْدًا» [مريم: ٩٣] ففي إطلاق هاتين الكلمتين على غير الله تشريك في اللفظ، فنهاهم عن ذلك تعظيمًا لله تعالى وأدبًا وبعدًا عن الشرك وتحقيقاً للتوحيد، وأرشدهم إلى أن يقولوا: «فتاهي وفتاهي وغلامي» وهذا من باب حماية المصطفى ﷺ جانب التوحيد، فقد بلغ ﷺ أمهاته كل ما فيه لهم نفع؛ ونهاهم عن كل ما فيه نقص في الدين، فلا خير إلا ذلهم عليه؛ خصوصاً في تحقيق التوحيد، ولا شر إلا حذرهم منه، خصوصاً ما يقرب من الشرك لفظاً وإن لم يقصد به. وبالله التوفيق.

فيه مسائل :

- الأولى : النهي عن قولِ: عبدي وأمتي .
- الثانية : لا يقول العبد: ربّي ، ولا يقال له: أطعْمَ ربّك .
- الثالثة : تعليم الأول قول: فتاي ، وفتاتي ، وغلامي .
- الرابعة : تعليم الثاني قول: سيدني ومولاي .
- الخامسة : التنبية للمراد ، وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ .

\* \* \*

۵۴ - باب

لَا يَرْدِنْ مَنْ سَأَلَ بِاللَّهِ

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَأَلَ بِاللَّهِ فَأَعْطَوْهُ، وَمَنْ اسْتَعَاذَ بِاللَّهِ فَأَعْيُذُهُ، وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ، وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ

قوله: (باب لا يرد من سأله بالله).

ظاهر الحديث النهي عن رد السائل إذا سأله الله، لكن هذا العموم يحتاج إلى تفصيل بحسب ما ورد في الكتاب والسنة، فيجب إذا سأله السائل ما له فيه حق كيّت المال أن يجاب فيعطي منه على قدر حاجته وما يستحقه وجوباً، وكذلك إذا سأله المحتاج من في ماله فضلٍ، فيجب أن يعطيه على حسب حاله ومسئلته، خصوصاً إذا سأله من لا فضل عنده، فيستحب أن يعطيه على قدر حال المسؤول ما لا يضر به ولا يضر عائلته، وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته.

وَمَقَامُ الْإِنْفَاقِ مِنْ أَشْرَفِ مَقَامَاتِ الدِّينِ، وَتَفَاوُتُ النَّاسِ فِيهِ بِحَسْبِ مَا جَبَلُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكَرَمِ وَالْجُودِ وَضَدَّهُمَا مِنَ الْبَخْلِ وَالشَّحِّ. فَالْأُولُو مُحَمَّدٌ فِي الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ، وَالثَّانِي مَذْمُومٌ فِيهِمَا. وَقَدْ حَثَ اللَّهُ تَعَالَى عِبَادَهُ عَلَى الْإِنْفَاقِ لِعَظَمِ نَفْعِهِ، وَتَعْدِيهِ، وَكُثْرَةِ ثَوَابِهِ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَفِقُوا مِنْ طَبِيبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيْمِمُوا الْحَيْثُ مِنْهُ شَفَقُونَ وَلَا سُمُّ يَغْذِيَهُ إِلَّا أَنْ تُعَصِّمُوهُ فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَنِّي حَسِيدٌ ۝ أَشَيَّطُنَ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ بِالْمُحْسَنَةِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ» [البَرَّ: ۲۶۷، ۲۶۸]. وَقَالَ تَعَالَى: «وَإِنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلِفِينَ فِيهِ» [الْحَدِيدِ: ۷]. وَذَلِكَ الْإِنْفَاقُ مِنْ خَصَالِ الْبَرِّ المَذْكُورَةِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «لَيْسَ الَّرَّ أَنْ تَوَلُوا وُجُوهَكُمْ فِي الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكُنَ الَّرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَأَتَوْمَرَ الْآخِرَ وَالْمُلْتَكَّةَ وَالْكِتَبَ وَالنَّيْنَ وَمَاتَ الْمَالُ عَلَى حُبِّهِ دَوِيَ الْقُرْبَى وَالْيَتَمَّ وَالْمَسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ» الآيَةِ [الْبَرَّ: ۱۷۷]. فَذَكْرُهُ بَعْدَ ذَكْرِ أَصْوَلِ الإِيمَانِ وَقَبْلَ ذَكْرِ الصَّلَاةِ. ذَلِكَ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ - لِتَعْدِي نَفْعَهُ وَذَكْرُهُ تَعَالَى فِي الْأَعْمَالِ الَّتِي أَمَرَ بِهَا عِبَادَهُ وَتَعَبِّدُهُمْ بِهَا وَوَعْدُهُمْ عَلَيْهَا الْأَجْرُ الْعَظِيمُ. قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَنِينِ وَالْقَنِينَاتِ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَيْشِعِينَ وَالْخَيْشِعَاتِ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقَاتِ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقَاتِ وَالْحَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَلَجْرًا عَظِيمًا» [الْأَحْرَاجِ: ۳۵].

وكان النبي ﷺ يحث أصحابه على الصدقة حتى النساء، نصّاً للأمة وحثّا لهم على ما ينفعهم عاجلاً وأجلأ، وقد أثني الله سبحانه على الأنصار رضي الله عنهم بالإيثار؛ فقال

لَمْ تَجِدُوا مَا تُكَافِعُونَهُ فَادْعُوا لَهُ، حَتَّى تَرَوْا أَنْكُمْ كَافَأْتُمُوهُ» رواه أبو داود والنسائي بسنده  
صحيح.

في مسائل:

- الأولى: إعادة من استعاد بالله.
- الثانية: إعطاء من سأل بالله.
- الثالثة: إجابة الدعوة.

تعالى: «وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شَعَرَ نَفْسِهِ، فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» [الحجر: ٩] والإشار من أفضل خصال المؤمن كما تفيده هذه الآية الكريمة، وقد قال تعالى: «وَيَطْعَمُونَ الظَّعَامَ عَلَىٰ حُلُمِهِ، مُشَكِّنًا وَبَنِيَّا وَأَسِيرًا ۝ إِنَّمَا تُطْعِمُكُمُ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا تُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا» [الإنسان: ٨، ٩].

والأيات والأحاديث في فضل الصدقة كثيرة جداً، ومن كان سعيه للآخرة رغب في هذا ورغبة؛ وبالله التوفيق.

قوله: (من دعاكم فأجيئوه) هذا من حقوق المسلمين بعضهم على بعض: إجابة دعوة المسلم، وتلك من أسباب الألفة والمحبة بين المسلمين.

قوله: (ومن صنع إليكم معروفاً فكافأوه) ندبهم بِكَلَّةٍ على المكافأة على المعروف، فإن المكافأة على المعروف من المروءة التي يحبها الله ورسوله، كما دل عليه هذا الحديث، ولا يهم المكافأة على المعروف إلا اللئام من الناس؛ وبعض اللئام يكافيء على الإحسان بالإساءة؛ كما يقع كثيراً من بعضهم. نسأل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة، بخلاف حال أهل التقوى والإيمان، فإنهم يدفعون السيئة بالحسنة طاعة الله ومحبة لما يحبه لهم ويرضاهم، كما قال تعالى: «أَدْفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ السَّيِّئَةَ خَنُّ أَغْمُ بِمَا يَصِفُونَ ۝ وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَرَتِ الشَّيَاطِينِ ۝ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّي أَنْ يَحْضُرُونِ» [المؤمنون: ٩٨-٩٦] وقال تعالى: «أَدْفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَبْنَكَ وَيَبْنِهِ عَدُوُّهُ كَانَهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ ۝ وَمَا يَلْقَنَهَا إِلَّا الَّذِينَ صَرَبُوا وَمَا يُلْقَنَهَا إِلَّا دُوْ حَظِيٌّ عَظِيمٌ» [فصلت: ٣٤، ٣٥]. وهم الذين سبقت لهم من الله تعالى السعادة.

قوله: (فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له) أرشدهم بِكَلَّةٍ إلى أن الدعاء في حق من لم يجد المكافأة مكافأة للمعروف فيدعوه له على حسب معروفه.

قوله: (ثُرُوا - بضم التاء تظنوا - أنكم قد كافأتموه) ويحمل أنها مفتوحة بمعنى تعلموا. ويفيد ما في سنن أبي داود من حديث ابن عمر «حتى تعلموا» فتعين الثاني للتصریح به. وفيه: «من سألكم بالله فأجيئوه» أي: إلى ما سأله، فيكون بمعنى: أعطوه، وعند أبي داود

الرابعة: المكافأة على الصناعة.

الخامسة: أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه.

السادسة: قوله: «حَتَّى تَرَوْا أَنَّكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ».

في رواية أبي نعيم عن ابن عباس: «من سألكم بوجه الله فأعطوه» وفي رواية عبد الله القواريري لهذا الحديث: «ومن سألكم بالله» كما في حديث ابن عمر.

\* \* \*

## ٥٥ - باب

### لا يُسأَل بِوْجَهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ

عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا يُسأَلُ بِوْجَهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ». رواه أبو داود.

قوله: (باب لا يُسأَل بِوْجَهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ).

ذكر فيه حديث جابر - (رواہ أبو داود عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا يُسأَل بِوْجَهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ»).

وهنا سؤال: وهو أنه قد ورد في دعاء النبي ﷺ عند منصرفه من الطائف، حين كذبه أهل الطائف ومن في الطائف من أهل مكة، فدعا ﷺ بالدعاء المأثور: «اللهم إليني أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، أنت رب المستضعفين وأنت ربى؛ إلى من تكليني؟ إلى بعيد يتوجهبني؟ أو إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يك بك غضب علي فلا أبالي؛ غير أن عافيتك هي أوسع لي» وفي آخره «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة. أن يَحُلَّ عَلَيَّ غَضْبُكَ، أَوْ يَنْزَلَ بِي سَخْطُكَ. لَكَ التَّعْبُّنَ حَتَّى تَرْضَى وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ»<sup>(١)</sup> والحديث المروي في الأذكار: «اللهم أنت أحق من ذكر وأحق من عبد - وفي آخره - أَعُوذُ بِنُورِ وَجْهِكَ الَّذِي أَشْرَقَ لِهِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ» وفي حديث آخر: «أَعُوذُ بِوْجَهِ اللَّهِ الْكَرِيمِ، وَبِإِسْمِ اللَّهِ الْعَظِيمِ وَبِكُلِّ مَا تَوَلَّهُ مِنْ شَرِّ السَّامَةِ وَاللَّامَةِ، وَمِنْ شَرِّ مَا خَلَقَتْ، أَيُّ رَبٍّ، وَمِنْ شَرِّ هَذَا الْيَوْمِ وَمِنْ شَرِّ مَا بَعْدِهِ، وَمِنْ شَرِّ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ». وأمثال ذلك من الأحاديث المرفوعة بالأسانيد الصحيحة أو الحسان.

فالجواب: أن ما ورد من ذلك فهو في سؤال ما يُقرَّبُ إلى الجنة أو ما يمنعه من الأفعال التي تمنعه من الجنة، فيكون قد سأله بوجه الله وبنور وجهه ما يقرب إلى الجنة كما في الصحيح: «اللهم إني أسألك الجنة وما يقرب إليها من قول وعمل، وأعوذ بك من النار وما يقرب إليها من قول وعمل». بخلاف ما يختص بالدنيا كسؤال المال والرزق والسعادة في المعيشة رغبة في الدنيا؛ مع قطع النظر عن كونه أراد بذلك ما يعينه على عمل الآخرة. فلا ريب أن الحديث يدل على المنع من أن يسأل حوائج دنياه بوجه الله. وعلى هذا فلا تعارض بين الأحاديث. كما لا يخفى. والله أعلم.

وحيث أن الباب من جملة الأدلة المتواترة في الكتاب والسنة على إثبات الوجه لله تعالى. فإنه صفة كمال وسلبه غاية النقص والتلبيه بالناقصات، كسلبيهم جميع الصفات أو بعضها.

(١) رواه ابن إسحاق والطبراني، عن عبدالله بن جعفر.

فيه مسائل :

الأولى : النهي عن أن يُسأَل بوجه الله إلا غاية المطالب .

الثانية : إثبات صفة الوجه .

فوقعوا في أعظم مما فروا منه، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً. وطريقة أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً: بالإيمان بما وصف الله به نفسه في كتابه ووصفه به رسوله ﷺ في سنته على ما يليق بجلال الله وعظمته، فيثبتون له ما أثبته لنفسه في كتابه وأثبته له رسوله ﷺ، وينفون عنه مشابهة المخلوق، فكما أن ذات الرب لا تشبه الذوات فصفاته كذلك لا تشبه الصفات؛ فمن نفها فقد سلبها الكمال.

\* \* \*

## ٥٦ - باب ما جاء في اللو

وقول الله تعالى: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتْلَنَا هُنَّا» [آل عمران: ١٥٤].  
وقوله: «الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَجِنَا وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتْلُوا» [آل عمران: ١٦٨].

قوله: (باب ما جاء في اللو).

أي: من الوعيد والنهي عنه عند الأمور المكرهة، كالünsab إذا جرى بها القدر لما فيه من الإشعار بعدم الصبر والأسى على ما فات، مما لا يمكن استدراكه، فالواجب التسليم للقدر، والقيام بالعبودية الواجبة وهو الصبر على ما أصاب العبد مما يكره، والإيمان بالقدر أصل من أصول الإيمان الستة، وأدخل المصنف رحمة الله أداة التعريف على «لو» وهذه في هذا المقام لا تفيد تعريفاً كنظائرها، لأن المراد هذا اللفظ كما قال الشاعر:

رأيت الوليد بن الزييد مباركاً شديداً بأعباء الخلافة كاهله  
وقوله: (وقول الله عز وجل: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتْلَنَا هُنَّا» [آل عمران: ١٥٤]).

قال بعض المنافقين يوم أحد، لخوفهم وجزعهم وخورهم.

قال ابن إسحاق: فحدثني يحيى بن عباد بن عبد الله بن الزبير عن أبيه، عن عبد الله بن الزبير قال: قال الزبير: «لقد رأيتني مع رسول الله ﷺ حين اشتد الخوف علينا أرسل الله علينا النوم، فما منا رجل إلا ذقه في صدره، قال: فوالله إني لأسمع قول مُعتب بن قشير ما أسمعه إلا كالحُلم: لو كان لنا من الأمر شيء ما قُتلنا هنا، فحفظتها منه، وفي ذلك أنزل الله عز وجل: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتْلَنَا هُنَّا» لقول معتب» رواه ابن أبي حاتم. قال الله تعالى: «قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَّ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ» أي: هذا قدر مقدر من الله عز وجل حكم حتم لازم لا محيد عنه ولا مناص منه.

وقوله: «الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَجِنَا وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتْلُوا» [آل عمران: ١٦٨] الآية.

قال العماد ابن كثير: «الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَجِنَا وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتْلُوا» أي: لو سمعوا مشورتنا عليهم بالقعود وعدم الخروج ما قتلوا مع من قتل. قال الله تعالى: «قُلْ فَادْرُؤُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ» أي: إذا كان القعود يسلم به الشخص من القتل والموت؛ فينبغي لكم ألا تموتو، والموت لا بد آت إليكم؛ ولو كنتم في بروم مشيدة، فادفعوا عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين، قال مجاهد عن جابر بن عبد الله: «نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي وأصحابه» يعني: أنه هو الذي قال ذلك. وأخرج البيهقي عن أنس: أن أبا

في الصحيح عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ

طلحة قال: «غشينا الناس ونحن في مصافنا يوم أحد، فجعل يسقط سيفي وأخذه ويسقط وأخذه. قال: والطائفة الأخرى - المنافقون - ليس لهم هم إلا أنفسهم، أجبن قوم؛ وأربعه، وأخذله للحق **﴿يَطُورُكُ إِلَّا اللَّهُ غَيْرُ الْحَقِيقَ طَنَ الْجَهَنَّمَ﴾** [آل عمران: ١٥٤] إنما هم أهل ريب وشك بالله عز وجل».

قوله: **«فَدَّ أَهَمَّتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ»** يعني لا يغشهم الناس عن القلق والجزع والخوف **«يَطُورُكُ إِلَّا اللَّهُ غَيْرُ الْحَقِيقَ طَنَ الْجَهَنَّمَ»**.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: لما ذكر ما وقع من عبد الله بن أبي في غزوة أحد قال: فلما انحدل يوم أحد وقال: «يدعُ رأيه ويأخذ برأي الصبيان»؟ أو كما قال. انحدل معه حلق كثير، كان كثير منهم لم ينافق قبل ذلك. فأولئك كانوا مسلمين وكان معهم إيمان، ولم ينكروا من المؤمنين حقاً الذين امتحنوا فثبتوا على المحن، ولا من المنافقين حقاً الذين ارتدوا عن الإيمان بالمحن، وهذا حال كثير من المسلمين في زماننا أو أكثرهم إذا ابتلوا بالمحن التي يتضعضع فيها أهل الإيمان ينقص إيمانهم كثيراً وينافق كثيراً منهم، ومنهم من يظهر الردة إذا كان العدو غالباً، وقد رأينا من هذا ورأى غيرنا من هذا ما فيه عبرة، وإذا كانت العافية، أو كان المسلمين ظاهرين على عدوهم كانوا مسلمين، وهم مؤمنون بالرسل باطناً وظاهراً، لكنه إيمان لا يثبت على المحن، ولهذا يكثر في هؤلاء ترك الفرائض، وانتهاء المحارم وهؤلاء من الذين قالوا آمنا، فقيل لهم: **«لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قَوْلُوا أَسْمَنَا وَلَمَّا يَدْخُلُ الْإِيمَانُ فَقُوْلُوكُمْ»** [الحجرات: ١٤] أي: الإيمان المطلق الذي أهله هم المؤمنون حقاً، فإن هذا هو الإيمان إذا أطلق في كتاب الله تعالى، كما دل عليه الكتاب والسنة، فلم يحصل لهم ريب عند المحن التي تقلقل الإيمان في القلوب، انتهى.

قوله: وقد رأينا من هذا - ورأى غيرنا من هذا - ما فيه عبرة.

قلت: ونحن كذلك رأينا من ذلك ما فيه عبرة عند غلبة العدو؛ من إعانتهم العدو على المسلمين، والطعن في الدين، وإظهار العداوة والشماتة؛ وبذل الجهد في إطفاء نور الإسلام، وذهب أهله، وغير ذلك مما يطول ذكره. والله المستعان.

قوله: (في الصحيح) أي صحيح مسلم (عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «احْرِصْ ... الحديث»).

اختصر المصنف رحمة الله هذا الحديث، وتمامه: عن النبي ﷺ أنه قال: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك» أي:

وَاسْتَعِنْ بِاللّٰهِ وَلَا تَعْجِزْنَ وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُولُ: لَوْ أَنَّنِي فَعَلْتُ كَذَا لَكَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلِكِنْ قُلْ: قَدَّرَ اللّٰهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ. فَإِنْ لَوْ تَفْتَحْ عَمَلَ الشَّيْطَانِ».

في معاشك ومعادك. والمراد: الحرص على فعل الأسباب التي تنفع العبد في دنياه وأخراه مما شرعه الله تعالى لعباده من الأسباب الواجبة والمستحبة والمباحة؛ ويكون العبد في حال فعله السبب مستعيناً بالله وحده دون كل ما سواه ليتم له سببه وينفعه، ويكون اعتماده على الله تعالى في ذلك، لأن الله تعالى هو الذي خلق السبب والسبب، ولا ينفعه سبب إلا إذا نفعه الله به، فيكون اعتماده في فعل السبب على الله تعالى. ففعل السبب سنة، والتوكيل على الله توحيد، فإذا جمع بينهما تم له مراده بإذن الله.

قوله: (ولا تعجزن) النون نون التأكيد الخفيفة. نهاء ﷺ عن العجز وذمه، والعجز مذموم شرعاً وعقلاً، وفي الحديث: «الكتيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت؛ والعاجز من اتبع نفسه هواها وتنمي على الله الأماني»<sup>(١)</sup> فارشدـه ﷺ في هذا الحديث إذا أصابه ما يكره إلا يقول: لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا. ولكن يقول: قدر الله وما شاء فعل، أي: هذا قدر الله والواجب التسليم للقدر، والرضي به، واحتساب الشواب عليه.

قوله: (فإإن «لو» تفتح عمل الشيطان) أي: لما فيها من التأسف على ما فات والتحسر ولوم القدر، وذلك ينافي الصبر والرضا، والصبر واجب، والإيمان بالقدر فرض، قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَبَرَّأُوهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ سَيِّرٌ ۝ لِكَيْنَالِ تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا ءاتَيْكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَجُنُونٌ﴾ [الحديد: ٢٢، ٢٣].

قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه: «الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد» وقال الإمام أحمد «ذكر الله الصبر في تسعين موضعًا من القرآن».

قال شيخ الإسلام رحمة الله - وذكر حديث الباب بتمامه - ثم قال في معناه: لا تعجز عن مأمور، ولا تعجز عن مقدور، ومن الناس من يجمع كلا الشررين، فأمر النبي ﷺ بالحرص على النافع والاستعاة بالله، والأمر يقتضي الوجوب، وإلا فالاستحباب؛ ونهى عن العجز وقال: «إن الله يلوم على العجز» والعاجز ضد (الذين هم يتصررون) فالامر بالصبر والنهي عن العجز مأمور به في مواضع كثيرة؛ وذلك لأن الإنسان بين أمرتين: أمر أمر بفعله، فعليه أن يفعله ويحرص عليه ويستعين الله ولا يعجز، وأمر أصيبي به من غير فعله، فعليه أن يصبر عليه ولا يعجز منه؛ ولهذا قال بعض العقلاة - ابن المقفع أو غيره - الأمور أمران:

(١) رواه أحمد والترمذني - وحسنه - والحاكم؛ وقال: صحيح على شرط البخاري وتعقبه الذهبي بأن فيه ابن أبي مريم وهو واؤه. وهذا من حديث شداد بن أوس. وهو عندهم بدون كلمة «الأمانى».

أمر فيه حيلة فلا تعجز عنه، وأمر لا حيلة فيه فلا تجزع منه، وهذا في جميع الأمور لكن عند المؤمن: الذي فيه حيلة هو ما أمره الله به، وأحبه له، فإن الله لم يأمره إلا بما فيه حيلة له، إذ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها؛ وقد أمره بكل خير له فيه حيلة. وما لا حيلة له فيه هو ما أصيب به من غير فعله. واسم الحسنات والسيئات يتناول قسمين: فالأفعال مثل قوله تعالى: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَمْ يَعُشْ أَثْنَاهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيْئَةِ فَلَا يُحْزِنْ إِلَّا مِثْنَاهَا» [الأنعام: ١٦٠]. ومثل قوله تعالى: «إِنَّ أَحَسَنَتُمْ أَحَسَنتُمْ لَأَنْ شِكْرِيْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَأَنَّهُمْ لَهَا» [الإسراء: ٧]. ومثل قوله تعالى: «وَجَزَّا عَلَيْهِمْ سَيِّئَاتِ مِثْنَاهَا» [الشورى: ٤٠]. ومثل قوله تعالى: «بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَاتٍ وَاحْكَمَتْ بِهِ حَسِيبَتُهُمْ» [البقرة: ٨١]. إلى آيات كثيرة من هذا الجنس والله أعلم.

والقسم الثاني: ما يجري على العبد بغیر فعله من النعم والمصائب. كما قال تعالى: «مَا أَصَابَكُمْ مِنْ حَسْنَةٍ فَإِنَّ اللَّهَ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ سَيِّئَةٍ فَإِنَّ نَفْسِيْكُمْ» [النساء: ٧٩]. والآية قبلها، فالحسنة في هاتين الآيتين: النعم؛ والسيئة: المصائب. هذا هو الثاني من القسمين.

وأظن شيخ الإسلام رحمه الله ذكره في هذا الموضوع ولعل الناسخ أسقطه والله أعلم. ثم قال رحمه الله: فإن الإنسان ليس مأموراً أن ينظر إلى القدر عندما يؤمر به من الأفعال ولكن عندما يجري عليه من المصائب التي لا حيلة له في دفعها، ما أصابك بفعل الآدميين أو بغیر فعلهم فاصبر عليه وارض وسلم. قال تعالى: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَيْهِ» [التغابن: ١١] ولهذا قال آدم لموسى: «أَتُلَوِّنِي عَلَى أَمْرِ قَدْرِهِ اللَّهُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أُخْلِقَ بِأَرْبَعينِ سَنَةٍ؟ فَحَجَّ آدَمُ مُوسَى» لأن موسى قال له: «لِمَاذَا أَخْرَجْنَا وَنَفْسَكَ مِنَ الْجَنَّةِ»<sup>(١)</sup> فلامه على المصيبة التي حصلت بسبب فعله، لا لأجل كونها ذنبًا. وأما كونه لأجل الذنب - كما يظنه طوائف من الناس - فليس مراداً بالحديث، فإن آدم عليه السلام كان قد تاب من الذنب. والتائب من الذنب كمن لا ذنب له. ولا يجوز لوم التائب باتفاق الناس. انتهى.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: فتضمن هذا الحديث أصولاً عظيمة من أصول الإيمان. أحدها: أن الله سبحانه موصوف بالمحبة وأنه يحب حقيقة. الثاني: أنه يحب مقتضى اسمائه وصفاته وما يوافقها، فهو القوي ويحب المؤمن القوي، وهو وتر ويحب الوتر، وجميل يحب الجمال؛ وعليم يحب العلماء، ونظيف يحب النظافة، ومؤمن يحب المؤمنين، ومحسن يحب المحسنين، وصابر يحب الصابرين؛ وشاكر يحب الشاكرين. ومنها: أن محبته للمؤمنين تتفاضل، فيحب بعضهم أكثر من بعض.

فيه مسائل:

- الأولى: تفسير الآيتين في آل عمران.
- الثانية: النهي الصريح عن قول: «لَوْ» إذا أصابك شيء.
- الثالثة: تعليل المسألة بأن ذلك يفتح عمل الشيطان.
- الرابعة: الإرشاد إلى الكلام الحسن.
- الخامسة: الأمر بالحرص على ما ينفع، مع الاستعانة بالله.
- السادسة: النهي عن ضد ذلك، وهو العجز.

ومنها: أن سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده، والحرص هو بذل الجهد واستغراق الوسع، فإذا صادف ما ينفع به الحريص كان حرصه محموداً وكماله كله في مجموع هذين الأمرين: أن يكون حريضاً، وأن يكون حرصه على ما ينفع به، فإن حرص على ما لا ينفعه أو فعل ما ينفعه من غير حرص فاته من الكمال بقدر ما فاته من ذلك، فالخير كله في الحرص على ما ينفع.

ولما كان حرص الإنسان وفعله إنما هو بمعونة الله ومشيئته وتوفيقه أمره أن يستعين بالله ليجتمع له مقام: «إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ» فإن حرصه على ما ينفعه عبادة لله تعالى، ولا يتم إلا بمعونته فأمره أن يعبد وأن يستعين به، فالحريص على ما ينفعه، المستعين بالله ضد العاجز، فهذا إرشاد له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله؛ وهو الحرص عليه مع الاستعانة بمن أزمه الأمور بيده ومصدرها منه وموردها إليه.

إن فاته ما لم يقدر له فله حالتان: عجز، وهو مفتاح عمل الشيطان؛ فيليقه العجز إلى «لو» ولا فائدة من «لو» هنا بل هي مفتاح اللوم والعجز والسطح والأسف والحزن، وذلك كله من عمل الشيطان فنهاء بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ عن افتتاح عمله بهذا الافتتاح، وأمره بالحالة الثانية. وهي النظر إلى القدر وملحوظته وأنه لو قدر له لم يفته ولم يغلبه عليه أحد، فلم يبق له هنا أنفع من شهود القدر ومشيئته التي توجب وجوب المقدور، وإن انتفت امتنع وجوده؛ ولهذا قال: «إِنَّ اللَّهَ أَعْلَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ فَلَا تَقُولْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَّا لَكَانَ كَذَّا وَكَذَّا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدْ أَنْعَمْتَنِي اللَّهُ أَعْلَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ فَلَا تَقُولْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَّا لَكَانَ كَذَّا وَكَذَّا» وإن انتفت امتنع وجوده؛ فلهذا كان هذا الحديث مما لا يستغني عنه العبد أبداً، بل هو أشد إليه ضرورة، وهو يتضمن إثبات القدر والكسب والاختيار والقيام بالعبودية ظاهراً وباطناً في حالي حصول المطلوب وعدمه؛ وبالله التوفيق.

## ٥٧ - باب

## النهي عن سب الريح

عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا تسبوا الريح فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها، وخير ما أمرت به، ونعود بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به» صحيح الترمذى.

قوله: (باب النهي عن سب الريح).

عن أبي بن كعب رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «لا تسبوا الريح، فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به، ونعود بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به». صحيح الترمذى).

لأنها - أي الريح - إنما تهب عن إيجاد الله تعالى وخلقها لها وأمرها، لأنها هو الذي أوجدها وأمرها، فنسبتها مسبة للفاعل، وهو الله سبحانه، كما تقدم في النهي عن سب الدهر وهذا يشبهه، ولا يفعله إلا أهل الجهل بالله ودينه وبما شرعه لعباده؛ فنهى ﷺ أهل الإيمان عما يقوله أهل الجهل والجفاء وأرشدهم إلى ما يجب أن يقال عند هبوب الرياح، فقال: «إذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به» يعني إذا رأيتم ما تكرهون من الريح إذا هبت فارجعوا إلى ربكم بالتوحيد وقولوا: «اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها، وخير ما أمرت به. ونعود بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به» ففي هذا عبودية الله وطاعة له ولرسوله، واستدفاع للشuron به؛ وتعرض لفضلة ونعمته وهذه حال أهل التوحيد والإيمان، خلافاً لحال أهل الفسق والعصيان الذين حُرموا ذوق طعم التوحيد الذي هو حقيقة الإيمان.

فيه مسائل :

الأولى :

النهي عن سب الريح .

الثانية :

الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره .

الثالثة :

الإرشاد إلى أنها مأمورة .

الرابعة :

أنها قد تؤمر بخير ، وقد تؤمر بشر .

\* \* \*

## ٥٨ - باب

قول الله تعالى: «يَطْلُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَهَلَةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ يَعْلَمُ فِي أَنفُسِهِمْ مَا لَا يَدْعُونَ لَكُمْ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا فَعَلْنَا هَنَئًا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلَيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلَيُمَحَّصَّ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ بِدَارِ الصُّدُورِ» [آل عمران: ١٥٤].

قوله: (باب قول الله تعالى «يَطْلُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَهَلَةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ» [آل عمران: ١٥٤] الآية).

وهذه الآية ذكرها الله تعالى في سياق قوله تعالى في ذكر وقعة أحد: «ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ الْغَيْرِ أَمْنَةً تُمَسَّا يَعْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ» يعني: أهل الإيمان والثبات والتوكيل الصادق؛ وهم الجازمون بأن الله تعالى ينصر رسوله ﷺ وينجز له مأموله، ولهذا قال: «وَطَائِفَةً فَدَّ أَهْمَمَهُمْ أَنفُسُهُمْ» يعني: لا يغشامن النعاس من الجزع والقلق والخوف «يَطْلُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَهَلَةِ» كما قال تعالى: «بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَيْهِمْ أَبْدًا وَرَبِّكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَرَبَ السَّوْءَ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا» [الفتح: ١٢] وهكذا هؤلاء اعتقدوا أن المشركين لما ظهروا تلك الساعة ظنوا أنها الفيصلة؛ وأن الإسلام قد باد وأهله، وهذا شأن أهل الريب والشك إذا حصل أمر من الأمور الفظيعة تحصل لهم هذه الأمور الشنيعة، عن ابن جريج قال: قيل: لعبد الله بن أبي: «قتل بنو الخزرج اليوم؟ قال: وهل لنا من الأمور من شيء؟».

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في الكلام على ما تضمنته وقعة أحد<sup>(١)</sup>: وقد فسر هذا الظن الذي لا يليق بالله سبحانه بأنه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيفضح وأنه يسلمه للقتل، وفسر بظنهم أن ما أصابهم لم يكن بقضاء الله وقدره ولا حكمة له فيه، ففسر بإنكار الظن الذي لا يليق بالله سبحانه وأن يظهره على الدين كله، وهذا هو الحكم. وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله ﷺ وأن يظهره على الدين كله، وهذا هو ظن السوء الذي ظنه المنافقون والمشركون في سورة الفتح حيث يقول: «وَيَعْدِبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَتَّفِقَاتِ وَالْمُشَرِّكِينَ وَالْمُشَرِّكَاتِ الظَّانِيَنَّ بِاللَّهِ ظَرَبَ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَلِيلًا السَّوْءَ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [الفتح: ٦]. وإنما كان هذا هو ظن السوء وظن الجاهلية - وهو المنسوب إلى أهل الجهل - وظن غير الحق، لأنه ظن غير ما يليق بأسمائه الحسنى وصفاته العليا وذاته المبرأة من كل عيب وسوء، وخلاف ما يليق بحكمته وحمده وتفرده بالربوبية والإلهية، وما يليق بوعده الصادق الذي لا يخلفه، وبكلمته التي سبقت لرسله أنه ينصرهم ولا

(١) زاد المعاد: ج ٢ ص ١٠٣-١٠٦. وقد بسط القول في ذلك أيضاً في إغاثة الهاean.

وقوله: ﴿أَظَاهَاتِنَكَ بِاللَّهِ ظَرِبَ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَأْبَرَةً السَّوْءِ﴾ [الفتح: ٦].

قال ابن القيم في الآية الأولى: فُسِّرَ هذا الظنُّ بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحلُّ، وفسر بأن ما أصابه لم يكن بقدر الله وحكمته ففسر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله وأن يظهره الله على الدين كله، وهذا هو ظنُّ السوء الذي ظن المنافقون والمشركون في سورة الفتح. وإنما كان هذا ظن السوء لأنَّه

يختلهم، ولجنته بأنهم هم الغالبون، فمن ظن به أنه لا ينصر رسوله ولا يتم أمره ولا يؤيده حزبه ويعليهم ويظفرهم بأعدائهم ويظهرهم، وأنه لا ينصر دينه وكتابه، وأنه يُدليل الشرك على التوحيد، والباطل على الحق إدلة مستقرة، يضمحل معها التوحيد والحق اضمحلاً لا يقوم بعده أبداً. فقد ظن بالله ظن السوء؛ ونسبة إلى خلاف ما يلقي بجلاله وكماله وصفاته ونعته، فإن حمده وعزته وحكمته وإلهيته تأبى ذلك وتتأبى أن يذل حزبه وجنده، وأن تكون النصرة المستقرة والظفر الدائم لأعدائه المشركين به العادلين به. فمن ظن به ذلك فما عرفه ولا عرف أسماءه ولا عرف صفاته وكماله. وكذلك من أنكر أن يكون ذلك بقضاءه وقدره. مما عرفه ولا عرف ربوبيته وملكه وعظمته. وكذلك من أنكر أن يكون قادر ما قدره من ذلك وغيره لحكمة بالغة وغاية محمودة يستحق الحمد عليها، وأن ذلك إنما صدر عن مشيئة مجردة عن حكمة وغاية مطلوبة هي أحب إليه من فواتها، وأن تلك الأسباب المكرورة له المفضية إليها، لا يخرج تقديرها عن الحكمة، لإفاضتها إلى ما يحب وإن كانت مكرورة له، فما قدرها سدى ولا شاءها عبثاً ولا خلقها باطلاً ﴿ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوْلَى لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾ [ص: ٢٧].

وأكثر الناس يظنون بالله غير الحق ظن السوء فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وعرف أسماءه وصفاته، وعرف موجب حكمته وحمده، فمن قط من رحمته وأليس من روحه فقد ظن به ظن السوء، ومن جَزَّ عليه أن يعذب أولياءه مع إحسانهم وإخلاصهم ويُسوِّي بينهم وبين أعدائه فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يترك خلقه سُدَّى معطلين عن الأمر والنهي، لا يرسل إليهم رسالته ولا ينزل عليهم كتبه بل يتركهم هَمَّلاً كالأنعام فقد ظن به ظن السوء؛ ومن ظن أنه لن يجمع عيده بعد موتهم للثواب والعقاب في دار يجازي المحسن فيها بإحسانه والمسيء بإساءته، ويبين لخلقه حقيقة ما اختلفوا فيه ويظهر للعالمين كلهم صدقه وصدق رسالته، وأن أعداءه كانوا هم الكاذبين فقد ظن به ظن السوء. ومن ظن أنه يضيع عليه عمله الصالح الذي عمله خالصاً لوجهه على امثال أمره، ويبيطله عليه بلا سبب من العبد، وأنه يعاقبه بما لا صنع له فيه ولا اختيار له ولا قدرة ولا إرادة له على حصوله، بل يعاقبه على فعله هو سبحانه به، أو ظن به أنه يجوز عليه أن يؤيد أعداء الكاذبين عليه بالمعجزات التي يؤيد بها أنبياءه ورسله، ويجريها على أيديهم ليضلوا بها عباده؛ وأنه

ظن غير ما يليق به سبحانه وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق، فمن ظن أنه يُدْبِلُ الباطل على الحق إِدَالَةً مستقرة يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون ما جرَى بقضاءائه وقدره، أو أنكر أن يكون قَدْرُه لحكمةٍ بالغةٍ يستحق عليها الحمد، بل زَعَمَ أن ذلك لمشيئَةٍ مجرَّدة، فذلك ظن الذين كفروا، فوَيْلٌ للذين كفروا من النار.

وأكثر الناس يظنون بالله ظَنَّ السوء فيما يختصُّ بهم، وفيما يَفْعَلُه بغيرهم، ولا يَسْلُمُ من ذلك مَنْ عَرَفَ الله وأسماءه وصفاته، وموْجِب حِكْمَتِه وحَمْدِه، فَلَيَعْتَنِي اللَّيْبُ الناصح لنفسه بهذا ولِيُتَبِّعْ إلى الله ولِيُسْتَعْفِرْهُ من ظنه بربه ظَنَّ السوء، ولو فَشَّتْ مَنْ

يحسن منه كل شيء حتى تعذيب من أفنى عمره في طاعته فيدخله في الجحيم في أسفل سافلين، وينعم من استند عمره في عداوته وعداؤه رسالته ودينه فيرفعه إلى أعلى علسين، وكلا الأمرين في الحسن عنده سواء؛ ولا يعرف امتناع أحدهما وقوع الآخر إلا بخبر صادق، وإن فالعقل لا يقضى بقبح أحدهما وحسن الآخر. فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه أخبر عن نفسه وصفاته وأفعاله بما ظاهره باطل وتشبيه وتمثيل، وترك الحق لم يخبر به وإنما رمز إليه رمزاً بعيدة، وأشار إليه إشارات ملغزة ولم يصرح به وصرح دائمًا بالتشبيه والتمثيل والباطل، وأراد من خلقه أن يتبعوا أذهانهم وقواهم وأفكارهم في تحريف كلامه عن موضعه؛ وتأويله على غير تأويله، ويتطابقوا له وجوه الاحتمالات المستكرونة والتأويلات التي هي بالألغاز والأحاجي<sup>(١)</sup> أشبه منها بالكشف والبيان، وأحالهم في معرفة أسمائه وصفاته على عقولهم وأرائهم لا على كتابه. بل أراد منهم أن لا يحملوا كلامه على ما يعرفونه من خطابهم ولغتهم، مع قدرته على أن يصرح لهم بالحق الذي ينبغي التصريح به، ويريحهم من الألفاظ التي توقعهم في اعتقاد الباطل فلم يفعل؛ بل سلك بهم خلاف طريق الهدى والبيان. فقد ظن به ظن السوء، فإنه إن قال: إنه غير قادر على التعبير عن الحق باللفظ الصريح الذي عبر به هو وسلفه فقد ظن بقدراته العجز، وإن قال إنه قادر ولم يبين، وعدَّ عن البيان وعن التصريح بالحق إلى ما يوهم؛ بل يقع في الباطل المحال والاعتقاد الفاسد. فقد ظن بحكمته ورحمته ظن السوء.

ومن ظن أنه هو وسلفه عبروا عن الحق بتصريحه دون الله ورسوله، وأن الهدى والحق في كلامهم وعباراتهم وأما كلام الله فإنما يؤخذ من ظاهره التشبيه والتمثيل والضلال وظاهر كلام المتهوِّكين الحيَّارِي هو الهدى والحق فهذا من أسوأ الظن بالله.

(١) يقال: كلمة محجية: مخالفة المعنى للفظ. وهي إما من معنى الناحية، وتقديرها أنها جاءت من غير حجاجها، أو من معنى القطنة وهي الأحجية والأحتجة. قال صاحب المثل السائر: وأما اللغز والأحجية فإنهما شيء واحد، وهو كل معنى يستخرج بالحدس والحرز لا بدالة اللفظ عليه حقيقة ولا مجازاً، ولا يفهم منه غرضه. انتهى من هامش الأصل نقلًا عن سر الليال.

فَتَسْتَ لِرَأْيِتْ عَنْهُ تَعْثَّتْ عَلَى الْقَدَرِ وَمَلَامَةً لَهُ، وَأَنَّهُ كَانَ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ كَذَا وَكَذَا فَمُسْتَقِلٌ وَمُسْتَكِثٌ، وَفَتَّشْ نَفْسَكَ، هَلْ أَنْتَ سَالِمٌ؟

فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ      إِلَّا فَإِنِّي لَا إِخَالُكَ نَاجِيَا

فَكُلُّ هُؤُلَاءِ مِنَ الظَّانِينَ بِاللهِ ظَنُّ السُّوءِ وَمِنَ الظَّانِينَ بِاللهِ غَيْرُ الْحَقِّ ظَنُّ الْجَاهِلِيَّةِ، وَمِنَ ظَنِّهِ أَنْ يَكُونُ فِي مُلْكِهِ مَا لَا يُشَاءُ وَلَا يَقْدِرُ عَلَى إِيجَادِهِ وَتَكْوِينِهِ؛ فَقَدْ ظَنَ بِاللهِ ظَنُّ السُّوءِ .  
وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ كَانَ مَعْطَلًا مِنَ الْأَزْلِ إِلَى الْأَبْدِ عَنْ أَنْ يَفْعُلُ، وَلَا يُوصَفُ حِينَئِذٍ بِالْقَدْرِ عَلَى الْفَعْلِ ثُمَّ صَارَ قَادِرًا عَلَيْهِ بَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ قَادِرًا؛ فَقَدْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ لَاسُوءِ .  
وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْصِرُ وَلَا يَعْلَمُ الْمَوْجُودَاتِ، وَلَا عَدْدُ السَّمَاوَاتِ وَلَا النَّجُومِ، وَلَا بَنِي آدَمَ وَحْرَكَاتِهِمْ وَأَفْعَالِهِمْ، وَلَا يَعْلَمُ شَيْئًا مِنَ الْمَوْجُودَاتِ فِي الْأَعْيَانِ، فَقَدْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ السُّوءِ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ لَا سَمْعٌ لَهُ وَلَا بَصَرٌ وَلَا عِلْمٌ وَلَا إِرَادَةٌ، وَلَا كَلَامٌ يَقُولُ بِهِ، وَأَنَّهُ لَا يَكْلُمُ أَحَدًا مِنَ الْخَلْقِ وَلَا يَتَكَلَّمُ أَبَدًا؛ وَلَا قَالَ، وَلَا يَقُولُ، وَلَا لَهُ أَمْرٌ وَلَا نَهْيٌ يَقُولُ بِهِ، فَقَدْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ السُّوءِ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ لَيْسَ فَوْقَ سَمْوَاتِهِ عَلَى عَرْشِهِ بِائِنَ مِنْ خَلْقِهِ، وَأَنَّ نَسْبَةَ ذَاهِهِ إِلَى عَرْشِهِ كَنْسِبَتِهِ إِلَى أَسْفَلِ سَافَلِينَ، وَإِلَى الْأُمْكَنَةِ الَّتِي يَرْغُبُ عَنْ ذِكْرِهَا؛ وَأَنَّهُ أَسْفَلُ كَمَا أَعْلَى؛ وَأَنَّ مَنْ قَالَ: سَبِّحَنَ رَبِّ الْأَسْفَلِ كَانَ كَمَنْ قَالَ: سَبِّحَنَ رَبِّ الْأَعْلَى . فَقَدْ ظَنَ بِهِ أَقْبَعُ الْظَّنِّ وَأَسْوَاهُ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ يُحِبُّ الْكُفْرَ وَالْفَسُوقَ وَالْعَصِيَّانَ، وَيُحِبُّ الْفَسَادَ كَمَا يُحِبُّ الإِيمَانَ وَالْبَرَ وَالطَّاعَةَ وَالْإِصْلَاحَ . فَقَدْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ السُّوءِ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ لَا يُحِبُّ وَلَا يَرْضِي؛ وَلَا يَغْضُبُ وَلَا يَسْخُطُ، وَلَا يَوَالِي وَلَا يَعَادِي، وَلَا يَقْرُبُ مِنْ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ؛ وَلَا يَقْرُبُ مِنْهُ أَحَدٌ، وَأَنَّ ذَوَاتَ الشَّيَاطِينَ فِي الْقُرْبِ مِنْ ذَاهِهِ كَذَوَاتَ الْمَلَائِكَةِ الْمُقْرَبَينَ وَأُولَائِهِ الْمُفْلِحِينَ، فَقَدْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ السُّوءِ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّهُ يُسْوِي بَيْنَ الْمُتَضَادِيْنِ؛ أَوْ يُفْرِقُ بَيْنَ الْمُتَسَاوِيْنِ مِنْ كُلِّ وِجْهٍ، أَوْ يُحْبِطُ طَاعَاتِ الْعُمَرِ الْمُدِيدِ الْخَالِصَةِ الصَّوَابِ بِكَبِيرَةِ وَاحِدَةٍ تَكُونُ بَعْدَهَا، فَيَخْلُدُ فَاعِلُ تِلْكَ الطَّاعَاتِ فِي الْجَهَنَّمِ أَبْدَ الْأَبْدِينِ بِتِلْكَ الْكَبِيرَةِ، وَيُحْبِطُ بِهَا جَمِيعَ طَاعَاتِهِ وَيَخْلُدُ فِي الْعَذَابِ كَمَا يَخْلُدُ مِنْ لَمْ يَؤْمِنْ بِهِ طَرْفَةُ عَيْنٍ، وَاستَنْفَدَ سَاعَاتُ عُمْرِهِ فِي مَسَاخِطِهِ وَمَعَادَةِ رَسُلِهِ وَدِينِهِ، فَقَطْ ظَنَ بِهِ ظَنُّ السُّوءِ .

وَمِنْ ظَنِّهِ أَنَّ لَهُ وَلَدًا أَوْ شَرِيكًا، أَوْ أَنَّهُ أَحَدًا يَشْفَعُ عَنْهُ بَدْوَنَ إِذْنِهِ، أَوْ أَنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ وَسَائِطٌ يَرْفَعُونَ حَوَائِجَهُمْ إِلَيْهِ، وَأَنَّهُ نَصْبٌ لِعَبَادَهُ أُولَائِهِ مِنْ دُونِهِ يَتَقْرِبُونَ بِهِمْ إِلَيْهِ، وَيَتَوَصَّلُونَ بِهِمْ إِلَيْهِ، وَيَجْعَلُونَهُمْ وَسَائِطًا بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ؛ فَيَدْعُونَهُمْ وَيَخْافُونَهُمْ وَيَرْجُونَهُمْ فَقَدْ ظَنَ

بـه أقبح الظن وأسوأه.

ومن ظن به أنه ينال ما عنده بمعصيته ومخالفته، كما يناله بطاعته والتقرب إليه، فقد ظن  
به خلاف حكمته وخلاف موجب أسمائه وصفاته وهو من ظن السوء.

ومن ظن به أنه إذا ترك شيئاً من أجله لم يعوضه خيراً منه، أو من فعل شيئاً لأجله لم يعطه أفضل منه، فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه يغضب على عبده ويعاقبه ويحرمه بغير جرم ولا سبب من العبد إلا بمجرد المشيئة ومحض الإرادة فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه إذا صدقه في الرغبة والرهبة وتضرع إليه وسأله واستعن به وتوكل عليه أنه يخبيه ولا يعطيه ما سأله، فقد ظن به ظن السوء، وظن به خلاف ما هو أهله.

ومن ظن أنه يشيه إذا عصاه كما يشيه إذا أطاعه، وسأله ذلك في دعائه، فقد ظن به خلاف ما تقتضيه حكمته وحمده، وخلاف ما هو أهله وما لا يفعله.

ومن ظن به أنه إذا أغضبه وأسخطه وأوضع في معاصيه ثم اتخد من دونه أولياء ودعا من دونه ملائكة أو يشرا حيأ أو ميتا يرجو بذلك أن ينفعه عند ربه ويخلصه من عذابه، فقد ظن به ظن السوء.

فأكثر الخلق بل كلهم - إلا من شاء الله - يظنون بالله غير الحق ظن السوء، فإن غالب بني آدم يعتقد أنه مخصوص الحق نافض الحظ؛ وأنه يستحق فوق ما شاء الله وأعطاه، ولسان حاله يقول: ظلمني ربى ومعنى ما أستحقه نفسه تشهد عليه بذلك؛ وهو بلسانه ينكره ولا يتجراس على التصریح به. ومن فتش نفسه وتغلغل في معرفة طوایاها رأى ذلك فيها كامناً كمون النار في الزناد، فأقدح زناد من شئت يبنّيك شراره عما في زناده، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعشّا [وتعتبّا] على القدر وملامة له واقتراحاً عليه خلاف ما جرى به، وأنه كان ييني أن يكون كذا وكذا. فمستقل ومستكثر، وفتش نفسك هل أنت سالم من ذلك.

فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ      وَلَا فَإِنِّي لَا إِخَالَكَ نَاجِيَا  
فَلِيَعْتَنِ الْلَّبِيبُ النَّاصِحُ لِنَفْسِهِ بِهَذَا الْمَوْضِعِ، وَلَيُبَيِّنَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُهُ فِي كُلِّ وَقْتٍ مِنْ  
ظْنِهِ بِرَبِّهِ ظْنَ السُّوءِ؛ وَلِيَظْنَ لَاسْوَءَ بِنَفْسِهِ الَّتِي هِيَ مَادَةُ كُلِّ سُوءٍ وَمَنْبَعُ كُلِّ شَرٍّ، الْمَرْكَبَةُ عَلَى  
الْجَهْلِ وَالظُّلْمِ. فَهِيَ أُولَى بِظْنِ السُّوءِ مِنْ أَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ، وَأَعْدَلِ الْعَادِلِينَ، وَأَرْحَمِ  
الرَّاحِمِينَ الْعَنِيِّ الْحَمِيدِ، الَّذِي لَهُ الْغَنِيَّةُ التَّامَّ، وَالْحَمْدُ التَّامُّ، وَالْحُكْمَةُ التَّامَّةُ، الْمُنْزَهُ عَنْ كُلِّ  
سُوءٍ فِي ذَاتِهِ وَصَفَاتِهِ وَأَفْعَالِهِ وَأَسْمَائِهِ، فَذَاتُهُ لَهَا الْكَمَالُ الْمُطْلَقُ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ وَصَفَاتٍ كَذَلِكَ  
وَأَفْعَالِهِ كَلِهِ حَكْمَةٌ وَمَصْلَحَةٌ وَرَحْمَةٌ وَعِدْلٌ، وَأَسْمَاؤُهِ كَلِهَا حَسْنَى .

فیہ مسائل:

|          |                                                          |
|----------|----------------------------------------------------------|
| الأولى:  | تفسير آية آل عمران.                                      |
| الثانية: | تفسير آية الفتح.                                         |
| الثالثة: | الإخبار بأن ذلك أنواع لا تحصر.                           |
| الرابعة: | أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات وعرف نفسه. |

فإِنَّ اللَّهَ أَوْلَىٰ بِالْجَمِيلِ  
فَكَيْفَ بِظَالِمٍ جَاءَنِ جَهُولٍ  
أَتَرْجُوا الْخَيْرَ مِنْ مِيتٍ بِخَيْلٍ  
كَذَاكَ وَخَيْرُهَا كَالْمُسْتَحِيلِ  
فَتَلَكَ مَوَاهِبَ الرَّبِّ الْجَلِيلِ  
مِنْ إِلَهٍ حَمْنَ فَائِشَكَ لِلَّدْلِيَا . اهـ

قوله: «أَطَّاينَتِ بِاللَّهِ ظَرْبَ السَّوءِ» قال ابن جرير في تفسيره: «وَيُعَذَّبُ الْمُنَافِقَنَ وَالْمُنَقَّدَتِ وَالْمُشْرِكَنَ وَالْمُشْرِكَاتِ أَطَّاينَتِ بِاللَّهِ ظَرْبَ السَّوءِ» الظانين بالله أنه لن ينصرك وأهل الإيمان بك على أعدائك، ولن يُظهر كلمته فيجعلها العليا على كلمة الكافرين به، وذلك كان السوء من ظنونهم التي ذكرها الله في هذا الموضع، يقول تعالى ذكره: على المناقين والمنافقات والمشركين والمشركات الذين ظنوا هذا الظن دائرةسوء، يعني دائرة العذاب تدور عليهم به. واختلف القراء في قراءة ذلك: فقرأه عامة قراء الكوفة: (دائرةسوء) بفتح السين. وقرأ بعض قراء البصرة: (دائرةسوء) بالضم. وكان الفراء يقول: الفتح أفضى في السين. وقل ما تقول العرب: (دائرةسوء) بضم السين.

وقوله: «وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ» يعني: ونالهم الله بغضبه منه ولعنةهم. يقول: وأبعدهم فأقصاهم من رحمته «وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمَ» يقول: وأعد لهم جهنم يصلونها يوم القيمة «وَسَاءَتْ مَصِيرًا» يقول: وساعتهم جهنم متولاً يصير إليه هؤلاء المنافقون والمنافقات والمرتكبون والمشركون.

وقال العمامد ابن كثير رحمة الله تعالى: «وَيُعَذِّبُ الْمُنَفِّقَيْنَ وَالْمُنَفِّقَتِ وَالْمُنْتَكِبَيْنَ وَالْمُنْتَكِبَاتِ أَطْلَانِيْنَ بِاللَّهِ طَرَّ السَّوْءِ»: أي: يتهمون الله في حكمه، ويظلون بالرسول ﷺ وأصحابه أن يقتلوا ويدهروا بالكلية. قال تعالى: «عَلَيْهِمْ دَأْبُرَةُ السَّوْءِ» وذكر في معنى الآية الأخرى نحو ما ذكره ابن حجر رحمة الله تعالى:

قوله : ( قال ابن القيم رحمة الله تعالى ) الذي ذكره المصنف في المتن قدمته لأندراجه في  
كلامه الذي سقته من أوله إلى آخره .

三

## ٥٩ - باب ما جاء في منكري القدر

وقال ابن عمر: «والذى نَفْسُ ابْنِ عُمَرَ يَبْدِئُهُ، لَوْ كَانَ لِأَحَدِهِمْ مِثْلُ أَحَدِ ذَهَبًا ثُمَّ أَنْفَقَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ مَا قَبْلَهُ اللَّهُ مِنْهُ، حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، ثُمَّ اسْتَدَلَّ بِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِلَيْمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُلُّهُ وَرْسَلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ». رواه مسلم.

قوله: (باب ما جاء في منكري القدر) أي: من الوعيد الشديد ونحو ذلك. أخرج أبو داود عن عبدالعزيز بن أبي حازم، عن أبيه، عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: «القدارية مجوس هذه الأمة، إن مرضوا فلا تعودوهم، وإن ماتوا فلا تشهدوهم»<sup>(١)</sup>. وعن عمر - مولى عُفرة - عن رجل من الأنصار عن حذيفة - وهو ابن اليمان - رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «لكل أمة مجوس، ومجوس هذه الأمة الذين يقولون: لا قدر، من مات منهم فلا تشهدوا جنازته، ومن مرض منهم فلا تعودوه، وهم شيعة الدجال، وحق على الله أن يلحقهم بالدجال»<sup>(٢)</sup>.

قوله: (وقول ابن عمر: والذى نفسي بيده الخ) حديث ابن عمر هذا أخرجه مسلم، وأبو داود، والترمذى، والنمساني، وابن ماجه، عن يحيى بن يعمر قال: «كان أول من تكلم في القدر بالبصرة معبد الجهننى، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجين، أو معتمرین. فقلنا: لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر؟. فوق الله تعالى لنا عبدالله بن عمر داخلاً في المسجد، فاكتفته أنا وصاحبي، فظننت أن صاحبى سيكيل الكلام إلى، فقلت: أبا عبد الرحمن؛ إنه قد ظهر قبلنا أناس يقرؤون القرآن، ويتفقرون العلم<sup>(٣)</sup> يزعمون ألا قدر، وأن الأمر أ NSF، فقال: إذا لقيت أولئك فأخبرهم أنى منهم بريء، وأنهم مني براء، والذي يحلف به عبدالله بن عمر! لو أن لأحد هم مثل أحد ذهباً فإنفقة في سبيل الله ما قبله الله منه، حتى يؤمن بالقدر. ثم قال: حدثني عمر بن الخطاب

(١) قال في عون المعبد: ج٤، ص٣٥٧. قال الخطابي: إنما جعلهم مجوتاً لمضاهاة مذهبهم مذاهب المجوس في قولهم بالأصلين، وهذا التور والظلمة، يزعمون أن الخير من فعل التور، والشر من فعل الظلمة، وكذلك القدارية يضيفون الخير إلى الله، والشر إلى غيره. وهذا قول المندري هذا مقطوع. أبو حازم - سلمة بن دينار - لم يسمع من ابن عمر. وقد روی هذا الحديث من طرق عن ابن عمر؛ ليس فيها شيء يثبت. اهـ.

(٢) قال المندري: عمر مولى عُفرة - بضم الغين وسكون الفاء - لا يحتاج بحديثه. ورجل من الأنصار: مجھول، وقد روی من طرق أخرى عن حذيفة، ولا يثبت.

(٣) يقال: افترى الأثر، أي تَبَعَّتْ وقوفَتْ، فمعنى يتلقون العلم أي: يتطلبونه.

وعن عُبادة بن الصَّامتِ أَنَّهُ قَالَ لَابْنِهِ: «يَا بُنْيَإِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ الإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: أَكْتُبْ. فَقَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبْ؟ قَالَ:

رضي الله عنه قال: «بَيْنَمَا نَحْنُ جَلْوَسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدٌ بِيَاضِ الْثِيَابِ، شَدِيدٌ سُوادِ الشِّعْرِ لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَلَا يُعْرَفُ مَنْ أَحَدٌ. حَتَّى جَلَسَ إِلَيْنَا فَأَسْنَدَ رُكْبَتِيهِ إِلَيْ رُكْبَتِيهِ، وَوَضَعَ كَفَيهِ عَلَى فَخَذَيْهِ. وَقَالَ: يَا مُحَمَّدَ أَخْبَرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ. قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهُدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَتَقْيِيمُ الصَّلَاةِ وَتَؤْتِي الزَّكَاةِ، وَتَصْومُ رَمَضَانَ، وَتَحْجُجُ الْبَيْتِ إِنْ أَسْتَطَعْتُ إِلَيْهِ سَبِيلًا. قَالَ: صَدِقَتْ. فَعَجَبْنَا لَهُ بِيَاسِهِ وَيَصْدِقَهُ، قَالَ: فَأَخْبَرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ. قَالَ: أَنْ تَؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ، وَكِتَابِهِ، وَرَسُولِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتَؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِهِ، قَالَ: صَدِقَتْ. قَالَ فَأَخْبَرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ؛ قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ. قَالَ فَأَخْبَرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؛ قَالَ: مَا الْمَسْؤُلُ عَنْهَا بِأَعْلَمِ مِنِ السَّائِلِ. قَالَ: فَأَخْبَرْنِي عَنِ امْرَاتِهِ، قَالَ: أَنْ تَلِدَ الْأُمَّةَ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَّةَ الْعُرَاءَ الْعَالَةَ رَعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَالَوْنَ فِي الْبَيْانِ. قَالَ: فَانْطَلَقَ فَلَبِثَ ثَلَاثَةً، وَفِي رَوَايَةِ مَلِيئًا، ثُمَّ قَالَ: يَا عُمَرَ أَتَدْرِي مِنِ السَّائِلِ؟ قَلَتْ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ؛ قَالَ: فَإِنَّهُ جَبَرِيلُ أَنَا كُمْ يَعْلَمُكُمْ دِينَكُمْ».

ففي هذا الحديث: أن الإيمان بالقدر من أصول الإيمان الستة المذكورة، فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره فقد ترك أصلًا من أصول الدين وجحده؛ فيشبهه من قال الله فيهم: «أَفَتَؤْمِنُونَ بِعَيْنِ الْكَتَبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِهِ» الآية [البقرة: ٨٥].

قوله: (وعن عُبادة) قد تقدم ذكره في باب فضل التوحيد، وحديثه هذا رواه أبو داود، ورواه الإمام أحمد بكماله<sup>(١)</sup> قال: حدثنا الحسن بن سوار حدثنا ليث عن معاوية، عن أيوب ابن زياد: حدثني عبادة بن الوليد بن عبادة حدثني أبي قال: «دخلت على عبادة وهو مريض أتخايل فيه الموت، فقلت: يا أباها أوصني واجتهد لي، فقال: أجلسوني». قال: يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان، ولن تبلغ حقيقة العلم بالله حتى تؤمن بالقدر خيره وشره، قلت يا أباها فكيف لي أن أعلم ما خير القدر وشره؟ قال: تعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصابك لم يكن ليخطئك، يا بني سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن أول ما خلق الله القلم؛ فقال له: اكتب، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيمة. يا بني، إن مت ولست

(١) المستند: ج ٥ ص ٣١٧. وهو عند أبي داود أختصر مما عند أحمد ومن طريق جعفر بن مسافر الهندي أخبرنا يحيى بن حسان: أخبرنا الوليد بن رياح عن إبراهيم بن أبي جميلة، عن أبي حفصة قال: قال عبادة بن الصامت لابنه الحديث. وسكت عنه المتذر.

اكتب مقادير كُلّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُوم السَّاعَةُ، يَا بُنَيَّ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ ماتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِّي .

وفي رواية لأحمد: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ فَجَرِي فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

وفي رواية لابن وهب قال رسول الله ﷺ: «فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ أَخْرَقَهُ اللَّهُ بِالنَّارِ».

على ذلك دخلت النار». ورواه الترمذى بسنده المتصل إلى عطاء بن أبي رباح عن الوليد بن عبادة عن أبيه، وقال: حسن صحيح وغريب.

وفي هذا الحديث ونحوه: بيان شمول علم الله تعالى وإحاطته بما كان وما يكون في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿أَلَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمَنْ أَرَضَ مِثْلَهُنَّ يَنْزَلُ الْأَمْرَ بِيَمِينِهِ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾<sup>(١)</sup> [الطلاق: ١٢].

وقد قال الإمام أحمد رحمه الله - لما سُئِلَ عن القدر قال - : «القدر قدرة الرحمن» واستحسن ابن عقيل هذا من أحمد رحمه الله.

والمعنى: أنه لا يمنع عن قدرة الله شيء. ونقاوة القدر قد جحدوا كمال قدرة الله تعالى فضلوا عن سوء السبيل. وقد قال بعض السلف: ناظروهم بالعلم، فإن أقروا به خصموها وإن جحدوه كفروا.

قوله: (وفي المسند وسنن أبي داود عن ابن الديلمي) وهو أبو بسر - بالسين المهملة، وبالباء المضمومة. ويقال: أبو بشر - بالشين المعجمة وكسر الباء - وببعضهم صحة الأول. واسمه عبدالله بن فيروز. ولفظ أبي داود قال: «لو أَنَّ اللَّهَ عَذَبَ أَهْلَ سَمَوَاتِهِ وَأَهْلَ أَرْضِهِ، عَذَبَهُمْ وَهُوَ غَيْرُ ظَالِمٍ لَهُمْ. وَلَوْ رَحِمَهُمْ لَكَانَتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْ أَعْمَالِهِمْ، وَلَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أَحَدِ ذَهَبِّاً مَا قَبْلَهُ اللَّهُ مِنْكَ حَتَّى تَؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيَخْطَطْكَ وَمَا أَخْطَأْكَ لَمْ يَكُنْ لِيَصِيكَ، وَلَوْ مَتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ». قال: فأتيتَ عبدَ اللهِ بْنَ مَسْعُودَ، فقال مثل ذلك، ثم أتيتَ حذيفةَ بْنَ اليمانِ، فقال مثل ذلك؛ قال: ثم أتيتَ زيدَ بنَ ثابتَ؛ قال: فحدثني عن النبي ﷺ مثل ذلك<sup>(٢)</sup> وأخرجه ابن ماجه.

وقال العماد ابن كثير رحمه الله: عن سفيان عن منصور عن ربعة بن حراش عن رجل عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «لا يؤمن عبد حتى يؤمن

(١) في فرة العيون: والآيات في إثبات القدر كثيرة، وقد استدل العلماء على إثبات القدر بشمول القدرة والعلم، كما في الآية.

(٢) قال في عون المعبود: ج ٤ ص ٣٦٢. فيصير الحديث مرفوعاً. قال المنذري: وفي إسناده أبو سفيان الشيباني وثقة ابن معن وغيره وتكلم فيه أحمد وغيره.

وفي المسند والسنن عن ابن الديلمي قال: «أَتَيْتُ أُبَيِّ بْنَ كَعْبَ فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي  
شَيْءٌ مِّنَ الْقَدْرِ فَحَدَّثَنِي بِشَيْءٍ لَعَلَّ اللَّهَ يُذَهِّبُهُ مِنْ قَلْبِي، فَقَالَ: لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحَدَ ذَهَبًا  
مَا قَبْلَهُ اللَّهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا  
أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلَوْ مُتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ». قَالَ: فَأَتَيْتُ  
عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودَ، وَحَذِيفَةَ بْنَ الْيَمَانِ، وَزَيْدَ بْنَ ثَابِتَ، فَكُلُّهُمْ حَدَّثَنِي بِمِثْلِ ذَلِكَ عَنِ  
النَّبِيِّ ﷺ. حديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه.

بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله وأنني رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالبعث بعد الموت،  
ويؤمن بالقدر خيره وشره». وكذا رواه الترمذى عن النضر ابن شمیل عن شعبة عن منصور به.  
ورواه من حديث أبي داود الطیالسي عن شعبة عن ربعي عن علي فذكره.

وقد ثبت في صحيح مسلم من روایة عبد الله بن وهب وغيره عن أبي هانئ الخولاني عن  
أبي عبد الرحمن الجبلي عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ  
الخَلَائِقَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفِ سَنَةٍ - زَادَ ابْنُ وَهَبَ - : وَكَانَ عَرْشَهُ  
عَلَى الْمَاءِ». رواه الترمذى وقال: حديث حسن غريب.

وكل هذه الأحاديث وما في معناها، فيها الوعيد الشديد على عدم الإيمان بالقدر، وهي  
الحججة على نفاة القدر من المعتزلة وغيرهم. ومن مذهبهم: تخليد أهل المعاصي في النار،  
وهذا الذي اعتقادوه من أكبر الكبائر وأعظم المعاصي.

وفي الحقيقة إذا اعتبرنا إقامة الحججة عليهم بما تواترت به نصوص الكتاب والسنة من  
إثبات القدر، فقد حكمو على أنفسهم بالخلود في النار إن لم يتوبوا، وهذا لازم لهم على  
مذهبهم هذا، وقد خالفوا ما تواترت به أدلة الكتاب والسنة من إثبات القدر، وعدم تخليد  
أهل الكبائر من الموحدين في النار<sup>(١)</sup>.

(١) في قرة العيون: وهذا الذي اعتقادوه من أكبر الكبائر وأعظم البدع، وكثير منهم وافقوا الجهمية في نفي صفات الرب تعالى  
وتقدّس.

فيه مسائل :

الأولى : بيان فرض الإيمان بالقدر .

الثانية : بيان كيفية الإيمان .

الثالثة : إحباط عمل من لم يؤمن به .

الرابعة : الإخبار أن أحداً لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمن به .

الخامسة : ذكر أول ما خلق الله .

السادسة : أنه جرى بالمقادير في تلك الساعة إلى قيام الساعة .

السابعة : برأته بِعَلَيْهِ الْكَفَرُ وَالْمُنْكَرُ من لم يؤمن به .

الثامنة : عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء .

التاسعة : إن العلماء أجابوه بما يزيل شبهته، وذلك أنهم نسبوا الكلام إلى رسول الله بِعَلَيْهِ الْكَفَرُ وَالْمُنْكَرُ فقط .

\* \* \*

## ٦٠ - باب ما جاء في المصورين

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: قال الله تعالى: «وَمَنْ أَظْلَمَ مِمَّنْ يَخْلُقُ كَخَلْقِي فَيُخْلُقُوا دَرَّةً أَوْ لِيَخْلُقُوا حَبَّةً، أَوْ لِيَخْلُقُوا شَعِيرَةً». أخر جاه.

ولهمما عن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله ﷺ قال: «أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُصَاهِئُونَ بِخَلْقِ اللَّهِ».

قوله: (باب ما جاء في المصورين) أي: من عظيم عقوبة الله لهم وعذابه.

وقد ذكر النبي ﷺ العلة: وهي المضاهاة بخلق الله، لأن الله تعالى له الخلق والأمر، فهو رب كل شيء وملكه، وهو خالق كل شيء وهو الذي صور جميع المخلوقات؛ وجعل فيها الأرواح التي تحصل بها الحياة، كما قال تعالى: ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَنِ مِنْ طِينٍ ۝ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةِ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ۝ ثُمَّ سَوَّهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوْحِيٍّ وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْئَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾ [السجدة: ٩-٧] فالمحصور لما صور الصورة على شكل ما خلقه الله تعالى من إنسان وبهيمة صار مضاهاً لخلق الله. فصار ما صوره عذاباً له يوم القيمة، وكلف أن ينفع فيها الروح وليس بنافع، فكان أشد الناس عذاباً؛ لأن ذنبه من أكبر الذنوب.

فإذا كان هذا فيمن صور صورة على مثال ما خلقه الله تعالى من الحيوان؛ فكيف بحال من سوئ المخلوق برب العالمين وشبهه بخلقه، وصرف له شيئاً من العبادة التي ما خلق الله الخلق إلا ليعبدوه وحده بما لا يستحقه غيره من كل عمل يحبه الله من العبد ويرضاه، فتسوية المخلوق بالخالق بصرف حقه لمن لا يستحقه من خلقه؛ وجعله شريكاً له فيما اختص به تعالى وتقديس؛ هو أعظم ذنب عصي الله تعالى به، ولهذا أرسل رسلاً وأنزل كتبه لبيان هذا الشرك والنهي عنه، وإخلاص العبادة بجميع أنواعها الله تعالى. فنجي الله تعالى رسلاً ومن أطاعهم، وأهلك من جحد التوحيد، واستمر على الشرك والتنديد، فما أعظمهم من ذنب: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾ [السباء: ٤٨ و ١١٦] ﴿وَمَن يُشَرِّكُ بِاللَّهِ فَكَانَ حَرَّ وَرَبَّ السَّمَاءَ فَتَحْكَمَفَهُ الْأَطْيَرُ أَوْ تَهُوَيْ بِهِ الْأَرْبَعُ فِي مَكَانٍ سَيِّقِ﴾ [الحج: ٣١].

قوله: (ولمسلم عن أبي الهجاج الأستدي - حيان بن حصين - قال: قال لي علي رضي الله عنه) هو أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

قوله: (ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ؟ ألا تدع صورة إلا طمسها، ولا

ولهمَا عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ: «كُلُّ مُصَوَّرٍ فِي النَّارِ، يُجْعَلُ لَهُ كُلُّ صَوْرَةً صَوْرَهَا نَفْسٌ يُعْذَبُ بِهَا فِي جَهَنَّمَ». وَلَهُمَا عَنْهُ مَرْفُوعًا: «مَنْ صَوَّرَ صَوْرَةً فِي الدُّنْيَا كُلْفَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحُ وَلَيْسَ بِنَافِخٍ».

وَلِمُسْلِمٍ عَنْ أَبِي الْهِيَاجِ قَالَ: «قَالَ لَيْلَى عَلَيْهِ: أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَى مَا بَعْثَيْتِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ أَلَا تَدْعَ صُورَةً إِلَّا طَمَسْتَهَا، وَلَا قَبْرًا مُشْرِفًا إِلَّا سَوَّيْتَهُ». أَعْلَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ

قبراً مشرفاً إلا سويته )) )

فيه تصريح بأن النبي ﷺ بعث علياً لذلك، أما الصور فلمضاهاتها لخلق الله، وأما تسوية القبور فلما في تعليتها من الفتنة بأربابها وتعظيمها، وهو من ذرائع الشرك ووسائله. فصرف الهم إلى هذا وأمثاله من مصالح الدين ومقاصده وواجباته، ولما وقع التساهل في هذه الأمور وقع المحذور؛ وعظمت الفتنة بأرباب القبور، وصارت محطة لرحال العبادين المعظمين لها، فصرفوا لها جل العبادة، من الدعاء والاستغاثة والاستعانة؛ والتضرع لها، والذبح لها، والذبح؛ وغير ذلك من كل شرك محظوظ.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله<sup>(2)</sup> : ومن جمع بين سنة رسول الله ﷺ في القبور، وأمر به ونهى عنه وما كان عليه أصحابه؛ وبين ما عليه أكثر الناس اليوم،رأى أحدهما مضاداً للآخر، مناقضاً له بحيث لا يجتمعان أبداً. فنهى رسول الله ﷺ عن الصلاة إلى القبور، وهؤلاء يصلون عندها وإليها، ونهى عن اتخاذها مساجد، وهؤلاء يبنون عليها المساجد، ويسمونها مشاهدة لمضاهاة لبيوت الله، ونهى عن إيقاد السرج عليها وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها، ونهى عن أن تتحذى عيادة، وهؤلاء يتخذونها أعياداً ومناسك؛ ويجتمعون لها كاجتماعاتهم للعيد أو أكثر. وأمر بتسويتها، كما روى مسلم في صحيحه عن أبي الهياج الأنصاري - فذكر حديث الباب - وحديث ثمامة بن شفي . وهو عند مسلم أيضاً قال: «كنا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم برودس، فتوفي صاحب لنا، فأمر فضالة بقبره فسُوّي ، ثم قال: سمعت رسول الله ﷺ يأمر بتسويتها» وهؤلاء يبالغون في مخالفه هذين الحديثين، ويرفونها عن الأرض كالبيت؛ ويعقدون عليها القباب . ونهى عن تجسيص القبر والبناء عليه. كما روى مسلم في صحيحه عن جابر رضي الله عنه قال: «نهى رسول الله ﷺ

(١) في قرة العيون: فهذا ما صح عن النبي ﷺ من إنكار هذه الأمور وإزالتها «فَدَلَّ الْبَرِّ طَلْمَانُ فَلَوْلَا عَيْنَ الْوَيْرِ فَلَمْ يَهْمَ» [البقرة: ٥٩] فأكثروا التصوير واستعملوه وأكثروا البناء على القبور وزخرفوها وجعلوها أوثاناً؛ وزعموا دينًا وهو أعظم المنكرات وأكبر السيئات، تعظيمًا للأموات وغلواً، وعبادة لغير الله بأنواع العبادة التي هي حق الله على عباده.

(٢) في إغاثة اللهفان الجزء الأول.

فيه مسائل :

الأولى:

التغليظ الشديد في المصورين.

الثانية:

التبيه على العلة وهو ترك الأدب مع الله لقوله: «وَمَنْ أَظْلَمْ مِمْنَ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخَلْقِي».

الثالثة:

التبيه على قدرته وعجزهم لقوله: «فَلَيَخْلُقُوا ذَرَّةً أَوْ حَبَّةً أَوْ شَعِيرَةً».

الرابعة:

التصريح بأنهم أشد الناس عذاباً.

عن تجصيص القبر وأن يعقد عليه، وأن يبني عليه» ونهى عن الكتابة عليها، كما روى أبو داود في سنته عن جابر: أن رسول الله ﷺ: «نهى عن تجصيص القبور، وأن يكتب عليها». قال الترمذى: حديث حسن صحيح. وهؤلاء يتخذون عليها الألواح، ويكتبون عليها القرآن وغيره، ونهى أن يزداد عليها غير ترابها. كما روى أبو داود عن جابر أيضاً أن رسول الله ﷺ: «نهى أن يجصس القبر؛ أو يكتب عليه، أو يزداد عليه» وهؤلاء يزيدون عليه الأجر والجص والأحجار<sup>(١)</sup>. قال إبراهيم النخعى: كانوا يكرهون الأجر على قبورهم.

والمقصود: أن هؤلاء المعظمين للقبور المتخذينها أعياداً؛ الموقدين عليها السرج؛ الذين يبنون عليها المساجد والقباب، مناقضون لما أمر به رسول الله ﷺ محاذون لما جاء به، وأعظم ذلك اتخاذها مساجد، وإيقاد السرج عليها وهو من الكبائر. وقد صرح الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم بتحريمه.

قال أبو محمد المقدسى: ولو أتيح اتخاذ السرج عليها لم يلعن من فعله، ولأن فيه تضيئاً للمال في غير فائدة وإنفراطاً في تعظيم القبور أشبه تعظيم الأصنام، قال: ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور لهذا الخبر، ولأن النبي ﷺ قال: «عن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، يحدّر ما صنعوا» متفق عليه. ولأن تخصيص القبور بالصلة عندها يشبه تعظيم الأصنام بالسجود لها والتقرب إليها؛ وقد روينا أن ابتداء عبادة الأصنام تعظيم الأموات باتخاذ صورهم، والتمسح بها والصلة عندها. انتهى.

وقد آل الأمر بهؤلاء الضلال المشركين إلى أن شرعوا للقبور حجاً، ووضعوا لها مناسك، حتى صنف بعض غلامتهم في ذلك كتاباً وسماه: «مناسك حج المشاهد» مضايحة منه

(١) اختصر المؤلف كلام ابن القيم هنا وحلف منه ما يأتي:

«ونهى عمر بن عبد العزيز أن يبني القبر بأجر، وأوصى ألا يفعل ذلك لقبره، وأوصى الأسود بن يزيد ألا تجعلوا على قبره آجرًا، وأوصى أبو هريرة حين الوفاة ألا يضرروا على قبره فسطاطاً. وكراه الإمام أحمد أن يضرب على القبر فسطاطاً أهد إغاثة للهفان» (ج ١ ص ١٠٣).

الخامسة: أن الله يخلق بعد كل صورة نفساً يعذب بها المصور في جهنم.

السادسة: أنه يكلف أن ينفع فيها الروح.

السابعة: الأمر بطمسمها إذا وجدت.

القبور بالبيت الحرام؛ ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام، ودخول في دين عباد الأصنام، فانظر إلى هذا التباهي العظيم بين ما شرعه رسول الله ﷺ وقصده، من النهي عمما تقدم ذكره في القبور، وبين ما شرعه هؤلاء وقصدوه، ولا ريب أن في ذلك من المفاسد ما يعجز عن حصره.

فمنها: تعظيمها الموقع في الافتتان بها، ومنها: اتخاذها أعياداً، ومنها السفر إليها، ومنها: مشابهة عباد الأصنام بما يفعل عندها من العكوف عليها والمجاورة عندها وتعليق الستور عليها وسدانتها، وعبادتها يرجحون المجاورة عندها على المجاورة عند المسجد الحرام؛ ويرون سماتها أفضل من خدمة المساجد، والويل عندهم لقيمهما ليلة يطفئ القنديل المعلق عليها، ومنها: النذر لها ولسدانتها، ومنها: اعتقاد المشركين فيها أن بها يكشف البلاء وينصر على الأعداء؛ ويستنزل غيث السماء؛ وتفرج الكروب، وتقضى الحوائج، وينصر المظلوم، ويجار الخائف إلى غير ذلك، ومنها: الدخول في لعنة الله ورسوله باتخاذ المساجد عليها وإيقاد السرج عليها، ومنها: الشرك الأكبر الذي يُفعّل عندها.

ومنها: إيداء أصحابها بما يفعله المشركون بقبورهم، فإنهم يؤذينهم ما يُفعّل عند قبورهم، ويكرهونه غاية الكراهة، كما أن المسيح عليه السلام يكره ما يفعله النصارى عند قبره<sup>(١)</sup>، وكذلك غيره من الأنبياء والأولياء والمشايخ يؤذينهم ما يفعله أشباه النصارى عند قبورهم، ويوم القيمة يتبرؤون منهم، كما قال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِنَّ اللَّهَ فَيَقُولُ إِنَّمَا أَصْلَلُتُمْ عَبَادِي هَذِهِ أَمْ هُمْ صَلَوَاتُ السَّلِيلِ ۝ قَالُوا سُبْحَنَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَّخِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْيَاءٍ وَلَكِنْ مَتَعَظَّهُمْ وَإِبَاهَهُمْ حَتَّىٰ نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا» [الفرقان: ١٧، ١٨]. وقال تعالى: «وَإِذَا قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّ مَرْيَمَ مَآتَتْ قُلْتَ لِلنَّاسِ أَنْجُونَفِي وَأَنِّي إِلَهُنِّي مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَوْقَلَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّهِ» [المائدah: ١١٦]. وقال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ هُوَلُ الْمُلْكَةِ أَهْمَلَهُ إِنَّكُمْ كَافُرُوْنَ ۝ يَعْبُدُونَ ۝ قَالُوا سُبْحَنَكَ أَنْتَ وَلِئَنَّا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَلُوْنَا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكُرُّهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ» [سبأ: ٤٠، ٤١].

ومنها<sup>(٢)</sup>: إماماة السنن وإحياء البدع.

(١) اختصر المؤلف من كلام ابن القيم ما يأتي: ومنها مشابهة اليهود والنصارى في اتخاذ المساجد والسرج عليها ومنها محادة الله ورسوله؛ ومتناقضه ما شرعه فيها، ومنها التعب العظيم والوزر الكبير والإثم العظيم.

(٢) وهو قبره المزعوم في فلسطين. الناشر.

ومنها: تفضيلها على خير البقاع وأحبها إلى الله، فإن عباد القبور يقصدونها مع التعظيم والاحترام والخشوع ورقة القلب، والعكوف بالهمة على الموتى بما لا ي فعلونه في المساجد ولا يحصل لهم فيها نظيره ولا قريب منه.

ومنها<sup>(١)</sup>: أن الذي شرعه الرسول ﷺ عند زيارته القبور إنما هو تذكر الآخرة، والإحسان إلى المُزور بالدعاء له؛ والترحم عليه، والاستغفار له، وسؤال العافية له؛ فيكون الزائر محسناً إلى نفسه وإلى الميت، فقلب هؤلاء المشركون الأمر وعكسوا الدين، وجعلوا المقصد بالزيارة الشرك بالميت، ودعاه ودعاه به، وسؤاله حواجتهم، واستنزال البركة منه، ونصره لهم على الأعداء. ونحو ذلك. فصاروا مسيئين إلى أنفسهم وإلى الميت. وكان رسول الله ﷺ قد نهى الرجال عن زيارة القبور سداً للذرية، فلما تمكن التوحيد في قلوبهم أذن لهم في زيارتها على الوجه الذي شرعه، ونهىهم أن يقولوا هُجراً، ومن أعظم الهجر: الشرك عندها قولهً وفعلاً.

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «زوروا القبور، فإنها تذكر الموت»<sup>(٢)</sup> وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «مر رسول الله ﷺ بقبور المدينة؛ فأقبل عليهم بوجهه فقال: السلام عليكم يا أهل القبور، يغفر الله لنا ولكم، أنتم سلفنا ونحن بالأثر» رواه أحمد والترمذى وحسنه<sup>(٣)</sup>.

فهذه الزيارة التي شرعها رسول الله ﷺ لأمته، وعلمهم إياها، هل تجد فيها شيئاً مما يعتمد أهل الشرك والبدع؟ أم تجدها مضادة لما هم عليه من كل وجه؟ وما أحسن ما قال مالك بن أنس رحمة الله: «لن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها» ولكن كلما ضعف تمسك الأمم بعهود أنبيائهم ونقص إيمانهم عوضوا عن ذلك بما أحذثوه من البدع والشرك. ولقد جرد السلف الصالح التوحيد وحملوا جانبه؛ حتى كان أحدهم إذا سلم على النبي ﷺ ثم أراد الدعاء استقبل القبلة، وجعل ظهره إلى جدار القبر ثم دعا<sup>(٤)</sup> ونص على ذلك

(١) زاد في الإغاثة: منها أن ذلك يتضمن عمارة المشاهد وخراب المساجد، ودين الله الذي بعث به رسوله بضد ذلك. ولهذا لما كانت الرافضة من أبعد الناس عن العلم والدين، عمروا المشاهد وخرموا المساجد.

(٢) حذف المؤلف رحمة الله من كلام ابن القيم حديث علي عند الإمام أحمد: «إني كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها فإنها تذكر الآخرة».

(٣) ذكر ابن القيم هنا حديث علي عند الإمام أحمد: «إني كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها، فإنها تذكر الآخرة». كما ذكر حديث ابن سعood: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروا القبور، فإنها ترهد في الدنيا وتذكر الآخرة». رواه ابن ماجه. وذكر حديث أبي سعيد: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها فيها عبرة». رواه الإمام أحمد.

(٤) قال ابن القيم: فقال سلمة بن وردان: «رأيت أنس بن مالك رضي الله عنه يسلم على النبي ﷺ ثم يسند ظهره إلى جدار القبر ثم يدعوا».

الائمة الأربعه: أنه يستقبل القبلة وقت الدعاء حتى لا يدعوا عند القبر، فإن الدعاء عبادة. وفي الترمذى وغيره «الدعاء هو العبادة» فجرد السلف العبادة لله ولم يفعلوا عند القبور منها إلا ما أذن فيه رسول الله ﷺ: من الدعاء لأصحابها والاستغفار لهم والترحم عليهم، وأخرج أبو داود عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبرى عيدها، وصلوا على إلهي فإن صلاتكم تبلغني حيث كنت» وإنسانه حيد ورواته ثقات مشاهير. قوله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً» أي: لا تعطلوها عن الصلاة فيها والدعاء والقراءة فتكون بمنزلة القبور فأمر بتحري النافلة في البيوت ونهى عن تحري النافلة عند القبور، وهذا ضد ما عليه المشركون من النصارى وأسباهم.

ثم إن<sup>(١)</sup> في تعظيم القبور واتخاذها أعياداً من المفاسد العظيمة التي لا يعلمها إلا الله، ما يغضب للأجله كلُّ من في قلبه وقار الله وغيرها على التوحيد وتهجين وتقبع للشرك؛ ولكن:

### ما لجرحِ بميتٍ إسلام

فمن المفاسد: اتخاذها أعياداً والصلاحة إليها والطواف بها وتقيلها واستلامها وتعفير الخدود على ترابها وعبادة أصحابها، والاستغاثة بهم، وسؤالهم النصر والرزق والعافية، وقضاء الدين، وتفریج الكربات، وإغاثة اللھفات وغير ذلك من أنواع الطلبات التي كان عباد الأوثان يسألونها أو ثانهم، فلو رأيت غلاة المتخذين لها عيدها، وقد نزلوا عن الأکوار والدواب إذا رأوها من مكان بعيد، فوضعوا لها الجباء، وقبلوا الأرض، وكشفوا الرؤوس، وارتتفعت أصواتهم بالضجيج، وتابكوا حتى تسمع لهم الشبيح؛ ورأوا أنهم قد أربوا في الربح على الحجيج؛ فاستغاثوا بمن لا يبدئ ولا يعيد، ونادوا ولكن من مكان بعيد، حتى إذا دنو منها صلوا عند القبور ركعتين، ورأوا أنهم قد أحرزوا من الأجر ولا أجر من صلى إلى القبلتين!! فتراهم حول القبر رُكعاً وسجداً يتبعون فضلاً من الميت ورضواناً، وقد ملأوا أكفهم خيبة وخساناً.

فلغير الله - بل للشيطان - ما يُراق هناك من العبرات، ويرتفع من الأصوات، ويطلب من الميت الحاجات، ويسأل من تفریج الكربات؛ وإغاثة اللھفات، وإغاثة ذوي الفاقات، ومعافات ذوي العاهات والبليات، ثم اثنوا بعد ذلك حول القبر طائفين، تشبيهًا له بالبيت الحرام الذي جعله الله مباركاً وهدى للعالمين، ثم أخذوا في التقيل والاستلام، أرأيت الحجر الأسود وما يفعل به وفديت الحرام؟ ثم عفروا لديه تلك الجباء والخدود، التي علم

(١) الذي في إغاثة اللھفات التي بأيدينا المخطوطة والمطبوعة أن قول المؤلف رحمه الله: «ثم إن في تعظيم القبور الخ» فصل متقدم قبل ما نقله المؤلف هنا.

الله أنها لم تُعْفَر كذلك بين يديه في السجود، ثم كملوا مناسك حج القبر بالقصير هناك والحلق واستمتعوا بخلاقهم من ذلك الوثن إذ لم يكن لهم عند الله من خلاق، وقد قربوا لذلك الوثن القرابين وكانت صلاتهم ونسكهم وقربانهم لغير الله رب العالمين، فلو رأيتم **يُهْنِئُ** بعضهم بعضاً ويقول: أجزل الله لنا ولكم أجراً وافراً وحظاً، فإذا رجعوا سالهم غلة المتخلفين أن بيع أحدهم ثواب حجة القبر بحججة المخالف إلى بيت الحرام، فيقول: لا، ولا بحجتك كل عام.

هذا - ولم نتجاوز فيما حكيناه عنهم، ولا استقصينا جميع بدعهم وضلالهم؛ إذ هي فوق ما يخطر بالبال، ويدور في الخيال، وهذا مبدأ عبادة الأصنام في قوم نوح كما تقدم. وكل من شم أدنى رائحة من العلم والفقه يعلم أن من أهم الأمور: سد الذريعة إلى هذا المحظور، وأن صاحب الشعّ أعلم بعاقبة ما نهى عنه وما يقول إليه؛ وأحکم في نهيه عنه وتوعده عليه، وأن الخير والهدى في اتباعه وطاعته، والشر والضلال في معصيته ومخالفته.  
اهـ كلامه رحمة الله تعالى<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) اختصره المؤلف رحمة الله تعالى؛ وتصرف فيه بالتقديم والتأخير على حسب ما يبدنا من نسخ إغاثة الهاشمان. والله يرحم الجميع ويغفر لنا ولهم.

## ٦٦ - باب

### ما جاء في كثرة الحلف

وقول الله تعالى: ﴿وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُم﴾ [المائدة: ٨٩].

عن أبي هريرة رضي الله عنه سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الحلف منفقة للسلعة ممحقة للكسب» أخر جاه.

وعن سلمان أن رسول الله ﷺ قال: «ثلاثة لا يكلّمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب

قوله: (باب ما جاء في كثرة الحلف) أي: من النهي عنه والوعيد.

(وقول الله تعالى: ﴿وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُم﴾ [المائدة: ٨٩]).

قال ابن حجر: لا ترکوها بغير تکفیر. وذكر غيره من المفسرين عن ابن عباس يريد: لا تحلفوا. وقال آخرون: ﴿وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُم﴾ عن الحنت فلا تحشوا. والمصنف أراد من الآية: المعنى الذي ذكره ابن عباس، فإن القولين متلازمان، فيلزم من كثرة الحلف كثرة الحنت مع ما يدل عليه من الاستخفاف، وعدم التعظيم لله، وغير ذلك مما ينافي كمال التوحيد الواجب أو عدمه.

(عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الحلف منفقة للسلعة ممحقة للكسب» أخر جاه).

أي البخاري ومسلم. وأخرجه أبو داود والنسائي، والمعنى: أنه إذا حلف على سلعته أنه أعطي فيها كذا وكذا؛ أو أنه اشتراها بكلنا وكذا، وقد يظنه المشتري صادقاً فيما حلف عليه فإذا أخذها بزيادة على قيمتها، والبائع كذاب وحلف طمعاً في الزيادة، فيكون قد عصى الله تعالى؛ فيعاقب بمحق البركة؛ فإذا ذهب بركة كسبه دخل عليه من النقص أعظم من تلك الزيادة التي دخلت عليه بسبب حلفه، وربما ذهب ثمن تلك السلعة رأساً. وما عند الله لا يُنال إلا بطاعته، وإن تزخرفت الدنيا للعاصي فعاقبتها أضمحلال وذهاب وعقاب.

قوله: (وعن سلمان رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «ثلاثة لا يكلّمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: أسيوط زان، وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته، لا يشتري إلا بيمنيه، ولا يبيع إلا بيمنيه» رواه الطبراني بسنده صحيح).

وسلمان - لعله سلمان الفارسي - أبو عبدالله؛ أسلم [عند] مقدم النبي ﷺ المدينة، وشهد الخندق؛ روى عنه أبو عثمان النهدي وشريحيل بن السبط وغيرهما. قال النبي ﷺ: «سلمان من أهل البيت، إن الله يحب من أصحابي أربعة: علياً وأبا ذر، وسلمان، والمقداد» أخرجه الترمذى وابن ماجه. قال الحسن: كان سلمان أميراً على ثلاثين ألفاً يخطب بهم في

أَلِيمٌ: أُشِيمِطْ زَانِ، وَعَائِلٌ مُسْتَكِيرٌ، وَرَجُلٌ جَعَلَ اللَّهَ بِضَاعَتَهُ لَا يَشْتَرِي إِلَّا بِيَمِينِهِ، وَلَا يَبْيَعُ إِلَّا بِيَمِينِهِ». رواه الطبراني بسنده صحيح.

عبارة يفترش نصفها ويلبس نصفها، توفي في خلافة عثمان رضي الله عنه. قال أبو عبيدة سنة ست وثلاثين عن ثلاثمائة وخمسين سنة. ويحتمل أنه سلمان بن عامر بن أوس الضبي.

قوله: (ثلاثة لا يكلهم الله<sup>(١)</sup>) نفي كلام الرب تعالى وتقدس عن هؤلاء العصاة دليل على: أنه يكلم من أطاعه، وأن الكلام صفة من صفات كماله، والأدلة على ذلك من الكتاب والسنة أظهر شيء وأبينه، وهذا هو الذي عليه أهل السنة والجماعة من المحققين: قيام الأفعال بالله سبحانه، وأن الفعل يقع بمشيئته تعالى وقدرته شيئاً فشيئاً ولم يزل متتصفاً به، فهو حادث الأحاديث قديم النوع، كما يقول ذلك أئمة أصحاب الحديث وغيرهم من أصحاب الشافعي وأحمد وسائر الطوائف؛ كما قال تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢] فأتى بالحروف الدالة على الاستقبال والأفعال الدالة على الحال والاستقبال أيضاً. وذلك في القرآن كثير.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: فإذا قالوا لنا - يعني النفا - : فهذا يلزمهم أن تكون الحوادث قائمة به، قلنا: ومن أنكر هذا قبلكم من السلف والأئمة؟! ونصوص القرآن والسنة تتضمن ذلك مع صريح العقل. ولفظ الحوادث مجمل، فقد يراد به الأعراض والتقاص، والله تعالى منزه عن ذلك، ولكن يقوم به ما يشاء من كلامه وأفعاله ونحو ذلك: مما دل عليه الكتاب والسنة. والقول الصحيح: هو قول أهل العلم والحديث الذين يقولون: لم يزل الله متكلماً إذا شاء، كما قال ابن المبارك وأحمد بن حنبل وغيرهما من أئمة السنة، اهـ.

قلت: ومعنى قيام الحوادث به تعالى: قدرته عليها وإيجاده لها بمشيئته وأمره. والله أعلم.

قوله: (ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم) لما عظم ذنبهم عظمت عقوبتهم، فعواقبوا بهذه الثلاث التي هي أعظم العقوبات.

قوله: (أشيمط زان) صغره تحيرا له<sup>(٢)</sup> وذلك لأن داعي المعصية ضعف في حقه، فدل على أن الحامل له على الزنا: محبة المعصية والفحotor، وعدم خوفه من الله؛ وضعف الداعي إلى المعصية مع فعلها يوجب تغليظ العقوبة عليه؛ بخلاف الشاب، فإن قوة داعي الشهوة منه

(١) في قرة العيون: هذا وعيد شديد في حقهم. لأنه قد تواتر أنه تعالى يكلم أهل الإيمان ويكلمونه في عرصات القيامة. والأدلة على ذلك في الكتاب والسنة أظهر شيء وأبينه. وفيه الرد على الجهمية والأشاعرة نفاة صفة الكلام.

(٢) تصغير أشmet؛ وهو الذي يشعره شmet أي شيء.

وفي الصحيح عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنَى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قَالَ عُمَرُ أَدْرِي: أَذْكُرْ بَعْدَ قَرْنَى مَرَّةً ثَلَاثَةً أَوْ ثَلَاثَاتَ؟ - ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَسْهَدُونَ وَلَا يُسْتَشَهِدُونَ وَيَخُونُونَ وَلَا يُؤْتَمِنُونَ،

قد تغلبه مع خوفه من الله، وقد يرجع على نفسه بالندم، ولو أنها على المعصية، فيتهي  
ويراجع.

وكذا العائل المستكبر ليس له ما يدعوه إلى الكبر، لأن الداعي إلى الكبر في الغالب كثرة المال والنعم والرياسة. و«العائل»: الفقير، لا داعي له إلى أن يستكبر، فاستكباره مع عدم الداعي إليه يدل على أن الكبر طبيعة له، كامن في قلبه، فعظمت عقوبته، لعدم الداعي إلى هذا الخلق النذميم الذي هو من أكبر المعااصي.

قوله: (ورجل جعل الله بضاعته) بنصب الاسم الشريف؛ أي الحلف به، جعله بضاعته لملازمه له وغبلته عليه. وهذه أعمال تدل على أن صاحبها إن كان موحداً فتوحيده ضعيف وأعماله ضعيفة، بحسب ما قام بقلبه وظهر على لسانه وعمله من تلك المعااصي العظيمة على قلة الداعي إليها. نسأل الله السلامة والعافية، وننحو بالله من كل عمل لا يحبه ربنا ولا يرضاه.

قوله: (وفي الصحيح) أي صحيح مسلم. وأخرجه أبو داود، والترمذى، ورواه البخارى  
بلغظ «خيركم»<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنَى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قَالَ عُمَرُ أَدْرِي: أَذْكُرْ بَعْدَ قَرْنَى مَرَّةً ثَلَاثَةً - ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَسْهَدُونَ وَلَا يُسْتَشَهِدُونَ، وَيَخُونُونَ وَلَا يُؤْتَمِنُونَ، وَيَنْذَرُونَ وَلَا يَوْفَونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِنَّ السَّمْئُ»).

قوله: (خير أمتى قرنى) لفضيلة أهل ذلك القرن في العلم والإيمان والأعمال الصالحة التي يتنافس فيها المتأفسون، ويتفضل فيها العاملون، فغلب الخير فيها وكثير أهله، وقل الشر فيها وأهله واعتزل فيها الإسلام والإيمان؛ وكثُر فيها العلم والعلماء (ثم الذين يلونهم) فضلوا على من بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعي إليه والراغب فيه والقائم به، وما ظهر فيه من البدع: أنكر واستعظم وأزيل؛ كبدعة الخوارج والقدرية والرافضة، فهذه البدع وإن كانت قد ظهرت فأهلها في غاية الذل والمقت والهوان. والقتل فيمن عاند منهم ولم يتتب.

قوله: (فلا أدري أذكر بعد قرنى مرتين أو ثلاثة) هذا شك من راوي الحديث عمران بن

(١) بل رواه باللفظين، فرواية «خير أمتى أهل قرنى» في فضائل الصحابة. ورواية «خيركم» في عدة مواضع منه.

وينذرونَ ولا يوفونَ، ويظُهُرُ فيهم السَّمْنُ».

وفيه عن ابن مسعود أن النبي ﷺ قال: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَنُهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَنُهُمْ، ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهادَةً أَحَدِهِمْ يَمْنِيْهُ وَيَمْنِيْهُ شَهادَتَهُ».

حسين رضي الله عنه. والمشهور في الروايات: أن القرون المفضلة ثلاثة، الثالث دون الأولين في الفضل، لكثره البدع فيه، لكن العلماء متواترون والإسلام - فيه ظاهر والجهاد - فيه قائم.

ثم ذكر ما وقع بعد القرون الثلاثة من الجفاء في الدين، وكثرة الأهواء. فقال: «ثُمَّ إِنْ بَعْدِكُمْ قَوْمًا يَشْهُدُونَ وَلَا يُسْتَشْهِدُونَ» لاستخفافهم بأمر الشهادة وعدم تحريهم للصدق، وذلك لقلة دينهم وضعف إسلامهم.

قوله: (ويخونون ولا يؤتمنون) يدل على أن الخيانة قد غلت على كثير منهم أو أكثرهم.

قوله: (وينذرون ولا يوفون) أي: لا يؤدون ما وجب عليهم، ظهور هذه الأعمال الذمية يدل على ضعف إسلامهم وعدم إيمانهم.

قوله: (ويظُهُرُ فيهم السَّمْنُ) لرغبتهم في الدنيا، ونيل شهواتهم والتنعم بها، وغفلتهم عن الدار الآخرة والعمل لها. وفي حديث أنس: «لَا يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ إِلَّا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِّنْهُ حَتَّى تَلَقَّوْهُ رَبُّكُمْ» قال أنس: سمعته من نبيكم ﷺ، فما زال الشر يزيد في الأمة حتى ظهر الشرك والبدع في كثير منهم حتى فيمن يتسب إلى العلم ويتتصدر للتعليم والتصنيف<sup>(١)</sup>.

قلت: بل قد دعوا إلى الشرك والضلال والبدع، وصنفوا في ذلك نظماً ونشرأً فنعود بالله من موجبات غضبه.

قوله: (وَفِيهِ عَنْ أَبْنَى مُسْعُودَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَنُهُمْ، ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهادَةً أَحَدِهِمْ يَمْنِيْهُ وَيَمْنِيْهُ شَهادَتَهُ»)<sup>(٢)</sup>.

قلت: وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا ونسي المعاد، فخفف أمر الشهادة واليمين عنده تحملأً وأداءً، لقلة خوفه من الله وعدم مبالاته بذلك، وهذا هو الغالب على الأكثر، والله المستعان. فإذا كان هذا قد وقع في صدر الإسلام الأول فيما بعده أكثر بأضعاف، فكمن من الناس على حذر.

(١) في قرة العيون: فحدث التفرق والاختلاف في الدين وحدث الغلو في أهل البيت من بني بويه في المشرق لما كان لهم دولة وبنوا المساجد على القبور وغلوا في أربابها وظهرت دولة القرامطة وظهر فيها الكفر والإلحاد في شرائع الدين، ومنذهبهم معروف وظهر فيهم من البدع ما يطول عده وكثير الاختلاف والخوض في أصول الدين، وما زال أهل السنة على الحق ولكن كثرت البدع والأهواء، حتى عاد المعروف منكراً والمنكر معروفاً نشا على هذا الصغير وهو معلم الكبير.

(٢) في قرة العيون: في هذا الحديث أن خير القرون ثلاثة بلا شك.

وقال إبراهيم: «كانوا يُضربوننا على الشهادة والعهد ونَحْنُ صِغارٌ».

فيه مسائل:

- الأولى: الوصية بحفظ الأيمان.
- الثانية: الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة ممحقة للبركة.
- الثالثة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه.
- الرابعة: التنبية على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي.
- الخامسة: دمُ الذين يحلفون ولا يستحلفون.
- السادسة: ثناؤه عليه السلام على القرون الثلاثة أو الأربع، وذكر ما يحدث.
- السابعة: دمُ الذين يشهدون ولا يستشهدون.
- الثامنة: كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.

قوله: (قال إبراهيم - هو النَّخْعَنِي - كانوا يُضربوننا على الشهادة والعهد ونَحْنُ صِغار) وذلك لكثره علم التابعين، وقوه إيمانهم ومعرفتهم بربهم، وقيامهم بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لأنه من أفضل الجهاد ولا يقوم الدين إلا به. وفي هذا: الرغبة في تمرير الصغار على طاعة ربهم ونهيهم عما يضرهم، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

\* \* \*

## ٦٢ - باب

### ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

وقوله: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدَ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا﴾ [النحل: ٩١].

وعن بُرِيْدَةَ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَمْرَ أَمِيرًا عَلَى جَيْشٍ أَوْ سَرِيَّةٍ أُوْصَاهُ بِتَقْوِيَّةٍ

قوله: (باب ما جاء في ذمة الله وذمة رسوله وقول الله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا﴾ - الآية) [٩١]. قال العmad ابن كثير: وهذا مما يأمر الله تعالى به وهو الوفاء بالعهود والمواثيق؛ والمحافظة على الأيمان المؤكدة. ولهذا قال: ﴿وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا﴾ ولا تعارض بين هذا قوله: ﴿وَلَا بَمَعْلُوَّا اللَّهُ عُرْضَهُ لِأَيْمَنِكُمْ﴾ [البقرة: ٢٢٤] وبين قوله: ﴿ذَلِكَ كُفْرٌ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَقْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَنِكُمْ﴾ [المائدة: ٨٩] أي: لا تتركوها بلا تكثير. وبين قوله ﷺ في الصحيحين «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فارى غيرها خيراً منها إلا أتيت الذي هو خير منها وتحللتها - وفي رواية - وكفرت عن يميني». لا تعارض بين هذا كله وبين الآية المذكورة هنا وهي: ﴿وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا﴾ لأن هذه الأيمان المراد بها: الدخلة في العهود والمواثيق، لا الأيمان الواردة على حثٍ أو منع، ولهذا قال مجاهد في الآية: يعني الحلف أي حلف الجاهلية. ويفيده ما رواه الإمام أحمد عن جبير بن مطعم قال: قال رسول الله ﷺ: «لا حلف في الإسلام؛ وأيما حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة». وكذا رواه مسلم. ومعناه: أن الإسلام لا يحتاج معه إلى الحلف الذي كان أهل الجاهلية يفعلونه؛ فإن في التمسك بالإسلام كفاية عما كانوا فيه.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾ تهديد ووعيد لمن نقض الأيمان بعد توكيدها. قوله: (عن بُرِيْدَةَ) هو ابن الحُصَيْبُ الْأَسْلَمِيُّ. وهذا الحديث من رواية ابن سليمان عنه. قاله في المفہم.

قوله: (قال: كان رسول الله ﷺ إذا أمر أميراً على جيش أو سرية أو صاه في خاصته بتقوى الله تعالى) فيه من الفقه: تأمير الأمراء ووصيتم.

قال الحربي: السرية: الخيل تبلغ أربعين ألفاً ونحوها. والجيش ما كان أكثر من ذلك. وتقوى الله: التحرز بطاعته من عقوبته.

قلت: وذلك بالعمل بما أمر الله به والانتهاء عما نهى عنه.

قوله: (ومن معه من المسلمين خيراً) أي ووصاه ومن معه أن يفعل معهم خيراً: من الرفق بهم، والإحسان إليهم، وخفض الجناح لهم؛ وترك التعاظم عليهم.

الله وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا فَقَالَ: اغْزُوا بِسْمِ اللَّهِ، فِي سَبِيلِ اللَّهِ قاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ اغْزُوا وَلَا تَغْدِرُوا، وَلَا تُمْثِلُوا، وَلَا تَقْتُلُوا وَلِيًّا، وَإِذَا لَقِيتُ عَدُوكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثَةِ خِصَالٍ - أَوْ خَلَالٍ - فَإِنْتُمْ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبِلُ مِنْهُمْ وَكُفَّ

قوله: (اغزوا باسم الله) هذا أي: اشرعوا في فعل الغزو مستعينين بالله، مخلصين له.  
قلت: فتكون الباء في «بسم الله» هنا للاستعانة، والتوكيل على الله.

قوله: (قاتلوا من كفر بالله) هذا العموم يشمل جميع أهل الكفر المحاربين وغيرهم، وقد خُصص منهم من له عهد والرهبان والنسوان، ومن لم يبلغ الحلم، وقد قال متصلًا به: «ولَا [تقتلوا] وليًّا» وإنما نهى عن قتل الرهبان والنسوان لأنه لا يكون منهم قتال غالباً، وإن كان منهم قتال أو تدبير قتلاً.

قلت: وكذلك الذري والآولاد.

قوله: (ولَا تَغْلُوا وَلَا تَغْدِرُوا وَلَا تَمْثِلُوا) الغلول: الأخذ من الغنيمة من غير قسمتها. والغدر: نقض العهد. والتمثيل هنا: التشويه بالقتل، كقطع أنفه وأذنه والعبث به. ولا خلاف في تحريم الغلول والغدر، وفي كراهة المثلة.

قوله: (وَإِذَا لَقِيتُ عَدُوكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثَةِ خِصَالٍ أَوْ خَلَالٍ) الرواية [بأو] بالشك وهو من بعض الرواية. ومعنى الخلال والخصال واحد.

قوله: (فَإِنْتُمْ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبِلُ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ) قيدناه عمن يوثق بعلمه وتنقيبه بنصب «أيتها» على أن يعمل فيها «أجابوك»، لا على إسقاط حرف الجر. و«ما» زائدة. ويكون تقدير الكلام: فإلى أيتها أجابوك فاقبِل منهم، كما تقول: جئتكم إلى كذا و[في] كذا. فيعود إلى الثاني بحرف جر.

قلت: فيكون في ناصب «أيتها» وجهان: ذكرهما الشارح. الأول: منصوب على الاستعمال. والثاني: على نزع الخافض.

قوله: (ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ) كذا وقعت الرواية في جميع نسخ كتاب مسلم «ثُمَّ ادْعُهُمْ» بزيادة «ثُمَّ» والصواب إسقاطها. كما روى في غير كتاب مسلم كمحصن أبي داود، وكتاب الأموال لأبي عبيد. لأن ذلك هو ابتداء تفسير الثلاثة الخصال.

وقوله: (ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحْوِلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمَهَاجِرِينَ) يعني المدينة. وكان في أول الأمر [وقت] وجوب الهجرة إلى المدينة على كل من دخل في الإسلام. وهذا يدل على أن الهجرة واجبة على كل من آمن من أهل مكة وغيرهم<sup>(١)</sup>.

(١) في قرة العيون: وكذلك إذا ظهرت المعاصي في بلده. نص عليه الفقهاء في كتبهم أهـ. يعني إذا غلبـتـ المعاصـيـ وأهـلـهاـ ولم يقدرـ ولم يجدـ سـيـلـاـ للـإنـكارـ عـلـيـهـمـ:ـ أماـ إـذـاـ وـجـدـ السـيـلـ لـلـإـقـامـةـ الـحـجـةـ،ـ فإنـ بـقاءـ يـكـونـ وـاجـباـ لـتـبـلـيعـ الـدـيـنـ خـصـوصـاـ إـذـاـ

عَنْهُمْ. ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ. فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبِلْ مِنْهُمْ. ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحْوُلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ. فَإِنْ أَبَوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا فَأَخْبِرْهُمْ: أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَاعْرَابُ الْمُسْلِمِينَ، يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْغَنِيمَةِ وَالْفَيْءِ شَيْءٌ إِلَّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ. فَإِنْ هُمْ أَبَوا فَاسْأَلْهُمُ الْجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقْبِلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ. فَإِنْ

قوله: (فإن أبوا أن يتحولوا) يعني أن من أسلم ولم يهاجر ولم يجاهد لا يعطى من الخمس ولا من الفيء شيئاً. وقد أخذ الشافعي رحمة الله بالحديث في الأعراب، فلم ير لهم من الفيء شيئاً، وإنما لهم الصدقة المأخوذة من أغانيائهم فترت على فقرائهم، كما أن أهل الجهاد وأجناد المسلمين لا حق لهم في الصدقة عنده؛ ومصرف كل مال في أهله، وسوى مالك رحمة الله وأبو حنيفة رحمة الله بين المالين، وجوزاً صرفهما للضعيف.

قوله: (فإن هم أبوا فأسألهم الجزية) فيه حجة لمالك وأصحابه والأوزاعي في أخذ الجزية من كل كافر: عربياً كان أو غيره؛ كتابياً كان أو غيره، وذهب أبو حنيفة رحمة الله إلى أنها تؤخذ من الجميع إلا من مشركي العرب ومجوسهم، وقال الشافعي. لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب عرباً كانوا أو عجماء، وهو قول الإمام أحمد في ظاهر مذهبه، وتؤخذ من المجوس.

قلت: لأن النبي ﷺ أخذها منهم وقال: «سُنُوا بِهِمْ سَنَةَ أَهْلِ الْكِتَابِ».

وقد اختلفوا في القدر المفروض من الجزية: فقال مالك: أربعة دنانير على أهل الذهب؟ وأربعون درهماً على أهل الورق، وهل ينقص منها الضعيف أو لا؟ قوله. وقال الشافعي: فيه دينار على الغني والفقير. وقال أبو حنيفة - رحمة الله - والковيون: على الغني ثمانية وأربعون درهماً والوسط أربعة وعشرون درهماً، والفقيراثنا عشر درهماً. وهو قول أحمد بن حنبل رحمة الله.

قال يحيى بن يوسف الصرصري الحنبلي رحمة الله:

سوس، فإنهم سلموا الجزية أصدق  
وأربعة من بعد عشرين زيد  
ثمانية مع أربعين لتنقد  
وشيخ لهم فان وأعمى ومقعد  
ومن وجبت منهم عليه فيهتدى  
وعند مالك وكافة العلماء: على الرجال الأحرار البالغين العقلاء دون غيرهم؛ وإنما  
وقاتل يهودا والنصارى وعصبة المج  
على الأدون اثنى عشر درهماً افرضن  
لأوسطهم حالاً. ومن كان موسراً  
وتسقط عن صبيانهم ونسائهم  
وذى الفقر والمعنون أو عبد مسلم  
كان يدعو إلى التوحيد ومحاربة الشرك والبدع، ويجد من يسمع له ويصغي إليه ويتفق بدعوته. والله الموفق.

هُمْ أَبُوا فَاشْتَعِنْ بِاللَّهِ وَقَاتِلْهُمْ . إِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حَصْنٍ فَأَرْادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ ، فَلَا تَجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ وَلَكِنْ اجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّتَكَ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكَ . فَإِنَّكُمْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّمَكُمْ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكُمْ : أَهُوَنُ مِنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ . إِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حَصْنٍ ، فَأَرْادُوكَ أَنْ تُثْرِلَهُمْ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ فَلَا تُثْرِلَهُمْ ، وَلَكِنْ أَنْزِلْهُمْ عَلَى حُكْمِكَ . فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي : أَتُصِيبُ فِيهِمْ حُكْمَ اللَّهِ أَمْ لَا؟ ». رواه مسلم .

تؤخذ من كان تحت قهر المسلمين لا من نأى بداره، ويجب تحويلهم إلى بلاد المسلمين أو حرفهم.

قوله: (إذا حاصرت أهل حصن) الكلام إلى آخره، فيه حجة لمن يقولون من الفقهاء وأهل الأصول: إن المصيب في مسائل الاجتهاد واحد، وهو المعروف من مذهب مالك وغيره، ووجه الاستدلال به أنه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قد نص على أن الله تعالى قد حكم حكماً معيناً في المجتهدات فمن وافقه فهو المصيب ومن لم يوافقه فهو المخطئ.

قوله: (إذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن يجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه) الحديث، الذمة: العهد، وتحffer: تنقض يقال: أخترت الرجل إذا: نقضت عهده، وخفرته، أجرته، ومعناه أنه خاف من نقض من لم يعرف حق الوفاء بالعهد، [كجهلة] الأعراب، فكأنه يقول: إن وقع نقض من متعد معند كان نقض عهد الخلق أهون من نقض عهد الله تعالى . والله أعلم.

قوله: (وقول نافع وقد سئل عن الدعوة قبل القتال<sup>(١)</sup>) وذكر فيه أن مذهب مالك: يجمع بين الأحاديث في الدعوة قبل القتال؛ قال - وهو أن مالكا قال -: لا يقاتل الكفار قبل أن يدعوا ولا تلتمس غرتهم إلا أن يكونوا قد بلغتهم الدعوة، فيجوز أن تلتمس غرتهم وهذا الذي صار إليه مالك هو الصحيح، لأن فائدة الدعوة، أن يعرف العدو أن المسلمين لا يقاتلون للدنيا ولا للعصبية، وإنما يقاتلون للدين، فإذا علموا بذلك أمكن أن يكون ذلك سبباً مملاً لهم إلى الانقياد إلى الحق، بخلاف ما إذا جهلو مقصود المسلمين، فقد يظنون أنهم يقاتلون للملك وللدنيا فيزدادون عتواً وبغضاً . والله أعلم .

(١) ليس في نسخ المتن التي بأيدينا قول نافع هذا فليحرر.

فيه مسائل :

- الأولى : الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين .
- الثانية : الإرشاد إلى أقل الأمرين خطراً .
- الثالثة : قوله : «اَغْرُوا بِسْمِ اللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» .
- الرابعة : قوله : «فَاتَّلُوَا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ» .
- الخامسة : قوله : «اسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَقَاتِلْهُمْ» .
- السادسة : الفرق بين حُكْمَ الله وحُكْمَ العلماء .
- السابعة : في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدرى أى وافق حكم الله أم لا ؟

\* \* \*

## ٦٣ - باب

## ما جاء في الإقسام على الله

عن جنديب بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «قالَ رَجُلٌ : وَاللهِ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ ، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانٍ ؟ إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» رواه مسلم.

قوله: (باب ما جاء في الإقسام على الله).

ذكر المصنف فيه حديث (جنديب بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: «قالَ رَجُلٌ : وَاللهِ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ . قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانٍ ؟ إِنِّي قدْ غَفَرْتُ لَهُ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» رواه مسلم).

قوله: (يتألى) أي: يحلف. والأليلة بالتشديد: الحَلِفُ، وصح من حديث أبي هريرة قال البعوبي في شرح السنة - وساق بالسند إلى عكرمة بن عمار - قال: «دخلت مسجد المدينة فناداني شيخ قال: يا يمامي، تعال، وما أعرفه؟ قال: لا تقولنَ لرجل: والله لا يغفر الله لك أبداً ولا يدخلنك الجنة. قلت: ومن أنت يرحمك الله؟ قال: أبو هريرة، فقلت: إن هذه الكلمة يقولها أحدهنا لبعض أهله إذا غضب، أو لزوجته أو لخادمه، قال: فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن رجلين كانا فيبني إسرائيل متاحبین، أحدهما مجتهد في العبادة، والآخر، كأنه يقول مذنب، فجعل يقول: أقصر عما أنت فيه، قال: فيقول: خلني ورببي، قال: فوجده يوماً على ذنب استعظمته فقال: أقصر، فقال: خلني ورببي، أبعشتَ عليَّ رقيباً، فقال: والله لا يغفر الله لك ولا يدخلنك الجنة أبداً، قال: فبعث الله إليهما ملكاً، فقبض أرواحهما، فاجتمعوا عنده؛ فقال للمذنب: ادخل الجنة برحمتي؛ وقال للآخر: أستطيع أن تحظر على عبدي رحمتي؟ قال: لا، يا رب، قال اذهبوا به إلى النار. قال أبو هريرة: والذي نفسي بيده لتتكلم بكلمة أوبقت دنياه وأخرته، رواه أبو داود في سننه؛ وهذا لفظه عن أبي هريرة رضي الله عنه يقول: «كان رجالان فيبني إسرائيل متاحبین فكان أحدهما يذنب، والآخر مجتهد في العبادة. فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب فيقول: أقصر، فوجده يوماً على ذنب فقال له: أقصر، فقال: خلني ورببي أبعشتَ عليَّ رقيباً؟ قال: والله لا يغفر الله لك ولا يدخلنك الجنة، فقبضت أرواحهما؛ فاجتمعوا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالماً؛ أو كنت على ما في يدي قادرًا؟ فقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة؛ وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار».

وفي حديث أبي هريرة: «أَنَّ الْقَاتِلَ رَجُلٌ عَابِدٌ، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: تَكَلَّمْ بِكَلِمَةٍ أَوْبَقَتْ ذُنُبَاهُ وَآخِرَتَهُ». .

فيه مسائل:

- الأولى: التحذير من التالي على الله.
- الثانية: كون النار أقرب إلى أحدهنا من شراك نعله.
- الثالثة: أن الجنة مثل ذلك.
- الرابعة: فيه شاهد لقوله: «إِنَّ الرَّجُلَ لِيَتَكَلَّمْ بِالْكَلِمَةِ» إلخ.
- الخامسة: أن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه.

قوله: (وفي حديث أبي هريرة أن القاتل رجل عابد) يشير إلى قوله في هذا الحديث «أحدهما مجتهد في العبادة» وفي [هذه] الأحاديث بيان خطر اللسان وذلك يفيد التحذير من الكلام، كما في حديث معاذ: «قلت: يا رسول الله؛ وإنما لموخذون بما نتكلّم به؟ قال: ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكتب الناس في النار على وجوههم - أو قال على مناخرهم - إلا حصائد ألسنتهم»<sup>(١)</sup> والله أعلم.

\* \* \*

(١) رواه أحمد والترمذى وأبي ماجه. وقال الترمذى: حسن صحيح. وفي فرة العيون: وفيه معنى قوله بِكَلِمَةٍ: «إن الرجل ليتكلّم بالكلمة ما يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها سخطه إلى يوم يلاقاه».

## ٦٤ - باب

## ولا يُستشفع بالله على خلقه

عن جُبَيْرِ بْنِ مَطْعَمٍ رضيَ اللهُ عنْهُ قَالَ: «جَاءَ أَغْرَابِيَّ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ نَهَكَتِ الْأَنْفُسُ، وَجَاءَ الْعِيَالُ، وَهَلَكَتِ الْأَمْوَالُ، فَاسْتَسْقَى لَنَا رَبُّكَ، فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى اللَّهِ»، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: سُبْحَانَ اللَّهِ! سُبْحَانَ اللَّهِ! فَمَا زَالَ يَسْبِعُ

قوله: (باب لا يستشفع بالله على خلقه).

وذكر الحديث<sup>(١)</sup> وسياق أبي داود في سنته أتم مما ذكره المصنف رحمه الله ولفظه: عن جيير بن محمد بن جيير بن مطعم عن أبيه عن جده قال: «أتى رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْرَابِيًّا فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ؛ جَهَدْتِ الْأَنْفُسَ؛ وَضَاعَتِ الْعِيَالُ، وَنَهَكَتِ الْأَمْوَالُ، وَهَلَكَتِ الْأَنْعَامُ، فَاسْتَسْقَى اللَّهُ لَنَا، [فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِكَ عَلَى اللَّهِ] وَنَسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ عَلَيْكَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَيَحْكُمُ أَنْتَرِي مَا تَقُولُ؟ وَسَبَحَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَا زَالَ يَسْبِعُ حَتَّى عَرَفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ، ثُمَّ قَالَ: وَيَحْكُمُ إِنَّهُ لَا يَسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ مِّنْ خَلْقِهِ، شَاءَ اللَّهُ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، وَيَحْكُمُ أَنْتَرِي مَا اللَّهُ؟ إِنَّ عَرْشَهُ عَلَى سُمُواتِهِ لَهُكُنَّا - وَقَالَ بِأَصْبَابِهِ مُثْلُ الْقَبَةِ عَلَيْهِ - وَإِنَّهُ لَيَطِئُ بِهِ أَطْيَطُ الرَّحْلَ بِالرَّاكِبِ» قال ابن بشار<sup>(٢)</sup> في حديثه: «إِنَّ اللَّهَ فَوْقَ عَرْشِهِ وَعَرْشِهِ فَوْقَ سُمُواتِهِ».

قال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود بإسناد حسن عنده، في الرد على الجهمية من حديث محمد بن إسحاق بن يسار<sup>(٣)</sup>.

قوله: (ويحكم<sup>(٤)</sup> إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه) فإنه تعالى رب كل شيءٍ ومليكه، والخير كله بيده؛ لا مانع لما أعطي ولا معطي لما منع؛ ولا راد لما قضى؛ «وَمَا كَانَ اللَّهُ يُعِجزُهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا قَرِيرًا» [فاطر: ٤٤]. «إِنَّمَا أَمْرُهُ، إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢]. والخلق وما في أيديهم ملكه يتصرف فيهم كيف يشاء وهو الذي يشفع الشافع إليه؛ ولهذا أنكر على الأعرابي.

قوله: وسبح الله كثيراً وعظمته لأن هذا القول لا يليق بالخالق سبحانه وبحمده: «إن شأن

(١) يعني أن المصنف ساق حديث جيير بن مطعم ناسياً له إلى أبي داود ولكنه اختصره.

(٢) «ابن بشار» تعريف، وهو محمد بن إسحاق بن يسار، أبو بكر المطليبي، مولاهم. نقله الدكتور وليد آل فريان في نسخته المحققة لفتح المجيد. (الناشر).

(٣) يشير بذلك إلى ضعف الحديث لأن محمد بن إسحاق مدلس. وانظر الكلام على الحديث وشرح الأئمة له في عون المعبد: ج ٤، ص ٣٧٠.

(٤) في قوله: «ويحكم كلامه تعال للزجر». فيه إشارة إلى فلة علمه بعظمة الله وجلاله.

حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ، ثُمَّ قَالَ: وَيَحْكُمُ أَتَدْرِي مَا اللَّهُ؟ إِنَّ شَأْنَ اللَّهِ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ» وَذَكَرَ الْحَدِيثَ رواهُ أَبُو داود.

الله أعظم من ذلك».

وفي هذا الحديث: إثبات علو الله على خلقه، وأن عرشه فوق سمواته، وفيه تفسير الاستواء بالعلو كما فسره الصحابة والتابعون والأئمة، خلافاً للمعطلة والجهمية والمعترضة ومن أخذ عنهم، كالأشاعرة ونحوهم من أحاديث في أسماء الله وصفاته وصرفها عن المعنى الذي وضعت له ودللت عليه من إثبات صفات الله تعالى التي دلت على كماله جل وعلا، كما عليه السلف الصالح والأئمة ومن تبعهم من تمسك بالسنة، فإنهم أثبتوا ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسوله من صفات كماله على ما يليق بجلاله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل، وتزييفاً بلا تعطيل.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في مفتاح دار السعادة - بعد كلام سبق فيما

يُعرف العبد - بنفسه وبربه من عجائب مخلوقاته - قال بعد ذلك:

والثاني: أن يتتجاوز هذا إلى النظر بال بصيرة الباطنة فتفتح له أبواب السماء؛ فيجول أقطارها وملكتها وبين ملائكتها، ثم يفتح له باب بعد باب حتى يتنهي به سير القلب إلى عرش الرحمن فينظر سنته وعظمته وجلاله ومجدته ورفعته، ويرى السموات السبع والأرضين السبع بالنسبة إليه كحلقة ملقاء بأرض فلاة، ويرى الملائكة حافين من حول العرش لهم زَجَل بالتسبيح والتحميد والتقدس والتکبير، والأمر ينزل من فوقه بتدبر الممالك والجنود التي لا يعلمها إلا ربها ومليكها؛ فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين، وإعزاز قوم وإذلال آخرين؛ وإنشاء ملك وسلب ملك، وتحويل نعمة من محل إلى محل وقضاء الحاجات على اختلافها وتبينها وكثرتها: من جبر كسير، و[إغناه فقير، وشفاء مريض، وتفریج كرب، ومحفورة ذنب، وكشف ضر، ونصر مظلوم، وهداية حیران، وتعليم جاهل، ورَدَّ آباء، وأمان خائف، وإجارة مستجير، ومدد لضعف، وإغاثة لملهوف، وإعانته لعاجز، وانتقام من ظالم، وكف لعدوان، فهي مراسيم، دائرة بين العدل والفضل، والحكمة والرحمة، تنفذ في أقطار العوالم، لا يشغلها سمع شيء منها عن سمع غيره، ولا تغليطه كثرة المسائل والحواجج على اختلاف لغاتها و[تبينها] واتحاد وقتها، ولا يتبرم بالحاج الملحقين، ولا تنقص ذرة من خزانته، لا إله إلا هو العزيز الحكيم، فحيثما يقون القلب بين يدي الرحمن مُطْرَقاً لهيبته خاسعاً لعظمته، عانياً لعزته، فيسجد بين يدي الملك الحق المبين، سجدة لا يرفع رأسه منها إلى يوم المزيد، وهذا سفر

(١) في فرة العيون: هذا الحديث رواه أبو داود ورضيه على عادته فيما كان عنده صحيحًا أو حسنًا وسكت عليه أهـ.  
أقول: بل تكلم أبو داود على سنته، فخطأ بعض رواته في سياقه وصوب من قال: إنه روى كتابه من نسخة وهب بن جرير لا تحديثاً، وأن مداره فيها على محمد بن إسحاق عننته لا سماغاً.

فيه مسائل:

الأولى:

إنكاره على من قال: «نَسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ [عَلَيْكَ]».

الثانية:

تغيره تغييرًا عرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة.

الثالثة:

أنه لم ينكر عليه قوله: «نَسْتَشْفِعُ بِكَ عَلَى اللَّهِ».

الرابعة:

التبية على تفسير سبحان الله.

الخامسة:

أن المسلمين يسألونه بِاللَّهِ الاستسقاء.

القلب، وهو في وطنه وداره ومحل ملكه، وهذا من أعظم آيات الله وعجائب صنعه، فيما له من سفر ما أبركه وأروجه، وأعظم ثمراته وربحه، وأجل منفعته وأحسن عاقبته، سفر هو حياة الأرواح، ومفتاح السعادة، وغنية العقول والأباب، لا كالسفر الذي هو قطعة من العذاب.  
اهـ كلامه رحمة الله.

وأما الاستشفاع بالرسول بِاللَّهِ في حياته فالمراد استجلاب دعائه، وليس خاصاً به بِاللَّهِ بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له، فلا بأس أن يطلب منه أن يدعو للسائل بالمطالب الخاصة وال العامة، كما قال النبي بِاللَّهِ لعمر لما أراد أن يعتمر من المدينة: «لا تنسنا يا أخي من صالح دعائك»<sup>(١)</sup> وأما الميت فإنما يشرع في حقه الدعاء له على جنازته وعلى قبره وفي غير ذلك. وهذا هو الذي يشرع في حق الميت، وأما دعاؤه فلم يشرع؛ بل قد دل الكتاب والسنّة على النهي عنه والوعيد عليه؛ كما قال تعالى: «وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِنَا مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمَرٍ ٥ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِيكِكُمْ» [فاطر: ١٤، ١٣]<sup>(٢)</sup> فيبين الله تعالى أن دعاء من لا يسمع ولا يستجيب شرك يكفر به المدعوا يوم القيمة أي: ينكره ويعادي من فعله، كما في آية الأحقاف: «وَإِذَا حُسِرَ الْأَنَاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَانُوا يُعَادِيهِمْ كُفَّارِنَ» [الأحقاف: ٦] فكل ميت أو غائب لا يسمع ولا يستجيب ولا ينفع ولا يضر. والصحابة رضي الله عنهم، لا سيما أهل السوابق منهم كالخلفاء الراشدين، لم ينقل عن أحد منهم ولا عن غيرهم أنهم أنزلوا حاجتهم بالنبي بِاللَّهِ بعد وفاته، حتى في أوقات الجدب، كما وقع لعمر رضي الله عنه لما خرج ليستسقى بالناس خرج بالعباس عم النبي بِاللَّهِ فأمره أن يستسقى، لأنه حي حار يدعو ربها<sup>(٢)</sup> فلو جاز أن يستسقى بأحد بعد وفاته لاستسقى عمر رضي

(١) رواه أبو داود وأحمد في المسند: ج ١ ص ٢٩ وج ٢ ص ٥٩. عن عبدالله بن عمر: «أن عمر استأذن النبي بِاللَّهِ في العمرة، فأذن له. فقال: يا أخي أشركتنا في صالح دعائك؛ ولا تنسنا». قال عبدالرزاق في حديثه. فقال عمر: «ما أحب أن لي بها ما طلعت [عليه] الشمس» لقوله: يا أخي.

(٢) رواه البخاري: وقد حصل ذلك في عام الرمادة سنة ثمانى عشرة، ودام القحط تسعة أشهر. قال الحافظ في الفتح: ج ٢

الله عنه والسابقون الأولون بالنبي ﷺ، وبهذا يظهر الفرق بين الحي والميت، لأن المقصود من الحي دعاؤه إذا كان حاضرًا، فإنهم في الحقيقة إنما توجهوا إلى الله بطلب دعاء من يدعوه ويضرع إليه، وهم كذلك يدعون ربهم، فمن تعدى المشروع إلى ما لا يشرع ضل وأضل، ولو كان دعاء الميت خيرًا لكان الصحابة إليه أسبق وعليه أح更深，وبهم أليق؛ وبمحققه أعلم وأقوم. فمن تمسك بكتاب الله نجا، ومن تركه واعتمد على عقله هلك. وبالله التوفيق.

\* \* \*

---

ص ٣٣٩. وقد بين الزبير بن بكار في الأنساب صفة ما دعا به العباس في هذه الواقعة والوقت الذي وقعت فيه. فأخبر ياسناته: «أن العباس لما استنقى به عمر قال: اللهم إله لم ينزل بلاء إلا بذنب، ولم يكشف إلا بتوبة؛ وقد توجه القوم إليك بي لمكاني من نبيك. وهذه أيدينا إليك بالذنوب، ونواصينا إليك بالتوبة، فاسقنا الغيث» فأرخت السماء مثل الجبال حتى أخصب الأرض وعاشر الناس.

## ٦٥ - باب

### ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد، وسده طرق الشرك

عن عبدالله بن الشخير رضي الله عنه<sup>(١)</sup> قال: «انطلقت في وفد بيتي عامر إلى رسول الله ﷺ؛ فقلنا: أنت سيدنا. فقال: السيد الله تبارك وتعالى، قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمتنا طولاً. فقال: قولوا بقولكم أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَجِرِنَّكُمُ الشَّيْطَانُ». رواه أبو داود بسنده جيد.

قوله: (باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد وسده طرق الشرك).

حمايةه ﷺ حمى التوحيد عما يشوبه من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص وهذا كثير في السنة الثابتة عنه ﷺ قوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أَنْ عَبْدُ فَقْولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ» وتقديم قوله: «إِنَّه لَا يَسْتَغْاثَ بِي وَإِنَّمَا يَسْتَغْاثَ بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ» ونحو ذلك. ونهي عن التمادح وشدد القول فيه، كقوله لمن مدح إنساناً: «وَيْلُكَ قَطَعَ عَنْ صَاحِبِكَ» الحديث أخرجه أبو داود عن عبدالرحمن بن أبي بكرة عن أبيه: «أَنْ رَجُلًا أَثْنَى عَلَى رَجُلٍ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ لَهُ: قَطَعَ عَنْ صَاحِبِكَ» ثلثاً، وقال: «إِذَا لَقِيتَ الْمَدَاهِينَ فَاحْتَوْا فِي وُجُوهِهِمُ التَّرَابَ» أخرجه مسلم والترمذى وابن ماجه عن المقداد بن الأسود.

وفي هذا الحديث: نهى عن أن يقولوا: أنت سيدنا وقال: «السيد الله تبارك وتعالى» ونهى عن أن يقولوا: وأفضلنا فضلاً وأعظمتنا طولاً وقال: «لا يستجربنكم الشيطان». وكذلك قوله في حديث أنس: «أَنْ نَاسًا قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ يَا خَيْرَنَا وَابْنَ خَيْرِنَا» الخ. كره ﷺ أن يواجهوه بالمدح فيفضي بهم إلى الغلو. وأخبر ﷺ أن مواجهة المادح للمدح بمدحه - ولو بما هو فيه - من عمل الشيطان؛ لما تفضي محبة المدح إليه من تعاظم المدح في نفسه، وذلك ينافي كمال التوحيد فإن العبادة لا تقوم إلا بقطب رحاحها الذي لا

(١) قال في أسد الغابة: عبدالله بن الشخير بن عوف بن قعدان بن الحريش العامرية ثم الكعبي ثم من بنى الحريش وهو بطن من بنى عامر بن صعصعة. له صحبة. سكن البصرة - ثم ساق بستنه إلى مطروف بن عبدالله بن الشخير عن أبيه أنه قال: «قدمت على رسول الله ﷺ في رهط من بنى عامر؛ فقالوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْتَ سَيِّدُنَا وَأَنْتَ وَالدُّنْيَا وَأَنْتَ أَفْضَلُنَا عَلَيْنَا فَطْلَأْ، وَأَنْتَ الْجَفْنَةُ الْغَرَاءُ، وَأَنْتَ وَأَنْتَ، قَالَ: قُولُوا بِقَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَهْلِكُمُ الشَّيْطَانُ» وقولهم «أَنْتَ الْجَفْنَةُ الْغَرَاءُ» كانت العرب تدعى السيد الطعام «جفنة» لأنَّه يضعها ويطعم الناس فيها، فسمى باسمها. و«الغراء»: البيضاء أي: أنها مملوءة بالشحم والدهن، قاله أبو السعادات في النهاية.

(٢) في قرة العيون: وقد اشتمل هذا الكتاب - على اختصاره - على أكثر ذلك والنهي عما ينافي التوحيد أو يضعفه؛ يعرف ذلك من تدبره وعرف ما تضمنه بآياً بآياً.

وعن أنس رضي الله عنه: «أَنَّ نَاسًا قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، يَا خَيْرِنَا، وَابْنَ خَيْرِنَا، وَسَيِّدِنَا وَابْنَ سَيِّدِنَا. فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، وَلَا يَسْتَهْوِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ أَنَا مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ»<sup>(١)</sup> مَا أَحَبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ» رواه النسائي بسنده جيد.

تدور إلا عليه، وذلك غاية الذل في غاية المحبة؛ وكمال الذل يقتضي: الخضوع والخشية والاستكانة لله تعالى؛ وألا يرى نفسه إلا في مقام الذم لها والمعاتبة لها في حق ربه، وكذلك الحب لا حصل غايته إلا إذا كان يحب ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله من الأقوال والأعمال والإرادات.

ومحبة المدح من العبد لنفسه تختلف ما يحبه الله منه؛ والمادح يغره من نفسه فيكون آثماً، فمقام العبودية يقتضي كراهة المدح رأساً، والنهي عنه صيانة لهذا المقام؛ فمتى أخلص العبد الذل لله والمحبة له خلصت أعماله وصحت، ومتى أدخل عليها ما يشوبها من هذه الشوائب دخل على مقام العبودية بالنقص أو الفساد. وإذا أدأه المدح إلى التعاظم في نفسه والإعجاب بها وقع في أمر عظيم ينافي العبودية الخاصة كما في الحديث: «الكبراء ردائي والعظمة إزارني فمن نازعني شيئاً منها عذبته» وفي الحديث: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» وهذه الآفات قد تكون محبة المدح سبباً لها وسلمًا إليها، والعجب يأكل الحسنات كما تأكل النار المحطب، وأما المادح فقد يفضي به المدح إلى أن ينزل الممدوح منزلة لا يستحقها؛ كما يوجد كثيراً في أشعارهم من الغلو الذي نهى عنه الرسول ﷺ وحذر أمته أن يقع منهم، فقد وقع الكثير منه حتى صرحوا فيه بالشرك في الربوبية والإلهية والملك، كما تقدمت الإشارة إلى شيء من ذلك، والنبي ﷺ لما أكمل الله له مقام العبودية صار يكره أن يمدح، صيانة لهذا المقام، وأرشد الأمة إلى ترك ذلك نصحاً لهم، وحماية لمقام التوحيد عن أن يدخله ما يفسده، أو يضعفه: من الشرك ووسائله: «فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الْذِي قِيلَ لَهُمْ» [البقرة: ٥٩] ورأوا أن فعل ما نهاهم ﷺ عن فعله قربة من أفضل

(١) رواه مسلم من حديث أبي سعد وأبي هريرة، ورواه أبو داود وابن ماجه وابن حبان.

(٢) رواه أحمد عن عبدالله بن عمرو بن العاص<sup>(\*)</sup> بإسناد رجاله رجال الصحيح.

(\*) قوله: (رواه أحمد عن عبدالله بن عمرو بن العاص) الخ. أقول: وأخرجه مسلم في صحيحه من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يدخل النار أحد في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان ولا يدخل الجنة أحد في قلبه مثقال حبة خردل من كبرباء».

(٣) في قرة العيون: فأعلى مراتب العبد هاتان الصفتان: العبودية الخاصة والرسالة. وللنبي ﷺ أكلمهما. وقد أخبر الله تعالى أنه وملائكته يصلون عليه، وأثنى عليه بأحسن ثناء وأبلغه، وشرح له صدره ووضع عنه وزره ورفع له ذكره. فلا يذكر في الأذان والتشهد والخطب إلا ذكر معه. صلوات الله وسلامه عليه.

فيه مسائل :

- الأولى : تحذير الناس من الغلوّ.
- الثانية : ما ينبغي أن يقول مَنْ قيل له أنت سيدنا.
- الثالثة : قوله : «لَا يَسْتَجِرْنَكُمُ الشَّيْطَانُ» مع أنهم لم يقولوا إلا الحق.
- الرابعة : قوله : «مَا أَحَبُّ أَنْ تَرَفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي».

القربات وحسنة من أعظم الحسنات !

وأما تسمية العبد بالسيد فاختلاف العلماء في ذلك .

قال العلامة ابن القيم في بدائع الفوائد: اختالف الناس في جواز إطلاق السيد على بشر. فمنه قوم، ونُقل عن مالك، واحتجوا بقول النبي ﷺ لما قيل له: «يا سيدنا» قال: «السيد الله تبارك وتعالى». وجوزه قوم، واحتجوا بقول النبي ﷺ للأنصار: «قوموا إلى سيدكم»<sup>(١)</sup> وهذا أصح من الحديث الأول. قال هؤلاء: السيد أحد ما يضاف إليه، فلا يقال للتميمي سيد كندة، ولا يقال: الملك سيد البشر. قال: وعلى هذا فلا يجوز أن يطلق على الله هذا الاسم؛ وفي هذا نظر؛ فإن السيد إذا أطلق عليه فهو في منزلة المالك، والمولى والرب، لا بمعنى الذي يطلق على المخلوق. انتهى.

قلت: فقد صرحت ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال في معنى قول الله تعالى: ﴿قُلْ أَغْيَرَ اللَّهُ أَغْيَرَ رَبِّا﴾ [الأعراف: ١٦٤] : «أي: إلَهًا وسِيدًا» وقال في قول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَكْبَرُ﴾: «أنه السيد الذي كَمُلَ في جميع أنواع السُّوَدَّ» وقال أبو واثل: «هو السيد الذي انتهى سُوَدَّه».

وأما استدلالهم بقول النبي ﷺ للأنصار: «قوموا إلى سيدكم» فالظاهر أن النبي ﷺ لم يواجه سعداً به، فيكون في هذا المقام تفصيل والله أعلم.

\* \* \*

(١) قال هذا حين رأى سعد بن معاذ آتيا على حمار قد أستندوه لأنه كان مريضاً من المشركين في الخندق، وقد دعا به رسول الله ﷺ ليحكم في بني قريظة بعد أن حاصرهم وقبلوا أن يتزلوا على حكم سعد، فكان هذا القول منه ﷺ لأنهم مريض ولا يستطيع أن يتزل عن الحمار وحده، فأمرهم أن يقموه ليتزلوه ولأنه جاء بهذه القضية، فأراد أن يجعل له من التعظيم ما يناسب هذه الواقعة. وكان سعد بن معاذ سيد الأوس ورئيسهم رضي الله عنهم.

## ٦٦ - باب

ما جاء في قول الله تعالى: ﴿وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ، وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّتُ بِيَمِينِهِ، سُبْحَنَهُ وَعَلَىٰ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [الزمر: ٦٧].

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «جاءَ حَبْرٌ مِّنَ الْأَخْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّا نَجِدُ أَنَّ اللَّهَ يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ وَالْأَرْضَيْنِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمَاءُ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ وَسَائِرُ الْخَلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ. فَيَقُولُ:

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ، وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّتُ بِيَمِينِهِ، سُبْحَنَهُ وَعَلَىٰ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [الزمر: ٦٧] أي من الأحاديث والآثار في معنى هذه الآية الكريمة.

قال العmad ابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى: ما قدر المشركون الله حق قدره حتى عبدوا معه غيره، وهو العظيم الذي لا أعظم منه؛ القادر على كل شيء المالك لكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته. قال مجاهد: نزلت في قريش. وقال السعدي: ما عظموه حق عظمته، وقال محمد بن كعب: لو قدروه حق قدره ما كذبوه، وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم فمن آمن أن الله على كل شيء قادر، فقد قدر الله حق قدره؛ ومن لم يؤمن بذلك فلم يقدر الله حق قدره، وقد وردت أحاديث كثيرة متعلقة بهذه الآية، الطريق فيها وفي أمثالها مذهب السلف؛ وهو: إمارتها كما جاءت من غير تكيف ولا تحري - وذكر حديث ابن مسعود كما ذكره المصنف رحمه الله في هذا الباب قال: ورواه البخاري في غير موضع من صحيحه. والإمام أحمد ومسلم والترمذى والنمسائى كلهم من حديث سليمان بن مهران وهو الأعمش عن إبراهيم عن عبيدة عن ابن مسعود بنحوه.

قال الإمام أحمد: حدثنا معاوية: حدثنا الأعمش عن إبراهيم، عن عقبة، عن عبد الله قال: «جاءَ رجلٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: يَا أَبَا الْفَاقِسِ أَبْلِغْنِي أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَجْعَلُ الْخَلَقَ عَلَى إِصْبَعٍ وَالسَّمَوَاتَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْأَرْضَيْنِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ وَسَائِرُ الْخَلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ فَيَقُولُ أَنَّا الْمَلَكُ؟ فَضَحِّكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حَتَّى بَدَّتْ نَوَاجِذُهُ تَصْدِيقًا لِقَوْلِ الْجَبَرِ. قَالَ: وَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ﴾ الْآيَةُ». وهكذا رواه البخاري ومسلم والنمسائي من طريق عن الأعمش به.

وقال الإمام أحمد: حدثنا الحسين بن حسن الأشقر، حدثنا أبو كدينه<sup>(١)</sup> عن عطاء عن

(١) اسمه يحيى بن المهلب البجلي الكوفي، قال الحافظ ابن حجر في تقريب التهذيب: صدوق من السابعة روى له الترمذى والنمسائى أيضاً.

أنا الملِكُ. فَضَحِكَ التَّبَيُّنَةَ حَتَّى بَدَأْتُ نَوَاجِذُهُ تَضْدِيقًا لِقَوْلِ الْحَبْرِ». ثُمَّ قَرَأَ: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقًّا قَدْرِهِ، وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْصَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وفي رواية المسلم: «والجِبالُ والشَّجَرُ عَلَى إِصْبَعٍ، ثُمَّ يَهُرُونَ فَيَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ أَنَا اللَّهُ».

وفي رواية البخاري: «يَجْعَلُ السَّمَاوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ وَالْمَاءُ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَسَائِرُ الْخَلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ» آخر جاه.

ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً: «يَطْوِي اللَّهُ السَّمَاوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ»

أبي الضحى عن ابن عباس قال: «مَرْءٌ يَهُودِيٌّ بِرْسُولِ اللَّهِ وَهُوَ جَالِسٌ، قَالَ: كَيْفَ تَقُولُ يَا أَبَا الْقَاسِمِ، يَوْمَ يَجْعَلُ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ عَلَى ذَهِنِكَ - وَأَشَارَ بِالسِّبَابَةِ - وَالْأَرْضَ عَلَى [ذَهِنِكَ]، وَالْجِبَالُ عَلَى ذَهِنِكَ، وَسَائِرُ الْخَلْقِ عَلَى ذَهِنِكَ؟ كُلُّ ذَلِكَ يُشَيرُ بِأَصَابِعِهِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقًّا قَدْرِهِ»» وكذا رواه الترمذى في التفسير يستنده عن أبي الضحى مسلم بن صحيح به. وقال: حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، ثم قال البخاري: حدثنا سعيد بن عفیر حدثنا الليث حدثني عبد الرحمن بن خالد بن مسافر عن ابن شهاب عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أن أبا هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «يقبض الله الأرض ويطوي السماء بيمينه، فيقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟» تفرد به من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر.

وقال البخاري في موضع آخر حدثنا مقدم بن محمد حدثنا عمي القاسم بن يحيى عن عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: إن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «إن الله تعالى يقبض يوم القيمة الأرضين على إصبع وتكون السماء بيمينه ثم يقول: أنا الملك» تفرد به أيضاً من هذا الوجه. ورواه مسلم من وجه آخر.

وقد رواه الإمام أحمد من طريق آخر بلفظ أبسط من هذا السياق وأطول فقال: حدثنا عفان حدثنا حماد بن سلمة أبنا إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة عن عبيد الله بن مقص، عن ابن عمر: «أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قرأ هذه الآية ذات يوم على المتنبر: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقًّا قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْصَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَلَّقُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ»» ورسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: هكذا يده يحركها، يقبل بها ويدبر؛ يمجّد الرب تعالى نفسه أنا الجبار، أنا المتكبر، أنا الملك؛ أنا العزيز، أنا الكريم. فرجف برسول الله صلوات الله عليه وسلم حتى قلنا: ليخرنْ به» أ.هـ.

قوله: (ولمسلم عن ابن عمر) الحديث كذا في رواية مسلم. قال الحميدي وهي أتم، وهي عند مسلم من حديث سالم عن أبيه وأخرجها البخاري من حديث عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «إن الله يقبض يوم القيمة الأرضين وتكون السماء بيمينه»

الْيَمِنِيُّ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ أَيْنَ الْجَبَارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟ ثُمَّ يَطْوِي الْأَرْضِينَ السَّبْعَ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِشَمَالِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ أَيْنَ الْجَبَارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟».

وآخرجه مسلم من حديث عبيد الله بن مقسماً.

قلت: وهذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله وعظم قدرته وعظم مخلوقاته، وقد تعرف سبحانه وتعالى إلى عباده بصفاته وعجائب مخلوقاته، وكلها تعرف وتدل على كماله، وأنه هو المعبد وحده لا شريك له في ربوبيته وإلهيته<sup>(١)</sup> وتدل على إثبات الصفات له على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل؛ وهذا هو الذي دلت عليه نصوص الكتاب والسنّة وعليه سلف الأمة وأئمتها ومن تبعهم بإحسان، واقتفي أثرهم على الإسلام والإيمان.

وتأمل ما في هذه الأحاديث الصحيحة من تعظيم النبي ﷺ ربّه بذكر صفات كماله على ما يليق بعظمته وجلاله وتصديقه اليهود فيما أخبروا به عن الله من الصفات التي تدل على عظمته، وتأمل ما فيها من إثبات علو الله تعالى على عرشه، ولم يقل النبي ﷺ في شيء منها: إن ظاهرها غير مراد، وإنها تدل على تشيهير صفات الله بصفات خلقه، فلو كان هذا حقيقةً أمينةً لأمته، فإن الله أكمل به الدين وأتم به النعمة فبلغ البلاغ المبين. صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين، وتلقى الصحابة رضي الله عنهم عن نبيهم ﷺ ما وصف به ربهم جل وعلا؛ كما قال تعالى: «وَالرَّسُولُونَ فِي الْأَعْلَمِ يَقُولُونَ إِمَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنِدَ رَبِّهِ» [آل عمران: ٧]، وكذلك التابعون لهم بإحسان وتابعوهم، والأئمة من المحدثين والفقهاء كلهم وصف الله بها كما وصف به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ ولم يجدوا شيئاً من الصفات، ولا قال أحد منهم: إن ظاهرها غير مراد ولا إنه يلزم من إثباتها التشيهير، بل أنكروا على من قال ذلك غاية الإنكار، فصنفوا في ردّ هذه الشبهات المصنفات الكبار المعروفة الموجودة بأيدي أهل السنّة والجماعات.

قال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله تعالى: وهذا كتاب الله من أوله إلى آخره وسنة رسوله ﷺ، وكلام الصحابة والتابعين؛ وكلام سائر الأئمة مملوقة كلها بما هو نص أو ظاهر أن الله تعالى فوق كل شيء، وأنه فوق العرش فوق السموات مستوي على عرشه، مثل قوله تعالى: «إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلَمُ الْطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ» [فاطر: ١٠]، قوله تعالى: «يَعْسِيَ إِلَى مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيْهِ» [آل عمران: ٥٥]، قوله تعالى: «كُلُّ رَفِيعٍ اللَّهُ إِلَيْهِ» [النساء: ١٥٨]، قوله

(١) في قرة العيون: وأن العبادة لا تصلح إلا له سبحانه وبحمده؛ ولا يصلح منها شيء لملك مقرب ولا نبي مرسل ولا لمن دونهما.

وَرُوِيَّ عن ابن عباس قال: «ما السَّمَاوَاتِ السَّبْعُ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ فِي كَفِ الرَّحْمَنِ إِلَّا كَحْرَدَةٌ فِي يَدِ أَحَدٍ كُمٌ». ﴿يَدِيرُ الْأَمْرَ﴾

تعالى: «وَيَوْمَ تَجْعَلُ الْمَكَابِكَهُ وَالرُّؤُوفَ إِلَيْهِ» [المعارج: ٣، ٤]، قوله تعالى: «يَدِيرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ» [السجدة: ٥]، قوله تعالى: «يَعْلَمُونَ رَبَّهُمْ مَنْ فَوْقَهُمْ» [النحل: ٥٠]، قوله تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ» [البقرة: ٢٩]، قوله تعالى: «إِنَّ رَبَّكُمْ أَللَّاهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُعْنِي أَلْيَالَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسْخَرَاتٍ يَا مَرْءٌ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» [الأعراف: ٥٤] وقوله: «إِنَّ رَبَّكُمْ أَللَّاهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَدِيرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَيْءٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ» الآية [يونس: ٣]. ذكر التوحيدين في هذه الآية.. قوله تعالى: «اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» [الرعد: ٢]، قوله تعالى: «تَزَبَّلًا مِمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَاسْتَمْرَأَ الْعُلُوِّ ٥ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى» [طه: ٤، ٥]، قوله تعالى: «وَتَوَكَّلَ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَيَّحَ حِمْدَهُ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَيْرًا ٥ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكَّرُونَ ٥ يَدِيرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مَمَّا تَدْعُونَ» [السجدة: ٤، ٥] وقوله: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْبُثُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعْلُوكٌ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِصَدِيرِهِ» [الحديد: ٤] ذكر عموم علمه وعموم قدرته وعموم إحاطته وعموم رؤيته وقوله تعالى: «أَمَّنْ مِنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هُوَ تَمُورُ ٥ أَمْ أَمْتُمْ مِنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْمَلُونَ كَيْفَ تَنْذِيرِ» [الملك: ١٦، ١٧] وقوله تعالى: «تَنَزِّلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ» [فصلت: ٤٢] وقوله: «تَنَزِّلُ الْكِتَابَ مِنْ أَنَّ اللَّهَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [الجاثية: ٢] وقوله تعالى: «وَقَالَ فَرَعَوْنُ يَنْهَا إِنِّي لِأَظْنُهُ كَذِبًا» [غافر: ٣٦، ٣٧] انتهى كلامه رحمه الله.

قلت: وقد ذكر الأئمة رحهم الله تعالى فيما صنفوه في الرد على نفاة الصفات من الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة ونحوهم، أقوال الصحابة والتابعين. فمن ذلك ما رواه الحافظ الذهبي في كتاب العلو وغيره بالأسانيد الصحيحة، عن أم سلمة زوج النبي ﷺ أنها قالت: - في قوله تعالى: «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى» قالت: «الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإقرار به إيمان، والجحود به كفر». رواه ابن المنذر واللالكائي وغيرهما بأسانيد صحاح. قال: وثبت عن سفيان بن عيينة رحمه الله تعالى: أنه قال: لما سُئِلَ

وقال ابن جرير: حدثني يونس أخبرنا ابن وهب قال: قال ابن زيد حدثني أبي قال: قال رسول الله ﷺ: «ما السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلَّا كَدَرَاهِمَ سَبْعَةَ أُلْقِيَتْ فِي تُرْسٍ».

ربيعة بن أبي عبد الرحمن: كيف الاستواء؟ قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ؛ وعليها التصديق. وقال ابن وهب: كنا عند مالك فدخل رجل فقال: يا أبا عبدالله ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى﴾. كيف استوى؟ فأطرق مالك رحمه الله وأخذته الرَّخَضَاء وقال: «الرحمن على العرش استوى، كما وصف نفسه ولا يقال كيف؟ وكيف» عنه مرفوع، وأنت صاحب بدعة. آخر جوهه رواه البيهقي بإسناد صحيح عن ابن وهب، ورواه عن يحيى بن يحيى أيضًا، ولفظه قال: الاستواء غير مجهول؛ والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

قال الذهبي: فانظروا إليهم كيف أثبتوا الاستواء لله، وأخبروا أنه معلوم لا يحتاج لفظه إلى تفسير، وتفروا عنه الكيفية، قال البخاري في صحيحه: قال مجاهد (استوى) علا على العرش، وقال: إسحاق بن راهويه سمعت غير واحد من المفسرين يقول: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى﴾ أي: ارتفع. وقال محمد بن جرير الطبراني في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى﴾ أي: علا وارتفع، وشواهده في أقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم، فمن ذلك قول عبدالله بن رواحة رضي الله عنه:

|                                                                            |                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| وأن النار مثوى الكافرينا<br>وفوق العرش رب العالمينا<br>ملائكة إلله مسومينا | شهدت بأن وعد الله حق<br>وأن العرش فوق الماء طاف<br>وتحمله ملائكة شداد |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|

وروى الدارمي والحاكم والبيهقي بأصل إسناد إلى علي بن الحسين بن شقيق، قال: سمعت عبدالله بن المبارك يقول: «نعرف ربنا بأنه فوق سمواته على العرش استوى، بائن من خلقه، ولا نقول كما قالت الجهمية». قال الدارمي: حدثنا الحسن بن الصباح البزار حدثنا علي بن الحسين بن شقيق عن ابن المبارك قيل له: «كيف نعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق السماء السابعة على العرش بائن من خلقه».

وقد تقدم قول الأوزاعي: كنا - والتابعون متواترون - نقول: إن الله - تعالى ذكره - بائن من خلقه، ونؤمن بما وردت به السنة.

وقال أبو عمر الظمنكي في كتاب الأصول: أجمع المسلمين من أهل السنة على أن الله استوى على عرشه بذاته، وقال في هذا الكتاب أيضًا: أجمع أهل السنة على أن الله تعالى استوى على عرشه على الحقيقة لا على المجاز؛ ثم ساق بسنده عن مالك قوله: الله في

قال: و قال أبو ذر رضي الله عنه: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما الكُرْسِيُّ في العَرْشِ إِلَّا كَحْلَقَةٌ مِنْ حَدِيدٍ أَقْيَطْتَ بَيْنَ ظَهْرِي فَلَأَةً مِنَ الْأَرْضِ».

وعن ابن مسعود قال: «بَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنْيَا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسَمَائَةُ عَامٍ وَبَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ

السماء وعلمه في كل مكان ثم قال في هذا الكتاب: أجمع المسلمين من أهل السنة أن معنى قوله: «وَهُوَ مَعْكُونٌ أَيْنَ مَا كُنْتُ» [الحديد: ٤] ونحو ذلك من القرآن أن ذلك علمه، وأن الله فوق السموات بذاته مستوط على عرشه كيف شاء. وهذا لفظه في كتابه.

وهذا كثير في كلام الصحابة والتابعين والأئمة، أثبتو ما أثبته الله في كتابه على لسان رسوله على الحقيقة ما يليق بجلال الله وعظمته، ونفوا عنه مشابهة المخلوقين، ولم يمثلوا ولم يكيفوا؛ كما ذكرنا ذلك عنهم في هذا الباب.

وقال الحافظ الذهبي: وأول وقت سمعت مقالة من أنكر أن الله فوق عرشه: هو الجعد ابن درهم، وكذلك أنكر جميع الصفات، وقتله خالد بن عبد الله القسري وقصته مشهورة؛ فأخذ هذه المقالة عنه الجهم بن صفوان إمام الجهمية، فأظهرها واحتج لها بال شباهات، وكان ذلك في آخر عصر التابعين فأنكر مقالته أئمة ذلك العصر: مثل الأوزاعي وأبي حنيفة، ومالك واللith بن سعد والثورى، وحماد بن زيد، وحمدان بن سلمة وابن البارك ومن بعدهم من أئمة الهدى، فقال الأوزاعي - إمام أهل الشام على رأس الخمسين والمائة - عند ظهور هذه المقالة: ما أخبرنا عبدالواسع الأبهري بسنده إلى أبي بكر البهقي أباينا أبو عبدالله الحافظ، أخبرني محمد بن علي الجوهري - ببغداد - حدثنا إبراهيم بن الهيثم حدثنا محمد بن كثير المصيصي سمعت الأوزاعي يقول: كنا - والتابعون متواترون - نقول: إن الله فوق عرشه. ونؤمن بما وردت به السنة من صفاتة. أخرجه البهقي في الصفات ورواته أئمة ثقات.

وقال الإمام الشافعى - رحمه الله تعالى - : الله أسماء وصفات لا يسع أحد ردها ومن خالف بعد ثبوت الحجة عليه، كفر؛ وأما قبل قيام الحجة فإنه يعذر بالجهل، وثبتت هذه الصفات ونفي عنه التشبيه، كما نفى عن نفسه فقال: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١] اهـ. من فتح الباري.

قوله: (عن العباس بن عبدالمطلب) ساقه المصنف رحمه الله مختصاراً، والذي في سنته أبي داود عن العباس بن عبدالمطلب قال: كنت في بطحاء في عصابة فيهم رسول الله ﷺ، فمررت بهم سحابة، فنظر إليها فقال: «ما تسمون هذه؟» قالوا: السحاب قال: «والمزن» قالوا: والمزن. قال: «والعنان» قالوا والعنان - قال أبو داود: لم أتقن العنان جيداً - قال: هل تدرؤن ما بعد ما بين السماء والأرض؟ قالوا: لا ندرى. قال: إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء التي فوقها كذلك، حتى عد سبع سموات، ثم فوق السابعة بحر، بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء. ثم فوق ذلك ثمانية أو

خَمْسَائِةَ عَامٍ وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ خَمْسَائِةَ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْمَاءِ خَمْسَائِةَ عَامٍ وَالْعَرْشُ فَوْقَ الْمَاءِ، وَاللَّهُ فَوْقَ الْعَرْشِ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِّنْ أَعْمَالِكُمْ». أَخْرَجَهُ ابْنُ مَهْدِيٍّ عَنْ حَمَادَ بْنِ سَلْمَةَ عَنْ عَاصِمٍ عَنْ زَرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ.

ورواه بنحوه، المسعودي عن عاصم، عن أبي وائل، عن عبدالله.

قال الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى: قال: وله طرق.

عال، بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه كما بين سماء إلى سماء، ثم الله تعالى فوق ذلك» وأخرجه الترمذى وابن ماجه وقال الترمذى: حسن غريب. وقال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود بإسناد حسن<sup>(١)</sup> وروى الترمذى نحوه من حديث أبي هريرة وفيه: «ما بين سماء إلى سماء خمسائة عام» ولا منافاة بينهما، لأن تقدير ذلك بخمسائة عام هو على سير القافلة مثلاً، ونيف وسبعون سنة على سير البريد، لأنه يصح أن يقال: بينما وبين مصر عشرون يوماً باعتبار سير العادة، وثلاثة أيام باعتبار سير البريد. وروى شريك بعض هذا الحديث عن سماك قوله. هذا آخر كلامه<sup>(٢)</sup>.

(١) في إسناده الوليد بن أبي ثور لا يحتاج بحديده، وقد ساقه أبو داود من غير طريق الوليد، وقال العلامة ابن القيم في تهذيب سنن أبي داود: أما رد الحديث بالوليد بن أبي ثور ف fasid، فإن الوليد لم ينفرد به، بل تابعه عليه إبراهيم بن طهمان كلًا هما عن سماك. ومن طريقه رواه أبو داود. رواه أيضًا عمرو بن أبي قيس عن سماك. ومن حديثه رواه الترمذى عن عبدالله بن حميد: أخبرنا عبد الرحمن بن سعد عن عمرو بن أبي قيس. أهـ. ورواه ابن ماجه من حديث الوليد بن أبي ثور عن سماك. وأي ذنب للوليد في هذا؟ وأي تعلق عليه؟ وإنما ذنبه روايته ما يخالف قول الجهمية وهي علته المؤثرة عند القوم أهـ.

(٢) في قرة العيون: قلت: وهذا الحديث، له شواهد في الصحيحين وغيرهما، مما يدل عليه صريح القرآن فلا عبرة بقول من ضعفه.

وقد ابتدأ المصنف - رحمه الله تعالى - هذا المصنف العظيم ببيان توحيد الإلهية لأن أكثر الأمة من تأخر قد جهلوا هذا التوحيد؛ وأتوا بما ينافي من الشرك والتنديد، فقام الشیخ ببيان التوحيد الذي دعت إليه الرسل ونهوه عنما كانوا علىك من الشرك المنافي لهذا التوحيد. فالدعوة إلى ذلك هي أهم الأمور وأوجبها لمن وفقه الله لفهمه، وأعطاه القدرة على الدعوة إليه، والجهاد لمن خالفه من أشرك بالله في عبادته؛ فقرر هذا التوحيد كما ترى في هذه الأبواب؛ ثم ختم كتابه بتوحيد الأسماء والصفات لأن أكثر العامة ليس لهم الفناء إلى هذا العلم الذي خاص فيه من يتسبب إلى العلم، وأما من يتسبب إلى العلم فهم أخذوا عن من خاص في هذه العلوم، وأحسنوا الظن بأهل الكلام، وظنوا أنهم على شيء، فقبلوا ما وجدوه عنهم، فقرروا مذهب الجهمية، وألحدوا في توحيد الأسماء والصفات، وخالفوا ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، وما عليه سلف الأمة وأئمة الحديث والتفسير من المقدمين. وما زال أهل السنة متискين بذلك لكنهم قلوا، فهدى الله هذا الإمام إلى معرفة أنواع التوحيد فقررها بأدلتها، فلله الحمد على توفيقه وهدايته إلى الحق حين اشتدت غربة الإسلام، فضل عنه من ضل من أهل القرى والأماكن. وغيرهم. وبإله التوفيق.

فقد اجتمع في هذا المصنف أنواع التوحيد الثلاثة التي أشار إليها العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى بقوله:

وعن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ». قال: بَيْنُهُمَا مَسِيرَةُ خَمْسِمَائَةٍ سَنَةٍ، وَمِنْ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَى سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمَائَةٍ سَنَةٍ، وَكَثُفُ كُلُّ سَمَاءٍ مَسِيرَةً خَمْسِمَائَةً سَنَةً، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْعَرْشِ بَحْرٌ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، وَاللَّهُ تَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ، وَلَيْسَ يُخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنَى آدَمَ» أخرجـه أبو داود وغيره.

قلت: فيه التصريح بأن الله فوق عرشه كما تقدم في الآيات المحكمات، والأحاديث الصحيحة وفي كلام السلف من الصحابة والتابعين وتابعـهم.

وهذا الحديث له شواهد في الصحيحين وغيرـهما، ولا عبرة بقول من ضعـفـه لـكـثـرةـ شـواـهـدـ الـتـيـ يـسـتـحـيلـ دـفـعـهـ وـصـرـفـهـ عـنـ ظـواـهـرـهـ.

وهذا الحديث كـأـمـثالـهـ يـدـلـ عـلـىـ عـظـمـةـ اللهـ، وـكـمالـهـ، وـعـظـمـ مـخـلـوقـاتـهـ، وـأـنـهـ المتـصـفـ بـصـفـاتـ الـكـمـالـ الـتـيـ وـصـفـ بـهـ نـفـسـهـ فـيـ كـتـابـهـ وـوـصـفـ بـهـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ، وـعـلـىـ كـمـالـ قـدـرـتـهـ وـأـنـهـ هوـ الـمـعـبـودـ وـحـدـهـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ دـوـنـ كـلـ مـاـ سـوـاهـ. وـبـالـلـهـ التـوـفـيقـ؛ وـالـحـمـدـ لـلـهـ ربـ الـعـالـمـينـ، وـصـلـىـ اللـهـ وـسـلـمـ عـلـىـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ، وـعـلـىـ آلـهـ، وـصـحـبـهـ أـجـمـعـينـ.

كـمـلـ مـقـاـلـةـ وـتـصـحـيـحاـ وـقـرـاءـةـ عـلـىـ يـدـ شـيخـناـ الـعـلـامـ الـمـحـقـقـ الـفـهـامـةـ، بـقـيـةـ أـهـلـ الـاسـقـامـ؛ الشـيـخـ عـبـدـالـلـهـ بـنـ الشـيـخـ حـسـنـ آلـ الشـيـخـ - مـتـعـ اللـهـ بـحـيـاتـهـ - سـنـةـ ١٣٦٢ـهـ.

---

من رابع والحق ذو تبيان  
وكذلك الأسماء للرحمـنـ  
وجزاؤه يوم المعاد الثـانـ

والعلم أقسام ثلاثة مـاـ لـهـ  
علم بأوصاف الإله و فعلـهـ  
والأمر والنـهـيـ الـذـيـ هوـ دـيـنهـ

وصـلـىـ اللـهـ عـلـىـ سـيـدـ الـمـرـسـلـينـ، إـمـامـ الـمـتـقـينـ، مـحـمـدـ وـعـلـىـ آـلـهـ وـصـحـبـهـ أـجـمـعـينـ.



## نبذة مختصرة من ترجمة الشيخ عبدالرحمن بن حسن مؤلف فتح المجيد

قال الشيخ ابن بشر في كتاب (عنوان المجد) في حوادث سنة ١٢٤١هـ . وفيها أقبل من مصر الشيخ العالم التحرير، البحر الراخر الغزير، مفید الطالبين، المحفوف بعناية رب العالمين، جامع أنواع العلوم الشرعية، ومحقق العلوم الدينية، والأحاديث النبوية، والآثار السلفية، وارث العلم كابرًا عن كابر، الذي صارت الأصاغر بإفادته شيوخًا أكابر، قاضي قضاة الإسلام والمسلمين مفتى فرق الأنام الموحدين، وناصر سنة سيد المرسلين، الموفق للصواب في الجواب، الشيخ عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، قدم على الإمام تركي بن عبدالله قدس الله روحه، ففرح به وأكرمه غاية الإكرام، واغتبط بطلعه خاص المسلمين والعام، فعظموه وقاموا بما يستحقه من الإعظام، وبذل نفسه للطالبين انتفع بعلمه كثير من المستفيدين - ثم ذكر العلماء الأفضل من آل الشيخ وغيرهم، الذين استفادوا من الشيخ وانتفعوا بعلمه وتخرجوا عليه، وهم جملة كثيرة، ثم قال: فضربت إليه آباط الإبل من أقطار نجد والأحساء؛ وظهرت آثار البركات من تعليمه وفشا. كيف لا وهو من شجرة مباركة أضاء نور طالعها للمسلمين وفشا، ولاح وميض برقه حين غشا، فكاد سنا برقه يذهب بالأبصار، يهدي الله لنوره من يشاء، اللهم يا سميع الدعاء، يا إله الأرض والسماء، نسألك بأسمائك الحسنى: أن تجزيهم عنا وعن المسلمين أحسن ما جزيت من دعا إلى توحيدك، وأن يجعل العلم النافع وفي عقبهم باقياً إلى يوم لقائك وشهودك.

وقد صنف الشيخ عبدالرحمن بن حسن مصنفات في الأصول والفروع، أكثرها ردًا على أهل المقالات، ومن غلط منهم من الصفات، وله مصنف فيما يحل ويحرم من الحرير، فمن طالعه دله على علمه الغزير؛ ردًا على من أباح لبس المحرمة الروغان، التي ابتلي الناس بلبسها في هذا الزمان، واختصر شرح التوحيد للشيخ سليمان بن عبدالله بن شيخ الإسلام، الذي سبق ذكره لأنه مات قبل أن يتمه.

وكان كثيراً ما يتعهد أهل بلدان نجد بالمراسلات والنصائح، ويعلّمهم ما يجب عليهم من أمر دينهم، ويزكّرهم نعمة هذا الدين؛ واجتماع شمل أهل الإسلام عليهم، وما منَّ الله به على أهل نجد في آخر هذا الزمان. والحمد لله أولاً وأخيراً. وصلى الله على سيدنا محمد، وآلـهـ، وسلـمـ.



## الفهرس

### الصفحة

### الموضوع

|    |                                                               |
|----|---------------------------------------------------------------|
| ٥  | تقديم سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز                            |
| ٧  | مقدمة الشارح                                                  |
| ١٠ | شرح البسمة                                                    |
| ١٥ | معنى التوحيد                                                  |
| ١٧ | معنى العبادة                                                  |
| ٢٠ | * معنى «وَقَنَى رَبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنَّاهُ      |
| ٢٢ | * معنى «وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا     |
| ٢٢ | * معنى «فَلْ تَكَالُوا أَنْلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ |
| ٢٧ | * وصية محمد ﷺ                                                 |
| ٢٨ | * حديث معاذ حق الله على العباد                                |
| ٣٢ | ١ - باب فضل التوحيد                                           |
| ٣٤ | * حديث عبادة: من شهد أن لا إله إلا الله                       |
| ٣٥ | * معنى لا إله إلا الله                                        |
| ٣٨ | * معنى محمد رسول الله                                         |
| ٣٩ | * معنى أن عيسى عبدالله ورسوله وكلمته                          |
| ٤٢ | * حديث عتبان بن مالك: أن الله حرم على النار                   |
| ٤٥ | * حديث موسى: يا رب علمني شيئاً أذكرك                          |
| ٤٨ | * حديث: لو أتيتني بقرب الأرض خطايا                            |
| ٥٣ | ٢ - باب من حق التوحيد دخل الجنة                               |
| ٥٣ | * معنى أن إبراهيم كان أمة                                     |
| ٥٦ | * من يدخل الجنة بغير حساب                                     |
| ٦٥ | ٣ - باب الخوف من الشرك                                        |
| ٦٦ | * واجبني وبني أن نعبد الأصنام                                 |

|     |                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ٦٧  | * خوف النبي ﷺ على أمهه من الشرك .....                                      |
| ٧١  | ٤ - باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله .....                          |
| ٧٢  | * بعث معاذ إلى اليمن يدعوهم إلى التوحيد .....                              |
| ٧٧  | * إعطاء علي الراية يوم خير وأمره أن يدعوهم إلى الإسلام .....               |
| ٨٢  | * لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خيراً لك إنْخ .....                        |
| ٨٤  | ٥ - باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله .....                      |
| ٨٥  | * ﴿الَّذِينَ يَدْعُونَ بِيَسْغُوتٍ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةِ﴾ .....     |
| ٨٦  | * براءة إبراهيم مما يعبد قومه من دون الله .....                            |
| ٨٧  | * معنى اتخذوا أحبارهم ورہبانهم أرباباً .....                               |
| ٩٣  | * معنى اتخاذ الأنداد من دون الله .....                                     |
| ٩٦  | * من هو الذي يحرم ماله ودمه .....                                          |
| ١٠٠ | ٦ - باب من الشرك ليس الحلقة والخط ونحوهما .....                            |
| ١٠١ | * حديث عمران بن حصين في تعليق الحلقة وأنها لا تزيد صاحبها إلّا وهنَا ..... |
| ١٠٣ | * حديث: من تعلق تميمة فلا أتم الله له .....                                |
| ١٠٧ | ٧ - باب ما جاء في الرقى والتمائيم .....                                    |
| ١٠٨ | * حديث ابن مسعود: الرقى والتمائيم والتولة شرك .....                        |
| ١١٢ | * حديث: من تعلق شيئاً وكل إليه .....                                       |
| ١١٢ | * حديث رويفع من تقلد وتراً فإن محمداً بريء منه .....                       |
| ١١٥ | ٨ - باب من تبرك بشجرة ونحوها .....                                         |
| ١١٧ | * حديث أبي واقد الليثي في ذات أنواع .....                                  |
| ١١٩ | * لتركبن سنن من كان قبلكم .....                                            |
| ١٢٢ | ٩ - باب ما جاء في الذبح لغير الله .....                                    |
| ١٢٣ | * حديث علي: لعن الله من ذبح لغير الله .....                                |
| ١٢٦ | * حديث دخل الجنة رجل في ذباب .....                                         |
| ١٣٠ | ١٠ - باب لا يذبح الله بمكان يذبح فيه لغير الله .....                       |
| ١٣١ | * حديث فيمن نذر بأن ينحر بيوانة .....                                      |
| ١٣٥ | ١١ - باب من الشرك النذر لغير الله .....                                    |
| ١٣٧ | * حديث: من نذر أن يعصي الله فلا يعصه .....                                 |

|           |                                                                       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٣٩ ..... | ١٢ - باب من الشرك الاستعاذه بغير الله                                 |
| ١٤٠ ..... | * ما يقول من نزل بمكان يخافه                                          |
| ١٤٢ ..... | ١٣ - باب من الشرك الاستغاثة بغير الله ودعاء غير الله                  |
| ١٤٤ ..... | * تعظيم رسول الله ﷺ غير الغلو فيه                                     |
| ١٤٥ ..... | * الرد على من ادعى أن للأولياء تصرفا                                  |
| ١٤٦ ..... | * «وَلَا تَنْعِمُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ»              |
| ١٤٨ ..... | * «إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ»    |
| ١٤٨ ..... | * «وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ»                   |
| ١٥١ ..... | * «أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ»                         |
| ١٥٢ ..... | * قوله ﷺ إنه لا يستغاث بي                                             |
| ١٤ .....  | ١٤ - باب «أَيُّشِرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ» |
| ١٥٦ ..... | * «وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ» |
| ١٥٨ ..... | * «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ»                                 |
| ١٦١ ..... | * «وَأَنذِرْ عِشِيرَاتَكَ الْأَفْرِيْنَ»                              |
| ١٦٥ ..... | ١٥ - باب قول الله «حَقٌّ إِذَا فَزَعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ»               |
| ١٦٦ ..... | * حديث أبي هريرة: إذا قضى الله الأمر في السماء                        |
| ١٦٩ ..... | * حديث إذا أراد الله أن يوحى بالأمر                                   |
| ١٧٣ ..... | ١٦ - باب الشفاعة                                                      |
| ١٧٥ ..... | * قول ابن القيم رحمه الله في الشفاعة                                  |
| ١٧٧ ..... | * من أسعد الناس بشفاعة رسول الله ﷺ                                    |
| ١٨٠ ..... | ١٧ - باب «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ»                        |
| ١٨٠ ..... | * حديث ابن المسيب في وفاة أبي طالب                                    |
| ١٨٥ ..... | ١٨ - باب ما جاء أن سبب كفربني آدم                                     |
| ١٨٦ ..... | * معنى «وَقَالُوا لَا نَذَرْنَ إِلَهَتَكُمْ وَلَا                     |
| ١٨٨ ..... | * قال ابن القيم لما ماتوا عكروا على قبورهم                            |
| ١٨٨ ..... | * لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم                                 |
| ١٩١ ..... | * إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو                          |
| ١٩٤ ..... | ١٩ - باب التغليظ على من عبد الله عند قبر رجل صالح                     |

|                                                                   |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| * حديث أم سلمة في كنيسة الحبشة                                    | ١٩٤ |
| * حديث عائشة: لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد | ١٩٦ |
| * حديث في النهي عن اتخاذ القبور مساجد                             | ١٩٨ |
| * حديث ابن مسعود: إن من شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد      | ٢٠١ |
| ٢٠ - باب الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً                    | ٢٠٦ |
| * اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد                                   | ٢٠٦ |
| * وجد المسلمون دانيال في تستر لما فتحوها                          | ٢٠٧ |
| * اللات والعزى                                                    | ٢٠٩ |
| * لعن رسول الله زوارات القبور                                     | ٢١٠ |
| ٢١ - باب ما جاء في حماية المصطفى                                  | ٢١٥ |
| * لا تجعلوا قبري عيّداً وصلوا علي حيث كتم                         | ٢١٦ |
| ٢٢ - باب ما جاء في أن بعض هذه الأمة يعبد الأواثان                 | ٢٢٢ |
| * قول اليهود: هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً                    | ٢٢٢ |
| * معنى: عبد الطاغوت                                               | ٢٢٣ |
| * قال الذين غلبو على أمرهم                                        | ٢٢٥ |
| * لتتبّعن سنن من كان قبلكم                                        | ٢٢٥ |
| * حديث ثوبان: إن الله زوى لي الأرض                                | ٢٢٥ |
| * وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضللين                             | ٢٢٧ |
| * سيكون في أمتي كذابون ثلاثة                                      | ٢٣٢ |
| * الطائفة المنصورة أهل الحق                                       | ٢٣٣ |
| ٢٣ - باب ما جاء في السحر                                          | ٢٣٧ |
| * ما هو الجب والطاغوت                                             | ٢٣٨ |
| * حديث أبي هريرة: اجتنبوا السبع الموبقات                          | ٢٣٩ |
| * حد الساحر: ضربه بالسيف                                          | ٢٤١ |
| ٢٤ - باب بيان شيء من أنواع السحر                                  | ٢٤٤ |
| * من اقتبس شعبة من التجوم                                         | ٢٤٥ |
| * من سحر فقد أشرك                                                 | ٢٤٦ |
| * إن من البيان لسحراً                                             | ٢٤٨ |

|     |                                                                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٥٠ | ..... باب ما جاء في الكهانة                                                      |
| ٢٥١ | * من أتى عرافاً فصدقه لا تقبل له صلاة                                            |
| ٢٥١ | * من أتى كاهناً فصدقه فقد كفر بما أنزل على محمد                                  |
| ٢٥١ | * التحذير من الطيرة والكهانة والسحر                                              |
| ٢٥٣ | * من هو الكائن والعراف                                                           |
| ٢٥٦ | ..... باب ما جاء في النشرة                                                       |
| ٢٥٧ | * ما هي النشرة                                                                   |
| ٢٥٩ | ..... باب ما جاء في التطير                                                       |
| ٢٦٠ | * حديث: لا عدو ولا طيرة                                                          |
| ٢٦٣ | * لا نوء ولا غُول                                                                |
| ٢٦٥ | * أحسنها الفأل                                                                   |
| ٢٦٧ | * من رده الطيرة فقد أشرك                                                         |
| ٢٦٩ | ..... باب ما جاء في التنجيم                                                      |
| ٢٧١ | * ما جاء في تعلم علم الفلك                                                       |
| ٢٧٣ | ..... باب الاستسقاء بالنجوم                                                      |
| ٢٧٥ | * عقوبة النائحة إذا لم تتبع                                                      |
| ٢٧٩ | * ﴿لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾                                          |
| ٢٨٢ | ..... باب قول الله ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾ |
| ٢٨٢ | * محبة الله                                                                      |
| ٢٨٥ | * محبة النبي                                                                     |
| ٢٨٩ | * من أحب في الله وأبغض في الله ووالى في الله                                     |
| ٢٩٢ | ..... باب قول الله: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَنُ يُنَجِّعُ أُولَئِكَمْ﴾        |
| ٢٩٢ | * أقسام الخوف                                                                    |
| ٢٩٣ | * ﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ﴾ الآية                                    |
| ٢٩٤ | * ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَّا كَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ﴾            |
| ٢٩٥ | * من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله                                          |
| ٢٩٩ | ..... باب وعلى الله فتوكلوا                                                      |
| ٣٠٠ | * ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَّ قُلُوبُهُمْ﴾   |

\* معنى: حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين ..... ٣٠١

\* ما قال إبراهيم حين أُلقي في النار ..... ٣٠٢

٣٠٤ ..... ٣٣ - باب قول الله: ﴿أَفَأَمْنَوْا مَكْرَ اللَّهِ﴾

\* اليأس من روح الله والأمن من مكر الله ..... ٣٠٥

٣٠٥ ..... ٣٤ - باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

\* معنى قول الله: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَبَّهُ﴾ ..... ٣٠٧

\* براءة الرسول ﷺ من ضرب الخدود ..... ٣٠٩

\* من رحمة العبد تعجیل عقوبته في الدنيا ..... ٣٠٩

٣١٣ ..... ٣٥ - باب ما جاء في الرياء

٣١٣ ..... \*

\* (فَلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مُّثُلُكُ)  
\* الله أغنى الشركاء عن الشرك ..... ٣١٤

\* خوف النبي ﷺ على أمته من الرياء ..... ٣١٥

٣١٧ ..... ٣٦ - باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

٣١٨ ..... \* أول من تسعر بهم النار يوم القيمة

٣١٩ ..... \* أنواع الرياء

٣٢٧ ..... ٣٧ - باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله

\* قول الإمام أحمد: عجبت لقوم عرموا الإسناد ويدهبون إلى رأي سفيان ..... ٣٢٨

\* (أَخْذَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ)  
\* باب قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعَمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا﴾ ..... ٣٢٤

\* قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾ ..... ٣٢٦

\* قوله تعالى: ﴿أَفَحَكُمُ الْجَهَنَّمَ يَبْعَوْنَ﴾ ..... ٣٢٧

\* حديث عبدالله بن عمرو: لا يؤمن أحدكم حتى ..... ٣٢٨

٣٤٢ ..... ٣٩ - باب جحد شيئاً من الأسماء والصفات

٣٤٦ ..... \* ذكر ما ورد عن علماء السلف في المتشابه

٣٤٩ ..... ٤٠ - باب (يَعْرِفُونَ يَعْمَلُ اللَّهُ ثُمَّ يُنْكِرُونَ)

٣٥١ ..... ٤١ - باب قول الله: ﴿فَلَا يَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾

\* من حلف بغير الله فقد أشرك أو كفر ..... ٣٥٣

٣٥٦ ..... ٤٢ - باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله والنبي عن الحلف بالأباء

|                                                                                   |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٤٣ - باب: قول ما شاء الله وشئت                                                    | ٣٥٨ |
| ٤٤ - باب من سب الدهر فقد آذى الله                                                 | ٣٦٢ |
| ٤٥ - باب التسمي بقاضي القضاة                                                      | ٣٦٥ |
| ٤٦ - باب احترام أسماء الله                                                        | ٣٦٩ |
| ٤٧ - باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                             | ٣٧٢ |
| ٤٨ - باب قول الله ﴿وَلَئِنْ يَعْرِفُونَ نَعْمَلَ اللَّهُ تُبَيَّكُرُونَهَا﴾ الآية | ٣٧٦ |
| * حديث أبرص وأقرع وأعمى                                                           | ٣٧٧ |
| ٤٩ - باب قول الله: ﴿فَلَمَّا آتَانَهُمَا صَلِحًا﴾ الآية                           | ٣٨٠ |
| ٥٠ - باب قول الله: ﴿وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسْمَنَ فَادْعُوهُ بِهَا﴾             | ٣٨٥ |
| * معنى يلحدون في أسمائه                                                           | ٣٨٦ |
| ٥١ - باب: لا يقال السلام على الله                                                 | ٣٨٩ |
| ٥٢ - باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت                                                | ٣٩١ |
| ٥٣ - باب لا يقول: عبدي وأمتي                                                      | ٣٩٣ |
| ٥٤ - باب لا يرد من سأله                                                           | ٣٩٥ |
| * من صنع إليكم معروفاً فكافئوه                                                    | ٣٩٦ |
| ٥٥ - باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                              | ٣٩٨ |
| ٥٦ - باب ما جاء في اللّو'                                                         | ٤٠٠ |
| * ابن تيمية: كلامه على القدر                                                      | ٤٠٢ |
| ٥٧ - باب النهي عن سب الريح                                                        | ٤٠٥ |
| * ما يقول عند هياج الريح                                                          | ٤٠٥ |
| ٥٨ - باب قول الله: ﴿يَظْهُرُكُ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ﴾   | ٤٠٧ |
| * قول ابن القيم في ظن السوء بالله والذين يظنونه                                   | ٤٠٧ |
| ٥٩ - باب ما جاء في منكري القدر                                                    | ٤١٣ |
| ٦٠ - باب ما جاء في المصورين                                                       | ٤١٨ |
| * بعث علي إلى اليمن لهدم القباب وطمس التمايل والصور                               | ٤١٨ |
| * قول ابن القيم فيما ابتدعه الضاللون من بدع القبور محاادة الله ولرسوله            | ٤١٩ |
| ٦١ - باب ما جاء في كثرة الحلف                                                     | ٤٢٥ |
| * ثلاثة لا يكلمهم الله                                                            | ٤٢٥ |

|     |                                                                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٠ | ..... ٦٢ - باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه .....                                |
| ٤٣٠ | * وصايا النبي ﷺ لقواد جيشه بأن لا يغلو ولا يغدوا ولا يقتلوا وليدا .....          |
| ٤٣٥ | ..... ٦٣ - باب ما جاء في الإقسام على الله .....                                  |
| ٤٣٧ | ..... ٦٤ - باب لا يستشفع بالله على خلقه .....                                    |
| ٤٤١ | ..... ٦٥ - باب ما جاء في حماية النبي حمى التوحيد .....                           |
| ٤٤٤ | ..... ٦٦ - باب ما جاء في قول الله: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ﴾ ..... |
| ٤٤٤ | * حديث الخبر الذي جاء يصف كيف يقبض الله السماوات والأرض .....                    |
| ٤٤٩ | * ما الكرسي في العرش إلا كحلقة أُلقيت في فلة من الأرض .....                      |
| ٤٤٩ | * بُعد ما بين كل سماء والتي تليها والسابعة والكرسي، والعرش .....                 |
| ٤٤٩ | * الإيمان بما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله بلا تمثيل ولا تعطيل .....          |
| ٤٤٩ | * حديث الأوعال الذي رواه العباس .....                                            |
| ٤٥٣ | * نبذة عن ترجمة الشيخ عبد الرحمن بن حسن مؤلف فتح المجيد .....                    |
| ٤٥٥ | * فهرس الكتاب .....                                                              |